
  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

264 

Submit: 3 September 2023  Revisi: 18 Desember 2023   Diterbitkan: 20 Desember 2023 

DOI : 10.58518/alfurqon.v6i2.1850 

 

METODOLOGI HERMENEUTIKA HASSAN HANAFI 
 

Moh. Khoirul Fatih 
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 

E-mail: khoirulfatih12@gmail.com 
 

Abstrak 

Sebagai metodologi tafsir al Qur’an, hermeneutika terdiri yang atas tiga model, hermeneutika 
objektif, hermeneutika subjektif, dan hermeneutika pembebasan. Berbicara Hassan Hanafi 
tentunya tidak dapat dilepaskan dari kerangka berfikir oksidentalisme yang digaungkannya 
sebagai bentuk respon dari pemikiran orientalisme yang dikembangkan pemikir Barat. Hasan 
Hanafi mengusung tiga program luar biasa yang berorientasi untuk rekonstruksi kebudayaan 
Islam yang terbebaskan dan mandiri. Dengan program pertama, Mawqifuna min al-turats al-
qadim, Hasan Hanafi ingin mereformasi pemikiran Islam dengan melakukan revitalisasi 
terhadap turats klasik dan merekonstruksinya supaya tidak usang dan bermanfaat untuk zaman 
ini. Prosedur penafsiran yang ditawarkan hasan hanafi, bahwa sebelum menafsirkan teks 
seorang penafsir harus terlebih dahulu menganalisis pengalaman sendiri untuk memunculkan 
kepentingan, motivasi, dan posisi sosial. Dengan karakternya yang realis,tematis, temporal, 
tranformatif dan eksperimental, metodologi tafsir yang ditawarkan hasan hanafi disamping 
menunjukkan bingakai pembaruan pemikirannya juga sekaligus tampak digiring untuk 
melegitimasi proyek pembaharuannya yang bercorak kiri. Dalam dari bias kepentingannya ini 
adalah terjadinya kontradiksi dalam pemikiran hermeneutisnya. Disatu pihak membalik 
paradigm tekstualis hermeneutika klasik menjadi paradigm realis, sementara dipihak lain 
orientasi ilmiah objektif hermeneutik al Qur’an modern dikembalikan pada orientasi subjektif 
seperti dalam hermeneutik klasik. Pada gilirannya dapat disimpulkan bahwa pendekatan 
fenomenologi dan marxis dengan ciri utama analisis konflik antar kelas dalam masyarakat, 
begitu menonjol walau dibalut dengan dalih teori asbab al nuzul maupun masalih al ummah. 
Kata Kunci: Hassan Hanafi, Metodologi, Hermeneutika 

 

Abstract 

As a methodology for interpreting the Qur'an, hermeneutics consists of three models, objective 
hermeneutics, subjective hermeneutics and liberation hermeneutics. Speaking of Hassan 
Hanafi, of course, cannot be separated from the framework of occidentalism that he echoes as 
a form of response to orientalism thought developed by Western thinkers. Hasan Hanafi carries 
three extraordinary programs that are oriented towards the reconstruction of an liberated and 
independent Islamic culture. With his first program, Mawqifuna min al-turats al-qadim, Hasan 
Hanafi wants to reform Islamic thought by revitalizing classical turats and reconstructing 
them so that they are not obsolete and useful for today. The procedure of interpretation offered 
by Hasan Hanafi, that before interpreting a text, an interpreter must first analyze his own 
experience to bring up interests, motivations, and social positions. With its realist, thematic, 
temporal, transformative and experimental character, the interpretation methodology offered 
by Hasan Hanafi, in addition to showing the frame of renewal of his thinking, also appears to 
have been led to legitimize his leftist renewal project. In this interest bias is the occurrence of 
contradictions in hermeneutical thinking. On the one hand, turning the textualist paradigm of 
classical hermeneutics into a realist paradigm, while on the other hand, the objective scientific 
orientation of modern Qur'anic hermeneutics is returned to a subjective orientation as in 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/
mailto:khoirulfatih12@gmail.com


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

265 

classical hermeneutics. In turn, it can be concluded that the phenomenological and Marxist 
approaches with the main characteristics of inter-class conflict analysis in society, are so 
prominent even though they are clad under the pretext of asbab al nuzul and masalih al ummah 
theories. 
Keywords: Hassan Hanafi, Methodology, Hermeneutics 

  

 

PENDAHULUAN 

Sebagai sebuah metodologi penafsiran al Qur’an, hermeneutika terdiri atas tiga bentuk 

atau model, yaitu; Pertama, hermeneutika objektif yang dikembangkan tokoh-toko klasik, 

khususnya Friedrick Schleiermacher (1768-1834), Wilhelm Dilthey (1833- 1911) dan Emilio 

Betti (1890-1968).1 Menurut model pertama ini, penafsiran berarti memahami teks 

sebagaimana yang dipahami pengarangnya, sebab apa yang disebut teks, menurut 

Schleiermacher, adalah ungkapan jiwa pengarangnya, sehingga seperti juga disebutkan dalam 

hukum Betti, apa yang disebut makna atau tafsiran atasnya tidak didasarkan atas kesimpulan 

kita melainkan diturunkan dan bersifat instruktif2. Penafsir harus keluar dari tradisinya sendiri 

untuk kemudian masuk kedalam tradisi dimana si penulis teks tersebut hidup, atau paling tidak 

membayangkan seolah dirinya hadir pada zaman itu. Sedemikian, sehingga dengan masuk 

pada tradisi pengarang, memahami dan menghayati budaya yang melingkupinya, penafsir akan 

mendapatkan makna yang objektif sebagaimana yang dimaksudkan si pengarang3 

Kedua, hermeneutika subjektif yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh modern 

khususnya Hans-Georg Gadamer (1900-2002) dan Jacques Derida (l. 1930).4 Menurut model 

kedua ini, hermeneutika bukan usaha menemukan makna objektif yang dimaksud si penulis 

seperti yang diasumsikan model hermeneutika objektif melainkan memahami apa yang tertera 

dalam teks itu sendiri5. Stressing mereka adalah isi teks itu sendiri secara mandiri bukan pada 

ide awal si penulis. Inilah perbedaan mendasar antara hermeneutika objektif dan subjektif. 

Dalam pandangan hermeneutika subjektif, teks bersifat terbuka dan dapat diinterpretasikan 

oleh siapapun, sebab begitu sebuah teks dipublikasikan dan dilepas, ia telah menjadi berdiri 

sendiri dan tidak lagi berkaitan dengan si penulis. Karena itu, sebuah teks tidak harus dipahami 

berdasarkan ide si pengarang melainkan berdasarkan materi yang tertera dalam teks itu sendiri. 

                                                            
1 Fazlur Rahman, Islam dan Modernitas, terj. Ahsin Muhammad, (Bandung; Pustaka, 1985), hlm. 9-10. Fazlur 

Rahman memasukkan juga Emilio Betti dalam tradisi hermeneutika objektif ini. 
2 Josef Bleicher, Contemporary Hermeneutics, (London; Routlege & Kegan Paul, 1980), hlm. 29. Baca juga, Nasr 

Hamid Abu Zaid, Isykâliyât al-Ta`wîl wa Aliyât al-Qirâ’ah, (Kairo; al-Markaz al- Tsaqafi, tt), hlm. 11, Baca juga, 

Sumaryono, Hermeneutik, (Yogyakarta;  Kanisius, 1996), hlm. 31. 
3 K. Bertens, Filsafat Barat Abad XX, I, (Jakarta; Gramedia, 1981), hlm. 230. 
4 Fazlur Rahman, Islam dan Modernitas, hlm. 13. 
5 K. Bertens, Filsafat Barat Abad XX, I, hlm. 225. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

266 

Seseorang harus menafsirkan teks berdasarkan apa yang dimiliki saat ini (vorhabe), apa yang 

dilihat (vorsicht) dan apa yang akan diperoleh kemudian (vorgriff)6. Dalam konteks 

keagamaan, teori hermeneutika subjektif ini berarti akan merekomendasikan bahwa teks-teks 

al-Qur`an harus ditafsirkan sesuai dengan konteks dan kebutuhan kekinian, lepas dari 

bagaimana realitas historis dan asbâl al-nuzûl-nya dimasa lalu.  

Ketiga, hermeneutika pembebasan yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh muslim 

kontemporer khususnya Hasan Hanafi (l. 1935) dan Farid Esack (l. 1959)7. Hermeneutika tidak 

hanya berarti ilmu interpretasi atau metode pemahaman tetapi lebih dari itu adalah 

aksi8.Menurut Hanafi, dalam kaitannya dengan al-Qur̀an, hermeneutika adalah ilmu tentang 

proses wahyu dari huruf sampai kenyataan, dari logos sampai praksis, dan juga tranformasi 

wahyu dari pikiran Tuhan kepada realitas kehidupan manusia. Hermeneutika sebagai sebuah 

proses pemahaman hanya menduduki tahap kedua dari keseluruhan proses hermeneutika.  

Oksidentalisme merupakan arah kajian baru yang ditenarkan oleh Hassan Hanafi, 

berusaha mengkaji barat dalam kacamata timur, sehingga ada keseimbangan dalam proses 

pembelajaran antara kulon dan wetan (west and east). Dunia barat selama ini dipandang sangat 

mendominasi dalam kajian ketimuran, khususnya kajian ke-islaman. Bahkan, di era kolonial, 

orientalisme dianggap sebagai senjata untuk menundukan bangsa-bangsa timur. 

Misi Oksidentalisme adalah mengurai dan menetralisasi distorsi sejarah antara Timur 

dan Barat, dan mencoba meletakan kembali Peradaban Barat pada proporsi geografisnya. dan 

tidak menutup kemungkinan untuk mengambil manfaat dari kajian-kajian ke-Islam-an 

(Islamologi) mereka atau paling tidak memakai metodologi mereka dalam mengkaji bahkan 

mengkritisi beberapa ajaran dan tradisi dalam Islam. Namun Yang terakhir inilah, yakni al-

Intifa min al-Ghorb menjadi perdebatan yang mengakar antara dua kelompok (pemikiran) 

Islam di hampir seluruh penjuru bumi Allah ini; yaitu antara kelompok Tradisionalis dan 

Modernis (sekularis; julukan yang sering diberikan oleh kelompok Tradisionalis kepada 

kelompok kedua ini). Kelompok pertama, mewakili kelompok yang sering disebut militan-

fundamentalis (terutama oleh kelompok modernis) yang mewakili bahwa kebesaran umat 

Islam tergantung kepada kesadaran mereka dalam melaksanakan ajaran agamanya dengan 

kembali kepada ajaran inti al-Qur’an dan Sunnah sebagai pernekanannya. 

                                                            
6 K. Bertens, Filsafat Barat Abad XX, I, hlm. 232.  
7 Nur Ikhwan, “Al-Qur`an Sebagai Teks Hermeneutika Abu Zaid” dalam Abd Mustaqim (ed), Studi Al-Qur`an 

Kontemporer, (Yogyakarta; Tiara Wacana, 2002), hlm. 163. 
8 Hasan Hanafi, Liberalisasi, Revolusi, Hermeneutik, terj. Jajat Firdaus, (Yogyakarta; Prisma, 2003), hlm. 109. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

267 

Sementara kelompok kedua mewakili kelompok yang sering mereka namakan sendiri 

dengan reformis-modernis, yang meyakini bahwa Islam adalah agama hadhari (peradaban), 

yang karenanya harus terbuka terhadap unsur-unsur peradaban lain. Untuk itu, ajaran Islam 

mesti diaktualisasikan dan diperbaharui (rekontruksi dan bahkan revisi), dengan mencoba 

redefinisi, agar senantiasa relevan dengan perkembangan zaman. Namun disini, penulis tidak 

akan mengulas pembahasan untuk menentukan sikap penulis pribadi diantara kedua kelompok 

di atas. Dalam makalah ini penulis akan memaparkan pemikiran-pemikiran Hasan Hanafi yang 

memperkenalkan istilah Oksidentalisme. 

Selanjutnya, Al-Turats wa al-Tajdid telah memperlihatkan karakter Hasan Hanafi 

sebagai pemikir yang memiliki kesadaran tinggi terhadap kondisi umat Islam sekaligus 

warisan-warisan intellektualnya.9 Kesadaran tersebut jugalah yang mewarnai brand 

pemikirannya, Kiri Islam. Dalam proyek besarnya membela hak-hak umat Islam yang lebih 

identik dengan golongan mayoritas yang tertindas, terkalahkan, dan terdominasi, Hasan 

Hanafi memberikan titik tekan kepada realitas yang ada. 

Hasan Hanafi mengusung tiga program luar biasa yang berorientasi untuk rekonstruksi 

kebudayaan Islam yang terbebaskan dan mandiri. Dengan program pertama, Mawqifuna min 

al-turats al-qadim, Hasan Hanafi ingin mereformasi pemikiran Islam dengan melakukan 

revitalisasi terhadap turats klasik dan merekonstruksinya supaya tidak usang dan bermanfaat 

untuk zaman ini. Akan tetapi, pada sisi lain kebudayaan Barat telah banyak menghegemoni 

kehidupan umat Islam, sehingga banyaknya umat Islam yang ter-Barat-barat-kan. Oleh sebab 

itu, kebudayaan Barat juga perlu diperlakukan dengan tepat melalui program kedua, 

mawqifuna min al-turats al-gharbi. Kedua program ini belum cukup. Untuk itu, perlu 

disempurnakan dengan program ketiga dengan menafsirkan kembali serta merekonstruksi 

kebudayaan masa sekarang dalam skala global, yang ia sebut dengan mawqifunaminal-waqi’. 

Pemikiran Qur’an Hasan Hanafi menempati posisi ketiga dari tiga program yang 

ditawarkannya. Melihat gebrakan yang terus menerus dilakukan oleh Hasan Hanafi, untuk 

poin ketiga ini banyak pengamat yang menyebut sebagai Hermeneutika Pembebasan atau 

Teologi Pembebasan. Pada tulisan ini, penulis akan mengelaborasi beberapa poin penting yang 

patut untuk diperhatikan dalam memahami program ketiga tersebut dalam kerangka diskursus 

pemikiran Qur’an kontemporer. Penulis akan memulai dengan garis besar biografi, ciri khas 

dan posisi hermeneutika Hasan Hanafi, problem hermeneutisnya, metode penafsiran dan 

ditutup dengan contoh penafsiran. 

                                                            
9 Hasan Hanafi, al-Turats wa al-Tajdid Terj. Yudian W. Asmin (Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 2001), hlm. 19.  

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

268 

PEMBAHASAN 

A. Biografi Hasan Hanafi 

Hassan Hanafi lahir di Kairo, 13 Februari 1935 dari keluarga musisi. Pendidikannya 

diawali di pendidikan dasar dan tamat pada tahun 1948. Dilanjutkan di Madrasah Tsanawiyah 

“Khalil Agha”, Kairo dan lulus pada 1952. Selama di Madrasah Tsanawaiyah Hanafi sudah 

aktif mengikuti diskusi-diskusi kelompok Ikhwanul Muslimin, hingga ia tahu tentang 

pemikiran yang dikembangkan dan aktivitas-aktivitas sosial yang dilakukan mereka. Selain 

itu, Hanafi juga mempelajari pemikiran Sayyid Quthb tentang keadilan sosial dan keislaman10. 

Pada tahun 1952, setelah lulus dari Madrasah Tsanawiyah, Hanafi melanjutkan studi di 

Jurusan Filsafat Universitas Kairo. Hanafi lulus dan menyandang gelar sarjana muda pada 

tahun 1956. Setelah itu ia melanjutkan studi ke Universitas Sorbone, Prancis. Pada tahun 1966, 

Hanafi berhasil menyelesaikan program Master dan Doktornya11 . 

Karir akademiknya dimulai tahun 1967 ketika diangkat sebagai Lektor, kemudian 

Lektor Kepala (1973), dan Profesor Filsafat (1980) pada Jurusan Filsafat Universitas Kairo. Ia 

pun diserahi jabatan sebagai Ketua Jurusan Filsafat pada Universitas yang sama. Selain itu, 

Hanafi juga aktif memberi kuliah di beberapa negara, seperti Perancis (1969), Belgia (1970), 

Temple University Philadelpia AS (1971-1975), Universitas Kuwait (1979) dan Universitas 

Fez Maroko (1982-1984). Selanjutnya Hanafi diangkat sebagai guru besar tamu di Universitas 

Tokyo (1984-1985), Persatuan Emirat Arab (1985), dan penasehat program pada Universitas 

PBB di Jepang (1985-1987). Selama di Perancis ini, Hanafi mendalami berbagai disiplin ilmu. 

Ia belajar logika, pembaharuan dan sejarah filsafat dari Jean Gitton, mendalami fenomenologi 

dari Husserl, mempelajari analisa kesadaran pada Paul Ricouer dan logika pembaharuan pada 

Massignon yang sekaligus bertindak sebagai pembimbing penulisan desertasinya. 

Di samping dunia akademik, Hanafi juga aktif dalam organisasi ilmiah dan 

kemasyarakatan. Ia aktif sebagai sekretaris umum Persatuan Masyarakat Filsafat Mesir, 

anggota Ikatan Penulis Asia-Afrika, anggota Gerakan Solidaritas Asia-Afrika dan menjadi 

wakil presiden Persatuan Masyarakat Filsafat Arab. Pemikirannya tersebar di dunia Arab dan 

Eropa. Pada tahun 1981 ia memprakarsai dan sekaligus sebagai pimpinan redaksi penerbitan 

jurnal ilmiah al-Yasar al-Islami (Kiri Islam). Pemikirannya yang terkenal dalam jurnal ini 

                                                            
10 John L. Esposito, The Oxford Encyklopedia of the Modern Islamic World (New York: Oxford University Press, 

1995), hlm. 98. 
11 Dengan Tesisnya yang berjudul Les Methodes d’Exegeses: Essei sur La Science des Fondaments de La 

Conprehension Ilmu Ushul Fiqh dan desertasi L’Exegeses de la Phenomenologie, L’etat actuel de la Methode 

Phenomenologie et son Application au Phenomene Religieux. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

269 

pernah mendapat reaksi keras dari penguasa Mesir saat itu, Anwar Sadat, yang menyeretnya 

ke penjara. Keberangkatannya ke Amerika sebagai dosen tamu sebenarnya tidak lepas dari 

perselisihannya dengan Anwar Sadat yang memaksanya meninggalkan Mesir. 

Tulisan dan karya Hasan Hanafi dapat dibagi menjadi tiga periode. Pertama, tahun 60-

an. Kedua, tahun 70-an. Ketiga, tahun 80-90 an. Pada periode pertama tahun 60an karyanya 

tertuang dalam tesis dan disertasinya, yang bertujuan untukmengintegrasikan antara warisan 

masa lalu dengan kenyataan masa sekarang. Upaya-upaya yang dilakukan dapat terlihat dalam 

buku Muqaddimah fi ‘Ilm al-Istiqhrab, seperti tersimpulkan sebagai berikut; 1) metode 

interpretasi sebagai pembaharuan dalam bidang Ushul Fiqh, 2) Fenomenologi sebagai metode 

untuk memahami realitas agama, 3) menyesuaikan dengan situasi dan kondisi serta 

menyederhanakan ilmu ushul fiqh sesuai dengan realitas, 4) keharusan agama berdasarkan 

realitas kontemporer, 5) bagaimana memahami serta menjelaskan teks-teks masa lalu12. 

Sedangkan karya dalam periode kedua tahun 70-an, salah satu tujuan tujuan dari 

tulisan-tulisan periode ini adalah mencari penyebab kekalahan umat Islam ketika perang 

melawan Israel tahun 1967, maka pada tahun 1976 menulis Qadlaya Mu’ashirah fi Fikrina al-

Mu’ashir; dalam buku ia menggambarkan bagaimana iman seorang pemikir menganalisa 

realitas dan berusaha merevitalisasi khazanah klasik Islam. Hasan Hanafi mengatakan seorang 

ilmuan tidak hanya harus duduk, asyik berfikir tetapi juga harus berfikir dan memberikan jalan 

keluar bagi rakyat yang sedang mengalami kesulitan13. Kemudian pada tahun 1977, Hasan 

Hanafi menulis Qadlaya Mu’ashirah fi Fikrina al-Gharbi. Dalam buku ini Hasan Hanafi 

memperkenalkan beberapa pemikir Barat, seperti Spinoza, Kant, Hegel, Max Weber dan 

Herbert Marcuse, fungsi dari buku ini, supaya pembaca memahami dan dapat mengambil 

metode bagaimana tokoh-tokoh diatas dalam memahami persoalan masyarakat kemudian 

bagaimana mereka mengadakan reformasi14. 

Adapun karya pada periode ketiga, tahun 80-an dan awal 90 an, di antaranya adalah; 

1). Ad-Din wa al-Tsaurah fi Mishri 1952-1981, tema buku ini secara keseluruhan 

membicarakan gerakan-gerakan keagamaan kontemporer dan integritas umat, dan 

menjelaskan salah satu penyebab konflik berkepanjangan di Mesir adalah tarik menarik antara 

ideologi Islam dengan Barat15 2). Dirasat Islamiyah tahun 1981, yang memuat tentang metode 

                                                            
12 Hasan Hanafi, Muqaddimah fi ‘Ilm al-Istighrab Mauqifuna min Turats al-Gharbi, (Kairo: Dar al-Fannani, 

1992), hlm. 12. 
13 Hasan Hanafi, Qadlaya Mu’ashirah fi Fikrina al Mu’ashir, (Beirut: Dar al-Tanwir, 1983) 
14 Hasan Hanafi, Qadlaya Mu’ashirah fi Fikrina al-Gharbi, (Beirut: Dar al-Tanwir, 1990). 
15 Hasan Hanafi, ad-Din wa al Tsaurah fi Mishr 1952-1981, Vol. I-VII, (Kairo: Maktabah Madbulli, 1989), buku 

ini memberikan bukti-bukti munculkan tragedi politik, radikalisme agam islam. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

270 

studi keIslaman melalui Ushul fiqh, Ushuluddin, Filsafat dan bagaimana pembaharuannya16. 

3). At- Turats wa al-Tajdid, buku ini berisi tentang tradisi dan pembaharuan, yang 

mendiskusikan sikap yang dibutuhkan umat Islam terhadap tradisi dan Khazanah Barat untuk 

menjaga supaya tidak teralienasi17. 4). Min al-Aqidah Ila al- Tsaurah, tahun 1988, buku ini 

adalah buah karyanya yang besar dan paling penting. Isi buku ini adalah bagaimana cara 

merekonstruksi ilmu kalam dan penjelasan seluruh karya dan aliran ilmu kalam dari aspek isi, 

metodologi, latarbelakang dan perkembangannya sampai abad 2018. 5) Muqaddimah fi ‘Ilmi 

al-Istiqhrab, tahun 1992. Buku ini berisi tentang sikap Hanafi terhadap tradisi peradaban 

Barat19. 6) Islam in the Modern World, Tahun 2000, yang terdiri dua bagian; Pertama: 

Religion, Ideology and Development. Kedua: Tradition, Revolution and Culture. Buku ini 

berisi kumpulan artikel yang disampekan pada seminar-seminar di Amerika, Prancis, Jepang, 

Indonesia dan Negara timur tengah lainnya. Buku ini hendak mengidiologikan agama dan 

meletakkan posisi agama serta fungsinya dalam pembangunan di negara dunia ketiga20. 

 

B. Karakteristik Pemikiran Hasan Hanafi 

Pada dasarnya, Hasan Hanafi lebih layak untuk disebut sebagai seorang filosof Muslim 

ketimbang sebagai ahli hermeneutika atau penafsir. Bukan hanya karena concern-nya yang 

sangat kuat kepada realitas aktual umat Islam, namun juga karena proyek besar yang 

diusungnya (al-Turats wa al-Tajdid) seringkali disebut sebagai proyek peradaban yang 

bertujuan untuk merubah masyarakat, dan pembahasan mengenai seni interpretasi, yang dalam 

hal ini adalah Alquran, hanyalah salah satu pokok pembahasan yang dibahas dalam skema besar 

tersebut. Penilaian semacam ini juga bisa dilihat dari bahasan panjang yang ditulis oleh Ali 

Harb Naqd al-Nash, yang lebih menitikberatkan kritiknya kepada Hasan Hanafi dalam kajian 

isu-isu yang lebih berbau filosofis daripada kajian Alquran.21 

Menurut Prof. Dr. Amin Abdullah, Hasan Hanafi adalah sarjana pertama yang 

mencetuskan terminologi hermeneutika Alquran. Meski mengakui bahwa Hasan Hanafi belum 

                                                            
16 Hasan Hanafi, Dirasat Islamiyah, Cet. II, (Kairo: Maktabah Anjilo, 1982). Dalam buku ini, Hasan Hanafi 

menggunakan metode fenomenologi dan Hermeneutika, dia menjelaskan obyek studi melalui perspektif 

kesejarahan secara kritis dan melihat sebagaimana adanya. 
17 Hasan Hanafi, At-Turats wa at-Tajdid Maufiquna min Turats al-Qadim, (Beirut: al- Muassasah al-Jamiiyah, 

1992). 
18 Hasan Hanafi, Min al-Aqidah Ila al-Tsaurah, (Kairo: Maktabah Madbuli, 1988). 
19Hasan Hanafi, Muqaddimah fi ‘Ilmi al-Istighrab Maufiquna Min Turats al-Gharbi, (Kairo: Dar al-Fannani, 

1992). 
20 Hasan Hanafi, Islam in The Modern World, 2 Volume, Vol-I, Religion, Ideology and Development dan Vol-II, 

Tradition, Revolution and Culture, (Cairo: Dar Kebaa, 2000) 
21Ali Harb, Naqd al-Nash terj. M. Faisol Fatawi (Yogyakarta: LkiS, 2003), hlm. 86. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

271 

menerbitkan karya sistematis mengenai hermeneutika Alquran (pengakuan tersebut ditulis 

tahun 2002), artikel-artikel lepasnya telah menunjukkan concern Hanafi kepada agenda 

hermeneutika Alquran yang dibangun atas dua agenda: persoalan metodis/teori penafsiran dan 

persoalan filosofis/matateori penafsiran. Secara metodis, Hanafi menggariskan beberapa 

langkah baru dalam memahami Alquran dengan tumpuan utama pada dimensi liberasi dan 

emansipatoris Alquran. Sementara untuk agenda filosofis, Hanafi telah bertindak sebagai 

komentator, kritikus, bahkan dekonstruktor terhadap teori lama yang dianggap sebagai 

kebenaran dalam metodologi penafsiran Alquran. Hanafi telah menelorkan tulisan-tulisan 

hermeneutisnya seperti dalam Hermeneutics as Axiomatics: an Islamic Model dalam bukunya 

Relegious Dialog and Revolution yang ditulis diantara tahun 1972-1976. Bahkan, sebenarnya 

Hanafi telah jauh sebelum itu memulai tulisan hermeneutisnya, jika ditarik sedikit keluar dari 

konteks Alquran, ketika ia menulis disertasinya Les Methodes d’Exegese, essai sur La science 

des Fondamen de la Comprehension, ilm Usul al-Fiqh (Metodologi Penafsiran: Sebuah Upaya 

Rekonstruksi Ilmu Ushul Fiqh), L’Exegese de la Phenomenologie, L’etat actual de la metode 

phenomenologique et son application au phenomene religiux (Tafsir Fenomenologis: Status 

Quo Metode Fenomenologi dan Aplikasinya dalam Fenomena Keagamaan), dan La 

Phenomenologie de L’Exegese, esay d’une hermeneutique existentielle a partir du Nueveau 

Testament (Fenomenologi Penafsiran: Risalah Penafsiran Eksistensialisme terhadap Perjanjian 

Baru) pada tahun 1965-1966. Sedangkan expert-hermeneut lainnya, seperti Fazlurrahman baru 

memulai tulisan hermeneutisnya dengan Islam and Modernity pada tahun 1977-1978, Major 

Themes of the Qur’an tahun 1980; Arkoun dengan Lecture de Coran tahun 1982; apalagi 

dengan Nashr Hamid Abu Zayd, Farid Esack, dan Muhammad Shahrur yang baru menulis karya 

mereka setelah tahun 1990.22 

Dalam membangun hermeneutika ala Hasan Hanafi, ia menggunakan beberapa piranti 

besar, yaitu ushul fiqh, fenomenologi, marxis, dan hermeneutika itu sendiri.Dengan 

menggunakan empat ingridients tersebut, Hasan Hanafi membangun sebuah teori hermeneutika 

yang mampu mewadahi gagasan pembebasan dalam Islam; tafsir revolusioner yang mumpuni 

menjadi landasan normatif-ideologis bagi umat Islam untuk menghadapi segala bentuk represi, 

eksploitasi, dan ketidakadilan, baik dari dalam maupun luar.Di samping itu, bangunan 

hermeneutika semacam ini juga merupakan upaya Hasan Hanafi untuk melampaui bangunan 

hermeneutika teoritis yang bertendensi objektifis seperti hermeneutika Fazlurrahman dan 

Arkoun. Dengan argumentasi bahwa hermeneutika aliran objektifis yang dimasuki pengaruh 

                                                            
22Amin Abdullah, “Kata Pengantar” dalam Ilham B. Saenong, Hermeneutika Pembebasan: Metodologi Tafsir 

Alquran Menurut Hasan Hanafi (Jakarta: Teraju, 2002), hlm. 119 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

272 

positifistik tersebut bersifat elitis dan tidak menyentuh masyarakat Islam secara meluas, Hasan 

Hanafi sendiri menghindari model hermeneutika demikian, dan mengusung hermeneutika yang 

lebih bersifat praksis dan mampu menyelesaikan permasalahan-permasalahan kronis umat saat 

ini.23 

Hasan Hanafi menggunakan diskursus ushul fiqh seumpama ketika ia menekankan 

makna tafsir yang mendunia, praktis, dan menyentuh permasalahan langsung yang dialami 

masyarakat dengan menjelaskan sebuah tanggung jawab tafsir, yaitu mengungkapkan 

eksistensi manusia—tidak melulu eksistensi teologis mengenai Tuhan—baik secara individu 

maupun sosial, dengan menjelaskan berbagai situasinya dalam kaitannya dengan orang lain dan 

alam. Hal ini sangat penting, menurut Hanafi, karena tujuan dari aspek dogmatis dalam Islam 

itu sendiri adalah untuk mengungkapkan keberadaan dan posisi manusia di alam dengan lima 

macam dharuriat: agama, jiwa, akal, harga diri, dan harta, atau yang populer dengan sebutan 

maqasid al-syari’ah.24 

Studi fenomenologi bertujuan untuk menggali kesadaran terdalam para subjek 

mengenai pengalaman beserta maknanya, sementara fenomena itu sendiri adalah 

peristiwa/pengalaman yang masuk ke dalam kesadaran subjek.Kesadaran ini sepertinya 

diaplikasikan oleh Hasan Hanafi ketika merefleksikan sosok, karakter, dan landasan penafsir 

yang ideal.Menurutnya, penafsir tidak boleh berhenti pada batas komentator atau 

retoris.Penafsir harus melampaui keduanya dengan menjelma sebagai penafsir yang 

reformosi.25Selain itu, dalam menerjemahkan asbab al-nuzul, Hanafi berpendapat bahwa berita 

mengenai peristiwa yang mengitari turunnya Alquran ini dapat membantu penafsir tradisional 

untuk memahami ayat dengan tepat.Akan tetapi, informasi tersebut perlu dipahami dalam 

kerangka bahwa peristiwa tersebut merupakan pengalaman hidup yang dialami 

sahabat.Artinya, asbab al-nuzul dalam pengertian tradisional tersebut berubah menjadi situasi 

kemanusiaan empiris.26 

Dengan diskursus yang lainnya, Marxisme, Hasan Hanafi mencurigai adanya 

kepentingan, kekuasaan, dan dominasi di balik lahirnya teks atau penafsiran.Hanya saja, untuk 

pembahasan lebih rinci, penulis tidak mendapatkan banyak data mengenai hal ini. 

                                                            
23Ilham B. Saenong, Hermeneutika Pembebasan: Metodologi Tafsir Alquran Menurut Hasan Hanafi (Jakarta: 

Teraju, 2002). hlm. 8-9. 
24Hasan Hanafi, “Qadhaya Mu’ashirah terj. Yudian Wahyudi” dalam Yudian Wahyudi  (ed.), Hermeneutika Al-

Quran Dr. Hasan Hanafi? (Yogyakarta: Nawesea Press, 2009) hlm. 8-18. 
25Hasan Hanafi, Qadhaya Mu’ashira, hlm. 5. 
26 Hasan Hanafi, Qadhaya Mu’ashira hlm.  7 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

273 

Hermeneutika, yang disamakan oleh Hasan Hanafi dengan tafsir, bukan hanya teori 

interpretasi teks, melainkan sebagai ilmu yang menerangkan wahyu Tuhan dari tingkat kata ke 

dunia, menerangkan bagaimana proses wahyu dari huruf ke realitas, atau dari logos ke praktis, 

dan selanjutnya transformasi wahyu dari pikiran Tuhan menjadi kehidupan nyata. Ia mengkritik 

model tafsir konvensional, dan juga tafsir kontemporer, yang ia anggap tidak melek realitas. 

Terutama sekali, ia mengkritik al-Azhar yang masih menggunakan metode yang memiliki gap 

antara teks ilahi dengan wacana atau realitas manusiawi. Sebagai hasilnya, ia menekankan sisi 

realitas dalam hermeneutikanya. Ia menyatakan bahwa sebelum mengaplikasikan sebuah teori 

penafsiran, seseorang harus merefleksikan terlebih dahulu pengalaman yang hidup pada 

kesadaran pribadi atau jamaah yang menyebabkan suatu ayat diturunkan. Menurutnya, sebuah 

ayat bukanlah pendapat, orientasi, atau makna abstrak, melainkan sebuah jawaban terhadap 

kegelisahan, kesulitan, dan penderitaan individu-individu yang diresponnya.27 Pada sisi lain, ia 

juga menegaskan bahwa dalam penafsiran, upaya untuk kembali kepada sumber (Alquran) akan 

menemukan kebuntuan, sehingga alternatifnya adalah kembali kepada alam. Dengan model ini, 

ia mencita-citakan tafsir yang memperbaiki manusia atau yang ia sebut sebagai tafsir reformis, 

dan penafsir yang reformer/mushlih. 

Secara umum, hermeneutika terbagi kepada tiga mazhab besar.Pertama, mazhab teoritis 

(hermeneutical theory) yang memiliki problem hermeneutik berupa metode.Pertanyaan yang 

dibahas mazhab ini adalah metode apakah yang cocok untuk menafsirkan teks sehingga 

seseorang penafsir bisa terhindar dari kesalahpahaman? Kesalah pahaman tersebut dijawab 

dengan usaha menemukan makna objektif dari teks dengan merekonstruksi apa yang dimaksud 

oleh pencipta teks. Oleh sebab itu, Sahiron Syamsuddin menyebutnya dengan aliran objektifis. 

Kedua, hermeneutika filosofis (hermeneutic philosophy) bergerak mengkritisi mazhab 

pertama.Kelemahan mazhab objektifis, menurut mazhab kedua ini, adalah pengandaian 

ditemukannya makna awal atau makna sejati dan direproduksi kembali.Sementara menurut 

Hans-Georg Gadamer, kita hanya dapat melihat masa lalu dari sudut pandang kita dan dari 

situasi kekinian.Penafsiran menurutnya adalah produksi makna baru, bukan reproduksi makna 

awal.Mazhab kedua ini dikategorikan oleh Sahiron Syamsuddin sebagai mazhab tengah antara 

kelompok pertama dan kelompok ketiga berikut ini. 

Kelompok selanjutnya adalah mazhab kritis (subjektifis) yang selalu mencurigai adanya 

hal-hal di luar aspek linguistik yang membentuk konteks, pemikiran, perbuatan, dan bahkan 

ilmu itu sendiri. Menurut Jurgen Habermas, pembesar kelompok ini, Gadamer mendambakan 

                                                            
27 Hasan Hanafi,  Qadhaya Mu’ashira  hlm. 14 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

274 

adanya konstruksi pemikiran atau pengetahuan yang bersifat bersih dan steril dari kepentingan-

kepentingan yang menindas. Padahal, menurutnya, setiap pengetahuan harus dilepaskan dari 

kepentingan-kepentingan yang membentuknya.Oleh sebab itu, kelompok ini lebih sering 

mencurigai teks dibanding mengklarifikasi kebenaran teks.28Jika dikaitkan dengan Alquran, 

proyek-proyek para pemikir kontemporer bisa digolongkan kepada dua bentuk.Corak pertama 

adalah mereka yang berusaha mengejar makna yang lebih kurang objektif dari teks untuk 

kemudian bergerak menuju realitas.Model ini lebih dekat dengan mazhab pertama dari ketiga 

corak pemikiran hermeneutis di atas. Fazlurrahman, Arkoun, dan Abu Zayd, diantara nama-

nama penganut paham ini, mementingkan prosedur ilmiyah yang mampu menggiring kepada 

temuan makna objektif dengan metode yang valid. Sementara corak kedua ‘menuduh’ bahwa 

model kajian pertama tersebut, meskipun bisa berhasil pada tataran teoritis, namun mendekati 

mustahil untuk tataran praktis.  Farid Esack, Asghar Ali Engineer, dan Amina Wadud Muhsin, 

para tokoh kelompok kedua, bergerak dari realitas untuk kemudian dikonstruksi sesuai dengan 

ajaran-ajaran yang diperoleh dari penafsiran. Kelompok kedua ini lebih dekat dengan 

hermeneutika filosofis sebagimana di atas.29 

Bagaimana dengan Hasan Hanafi? Diperhatikan berdasarkan dua kelompok besar 

barusan, hermeneutika Hasan Hanafi mengalami dinamikanya sendiri. Pada awalnya, ia 

menginginkan hermeneutika pembebasannya bercorak rasional, formal, objektif, dan universal. 

Pengandaiannya mengenai penafsir yang harus mendekati Alquran dengan tabula rasa mirip 

dengan model hermeneutika Abu Zayd.Akan tetapi, belakangan, warna hermeneutika filosofis 

menjadi lebih dominan dalam bangunan pemikirannya. Ia menyatakan bahwa tidak ada 

hermeneutika yang absolut, universal, dan objektif. Hermeneutika selalu bersifat sosial dan 

praksis. Sebagai bentuk eksplisit dalam langkah model filosofis ini, ia menekankan pentingnya 

penafsir untuk menentukan terlebih dahulu kepentingan apa yang ia bawa sebelum 

menafsirkan; kepentingan yang direfleksikan dari kegelisahan yang dirasakan ketika 

memperhatikan permasalahan yang melanda umat. Dikaitkan dengan mazhab hermeneutika 

ketiga, mazhab kritis, Hasan Hanafi juga cenderung mencurigai tendensi kekuasaan dan 

dominasi di balik teks dan penafsiran. Dengan konstruk, posisi, dan dinamika hermeneutika 

Hasan Hanafi di atas, dapat dilihat ciri khas serta posisi terminologi hermeneutika yang ia sebut 

dengan Hermeneutika Pembebasan di antara teori-teori para hermeneut lainnya.30 

                                                            
28Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an, (Yogyakarta: Nawesea Press, 2009), 

hlm. 26. 
29Ilham B. Saenong, Hermeneutika Pembebasan: Metodologi Tafsir Alquran Menurut Hasan Hanafi, hlm. 94-97 
30 Ilham B. Saenong, Hermeneutika Pembebasan: Metodologi Tafsir Alquran Menurut Hasan Hanafi, hlm. 98 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

275 

C. Hermeneutika Pembebasan Hasan Hanafi 

Bagi Hanafi, hermeneutika al-Qur’an tidak dibatasi pada perbincangan mengenai 

model-model pemahaman tertentu atau teks semata, tapi berkaitan juga dengan penyelidikan 

sejarah teks untuk menjamin otentisitasnya hingga hasil penafsiran dalam kehidupan manusia. 

Berikut komentar Hanafi: 

Dalam bahasa fenomenologis, dapat dikatakan bahwa hermeneutika adalah ilmu yang 

menentukan hubungan antara kesadaran dan objeknya, yakni kitab-kitab suci.Pertama, kita 

memiliki kesadaran historis yang menentukan keaslian teks dan tingkat kepastiannya.Kedua, 

kita memiliki kesadaran eidetik yang menjelaskan makna teks dan menjadikannya 

rasional.Ketiga, kesadaran praktis yang menggunakan makna tersebut sebagai dasar teoritis 

bagi tindakan dan mengantarkan wahyu pada tujuan akhirnya dalam kehidupan manusia dan 

di dunia ini sebagai struktur ideal yang mewujudkan kesempurnaan dunia. 

Sebagaimana telah disinggung di atas, fungsi kritik historis dalam hermeneutika adalah 

untuk memastikan keaslian teks yang disampaikan Nabi dalam sejarah.Artinya, perhatian 

Hermeneutik terletak pada dimensi horizontal wahyu yang sifanya historis, dan bukan pada 

dimensi vertikalnya yang metafisis. Keaslian wahyu dalam sejarah menurutnya: 1) tak ada 

syarat-syarat kemanusiaan di dalamnya. 2) keutuhannya, artinya wahyu disimpan dalam 

bentuk tertulis tanpa mengalami pengurangan atau penambahan dalam sejarah. Dengan adanya 

kedua syarat di atas, Hasan Hanafi telah menyimpulkan bahwa Alquran secara otentik adalah 

wahyu dari Tuhan yang diwahyukan secara verbatim kepada Nabi Muhammad, dan dari beliau 

juga ditransmisikan dengan cara yang sama kepada para sahabat dan generasi berikutnya. 

Mengenai kritik editis, proses pemahaman terhadap teks, dalam pandangan Hanafi, 

bukanlah monopoli atau wewenang suatu lembaga atau agama melainkan ditentukan atas 

aturan-aturan tata bahasa dan situasi kesejarahan yang menyebabkan munculnya teks. Di sini, 

ada tiga tahap analisis: pertama, analisis bahasa, kedua, analisis konteks sejarah, dan ketiga, 

generalisasi, yaitu mengangkat makna dari situasi ”saat” dan situasi sejarahnya agar dapat 

menimbulkan situasi-situasi lain. Hanafi ingin memperoleh makna baru dari penafsiran untuk 

menyikapi berbagai kasus spesifik dalam kehidupan masyarakat. 

Selanjutnya, generalisasi pada tahap editis membuka jalan bagi kritik praksis yang 

menjadi tujuan hermeneutika aksiomatik. Hermeneutik pembebasan al-Qur’an yang memang 

merupakan cara baca al-Qur’an dengan maksud-maksud praksis menaruh perhatian besar pada 

transformasi masyarakat. 

 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

276 

D. Langkah Metodis  Penafsiran dan Contoh 

1. Langkah Metodis Penafsiran 

Sebagai langkah praktis dari ketiga metode di atas, dan juga sebagai implikasi dari ciri 

khas tafsir beliau yang praksis, Hassan Hanafi telah merumuskan langkah-langkah interpretasi 

sebagai berikut: 

a. Komitmen politik sosial. Mufassir memiliki keprihatinan dan kepedulian atas kondisi 

kontemporernya karena baginya,  mufassir adalah revolusioner, reformis, dan aktor sosial. 

b. Mencari sesuatu. Mufassir memiliki “keberpihakan” berupa kesadaran untuk mencari 

solusi atas berbagai persoalan yang dihadapi.Di sinilah, Hanafi melihat asbab al-nuzul 

lebih pada realitas sosial masyarakat saat al-Qur’an diturunkan. 

c. Sinopsis ayat-ayat yang terkait pada satu tema. Semua ayat yang terkait pada tema tertentu 

dikumpulkan secara seksama, dibaca, dipahami berkali-kali hingga orientasi umum ayat 

menjadi nyata.Ia menegaskan bahwa penafsiran tidak berangkat dari ayat sebagaimana 

tafsir tahlili, tapi dari kosa kata al-Qur’an. 

d. Klasifikasi bentuk-bentuk linguistik, meliputi kata kerja dan kata benda, kata kerja-waktu, 

kata sifat kepemilikan, dan lain-lain. 

e. Membangun struktur makna yang tepat sesuai dengan sasaran yang dituju yang berangkat 

dari makna menuju objek. Keduanya adalah satu kesatuan.Makna adalah objek yang 

subjektif, sedang objek adalah subjek yang objektif. 

f. Analisis situasi faktual. Setelah membangun tema sebagai struktur yang ideal, penafsir 

beralih pada realitas faktual seperti kemiskinan, HAM, penindasan, dan lain-lain. 

g. Membandingkan yang ideal dengan yang riil. Struktur ideal dideduksikan dengan 

menggunakan analisis isi terhadap teks dengan situasi faktual yang diinduksikan dengan 

menggunakan statistik dan ilmu-ilmu sosial.Di sini, penafsir berada di antara teks dan 

realitas. 

Deskripsi model-model aksi. Sekali ditemukan kesenjangan antara dunia ideal dengan 

riil, maka aksi sosial menjadi langkah berikutnya.Transformasi dari teks ke tindakan, teori ke 

praktik, dan pemahaman ke perubahan. 

E. Contoh Penafsiran terhadap kata al-Ardh (tanah/bumi) 

Untuk lebih jelasnya bagaimana Hanafi melakukan praktik atas langkah-langkah 

metodisnya tersebut, berikut akan dipaparkan contoh penafsiran Hanafi tentang ayat-ayat 

yang terkait dengan masalah tanah. Penafsiran Hanafi terkait tanah ini tak lepas dari peristiwa 

pengambilalihan/pendudukan tanah yang terjadi pada masa pemerintahan Anwar Sadat yang 

pro-Barat dan berkolaborasi dengan Israel. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

277 

al-Ard adalah bentuk mufrad/singular yang jamaknya bisa aradh, uruudh, dan aradhun. 

Secara etimologis, al-ardh berarti sesuatu yang manusia berada di atasnya. Kata ini disebutkan 

dalam al-Qur’an sebanyak 462 kali, 454 kali sebagai kata benda yang berdiri sendiri dan 8 kali 

dihubungkan dengan kata ganti kepunyaan, yang mengindikasikan bahwa tanah bukanlah 

”objek kepemilikan”. Tanah ada dalam kategori ’ada’ (makhluk), bukan kepunyaan.Hanya 

sekali kata al-ardh dihubungkan kepada orang pertama.Ia digunakan dalam hubungan Tuhan, 

yang berarti bahwa Tuhan adalah satu-satunya pemilik tanah.  

Kata al-ardh memiliki beberapa orientasi makna. (1)Tuhan adalah satu-satunya 

pemilik tanah dan ahli waris tanah. Di sini, al-ardh berarti bumi, seluruh tanah.Jadi, tak ada 

seorang pun yang bisa menuntut bahwa tanah adalah miliknya. (2) al-Ardh sebagai tanah alam 

yang subur dan indah. Agrikulture (pertanian) adalah gambaran kreativitas dalam kehidupan 

manusia.Tanah menjadi tempat tinggal seluruh makhluk hidup. Tanah juga merupakan tanah 

konflik, sebuah medan perang, sebuah tanah imigrasi dan pengasingan, tanah percobaan dan 

daya tarik. Jadi, al-ardh adalah di mana sejarah manusia bertempat. (3)Tanah adalahtempat 

aksi bagi manusia sebagai khalifah Tuhan di muka bumi. (4)Alam patuh dan taat pada manusia 

sebagaimana ia patuh pada dan taat pada Tuhan. Warisan tanah bukanlah penyerahan untuk 

selamanya.Tanah adalah untuk dilindungi, bukan dirusak atau dikotori. (5)Sebuah perjanjian 

universal ditawarkan pada setiap individu; perjanjian moral, bukan material, unilateral atau 

sepihak. 

Dengan menggunakan basis langkah interpretasi Hasan Hanafi di atas, maka 

penafsirannya dapat diidentifikasi bahwa komintmen politik sosial Hanafi sebagai 

penafsirtidak bisa dilepaskan dari kegelisahannya terhadap kasus penempatan tanah 

tersebut.Keberpihakan penafsir juga terlihat dari usahanya untuk menjelaskan bahwa 

penempatan tanah tersebut adalah usaha yang menindas.Sinopsis ayat diperlihatkan dengan 

usahanya mengumpulkan beberapa ayat yang relevan (Q.s. 29: 56, 2: 17, 3:109, 5:40, 5:120, 

7:158, 9:116, 39:63, dan lain-lain). Proses klasifikasi linguistik terlihat pada deskripsinya 

bahwa al-Ardh disebut 462 kali, 454 kali sebagai kata benda berdiri sendiri, 8 kali dihubungkan 

dengan kata ganti kepunyaan, dan hanya sekali yang dihubungkan dengan orang pertama yang 

dalam hal ini adalah Tuhan (al-Ankabut: 56). Ini merupakan salah satu bentuk analisis 

linguistik untuk mencapai sebuah makna bahwa tanah bukanlah komoditi kepemilikan, ia 

hanyalah milik Tuhan. Struktur makna yang digunakan Hasan Hanafi terlihat dari kelima 

orientasi makna.Setelah menganalisis situasi faktual, maka makna yang cocok dan dibutuhkan 

untuk kasus ini adalah tanah merupakan milik Tuhan, bukan untuk diperebutkan oleh manusia, 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

278 

apalagi melibatkan unsur penindasan. Hasan Hanafi membedakan makna ideal dengan makna 

riil bahwa makna ideal adalah tanah diartikan sebagai tanah alam, tanah hijau, dan keindahan, 

sementara untuk makna riil, ia menegaskan bahwa Tuhan satu-satunya pemilik dan ahli waris 

tanah. Hanya saja, penulis belum menemukan saran-saran aksi yang ia tawarkan dari 

penafsiran mengenai al-ardh ini. 

 

PENUTUP 

Melihat prosedur penafsiran yang ditawarkan hasan hanafi, bahwa sebelum 

menafsirkan teks seorang penafsir harus terlebih dahulu menganalisis pengalaman sendiri 

untuk memunculkan kepentingan, motivasi, dan posisi social,maka dapat dimengerti jika 

metodologi tafsirnya menunjukkan nuansa pembebasannya. Akibatya, prosedur ini hanya 

cocok untuk pola penafsiran tematis (maudlu’i) karena penafsiran Al Qur’an secara mushkhafi 

tidak akan mengakomodasi kepentingan diatas. 

Dengan karakternya yang realis,tematis, temporal, tranformatif dan eksperimental, 

metodologi tafsir yang ditawarkan hasan hanafi disamping menunjukkan bingakai pembaruan 

pemikirannya juga sekaligus tampak digiring untuk melegitimasi proyek pembaharuannya 

yang bercorak kiri. Keberpihakan yang menjadi ini dari gerakan kiri, menjadikan hasan hanafi 

buru-buru menolak pretense objektfistik sebagaimana yang lazim ditemukan dalam 

hermeneutik al Qur’an modern. Justru dengan karakter diatas hasan hanafi ingin menegaskan 

subjektifitas dan kepentingan (idiologis) yang menjadi tujuan penafsirannya. 

Dalam dari bias kepentingannya ini adalah terjadinya kontradiksi dalam pemikiran 

hermeneutisnya. Disatu pihak membalik paradigm tekstualis hermeneutika klasik menjadi 

paradigm realis,sementara dipihak lain orientasi ilmiah objektif hermeneutic al Qur’an modern 

dikembalikan pada orientasi subjektif seperti dalam hermeneutic klasik. Pada gilirannya dapat 

disimpulkan bahwa pendekatan fenomenologi dan marxis dengan cirri utama analisis konflik 

antar kelas dalam masyarakat, begitu menonjol walau dibalut dengan dalih teori asbab al nuzul 

maupun masalih al ummah. 

 
 

Daftar Pustaka 

 

Abd Mustaqim (ed),  Studi Al-Qur`an Kontemporer, Yogyakarta; Tiara Wacana, 2002. 

Ali Harb, Naqd al-Nash terj. M. Faisol Fatawi , Yogyakarta: LkiS, 2003. 

Fazlur Rahman, Islam dan Modernitas, Bandung; Pustaka, 1985. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 2 Desember 2023 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Metodologi Hermeneutika .... 

 

279 

Hasan Hanafi, Muqaddimah fi ‘Ilm al-Istighrab Mauqifuna min Turats al-Gharbi, Kairo: Dar 

al-Fannani, 1992. 

Hasan Hanafi, Qadlaya Mu’ashirah fi Fikrina al Mu’ashir, Beirut: Dar al-Tanwir, 1983. 

Hasan Hanafi, Qadlaya Mu’ashirah fi Fikrina al-Gharbi, Beirut: Dar al-Tanwir, 1990. 

Hasan Hanafi, ad-Din wa al Tsaurah fi Mishr 1952-1981, Vol. I-VII, Kairo: Maktabah 

Madbulli, 1989. 

Hasan Hanafi, Dirasat Islamiyah, Cet. II, Kairo: Maktabah Anjilo, 1982. 

Hasan Hanafi, At-Turats wa at-Tajdid Maufiquna min Turats al-Qadim, Beirut: al- Muassasah 

al-Jamiiyah, 1992.  

Hasan Hanafi, Min al-Aqidah Ila al-Tsaurah, Kairo: Maktabah Madbuli, 1988. 

Hasan Hanafi, Muqaddimah fi ‘Ilmi al-Istighrab Maufiquna Min Turats al-Gharbi, Kairo: Dar 

al-Fannani, 1992. 

Hasan Hanafi, Islam in The Modern World, 2 Volume, Vol-I, Religion, Ideology and 

Development dan Vol-II, Tradition, Revolution and Culture, Cairo: Dar Kebaa, 2000. 

Hasan Hanafi, Liberalisasi, Revolusi, Hermeneutik, Yogyakarta; Prisma, 2003. 

Hasan Hanafi, al-Turats wa al-Tajdid , Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 2001. 

Ilham B. Saenong, Hermeneutika Pembebasan: Metodologi Tafsir Alquran Menurut Hasan 

Hanafi, Jakarta: Teraju, 2002. 

Josef Bleicher, Contemporary Hermeneutics, London; Routlege & Kegan Paul, 1980.  

John L. Esposito, The Oxford Encyklopedia of the Modern Islamic World, New York: Oxford 

University Press, 1995. 

K. Bertens, Filsafat Barat Abad XX, I, Jakarta; Gramedia, 1981.  

Nasr Hamid Abu Zaid, Isykâliyât al-Ta`wîl wa Aliyât al-Qirâ’ah, Kairo; al-Markaz al- Tsaqafi, 

tt. 

Sumaryono, Hermeneutik, Yogyakarta, Kanisius, 1996. 

Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an, Yogyakarta: 

Nawesea Press, 2009. 

Yudian Wahyudi  (ed.), Hermeneutika Al-Quran Dr. Hasan Hanafi?, Yogyakarta: Nawesea 

Press, 2009.  

 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/

