
92

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

PENAFSIRAN QS. ALI IMRAN AYAT: 55
(Studi Komparatif  Penafsiran Al Qurtubi Dalam Tafsir Jami’ Ahkam

Al Qur’an Dan Muhammad Abduh Dalam Tafsir Al Manar)

Khurrotul Aini
Sekolah Menengah Pertama Negeri Dukun Gresik, Indonesia

E-mail: kagresindi90@gmail.com

Abtract

The interpretation of Jami 'Ahkam al Qur'an is a monumental work
by al Qurtubi. With the multi-disciplinary scientific background
possessed by al-Qurtubi, it influenced him in interpreting the Qur'an.
Likewise, Muhammad Abduh is a figure of renewal in various
principles and understanding of Islam. He connects the teachings of
religion with modern life, and proves that Islam is not at all contrary
to civilization, life and what is called progress. Different approaches
and patterns and methodologies that characterize the two
interpretations, thus influencing the results of their interpretations,
especially in interpreting Q.S Al Imran verse 55. This article intends
to present the differences and similarities of interpretations between
the two interpreters and their implications in interpretation.

Keyword: Ali Imran 55, Al Qurtubi, Muhammad Abduh

Pendahuluan
Al-Qur’an menempati posisi sentral bagi umat Islam, bukan saja dalam

pengembangan ilmu-ilmu keislaman, tetapi juga merupakan inspirator, pemandu dan
pemadu gerakan umat Islam sepanjang lima belas abad sejarah pergerakan umat Islam.1

Dengan kedudukan tersebut, maka pemahaman terhadap ayat-ayat al-Qur’an
merupakan sebuah tuntutan bagi umat Islam. Dalam perjalanannya Ilmu tafsir al-Qur’an
mengalami perkembangan yang cukup pesat, mulai dari bentuk, corak dan
metodologinya. Perkembangan tersebut merupakan cerminan dari perkembangan
pemahaman dan pemikitan umat Islam terhadap al-Qur’an disatu sisi, juga
perkembangan ilmu pengetahuan disisi lain.

Di antara metode yang berkembang dalam menafsirkan al-Qur’an adalah metode
muqaran, yaiitu metode tafsir yang mencoba mengkomparasikan penafsiran para
mufassir terhadap ayat-ayat al-Qur’an dengan memunculkan sisi perbedaan dari
penafsiran ayat-ayat tersebut. Metode ini tidak hanya bersumber dari penafsiran
mufassir tetapi juga berorientasi pada tafsir yang bersumber dari hadis, pendapat
sahabat dan tabi’in, bahkan kitab suci terdahulu.2

1 Hasan Hanafi, al-Yamin wa al-Yasar fi al-Fikr al-Dini (Mesir, Maktabah al-Matbuli, 1989), 77
2 Abbas Iwadullah, Muhadarat fi al-Tafsir al-Mawdu’i (Damaskus, Dar al-Fikr, 2007), 12



93

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

Di antara aspek yang dikaji dalam tafsir muqaran adalah perbandingan pendapat
para ulama tafsir dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Dalam makalah yang
sederhana ini penulis akan mencoba mengkomparasikan dua penafsiran dari dua zaman
yang berbeda yaitu al-Qurt{ubi3 yang mewakili aliran tafsir klasik (al-Madrasah al-
Qadimah dan Muhammad Abduh4yang mewakili aliran tafsir modern (al-Madrasah al-
Hadithah). Dalam hal ini ayat yang hendak di kaji adalah Q.S. Ali Imran Ayat 55.

Pembahasan
Surat Ali Imran Ayat 55
(ingatlah), ketika Allah berfirman: "Hai Isa, Sesungguhnya aku akan menyampaikan
kamu kepada akhir ajalmu dan mengangkat kamu kepada-Ku serta membersihkan kamu
dari orang-orang yang kafir, dan menjadikan orang-orang yang mengikuti kamu di atas
orang-orang yang kafir hingga hari kiamat. kemudian hanya kepada Akulah kembalimu,
lalu aku memutuskan diantaramu tentang hal-hal yang selalu kamu berselisih padanya".

Biografi Singkat Pengarang dan Karyanya.
1. Biografi

Nama lengkap penulis tafsir al-jami’ li ahkam al-Qur’an adalah Abu Abdillah ibn
Ahmad ibn Abu Bakr ibn Farh al-Anshori al-Khazraji al-Qurtubi al-Maliki. Para penulis
biografi tidak ada yang menginformasikan mengenai kelahirannya, mereka hanya
menyebut kematiannya, yaitu 671 H di kota Maniyyah ibn Hasib, Andalusia (Spanyol).
Ia dianggap sebagai salah satu tokoh yang bermadzhab Maliki. Hasbi ash-Sidiqi
mengatakan bahwa Al-Qurtubi Lahir tahun 486 H dan Wafat pada 567 H, namun
informasi ini dikatakan sangat lemah karena tidak diketahui darimana ia mendapatkan
informasi itu, dan kemungkinan besar beliau salah dalam mengutip.

Dalam hal mencari ilmu, beliau sangat serius dalam menjalaninya dengan
bimbingan ulama’-ulama’ yang ternama pada saat itu, diantaranya adalah: al-Syeikh
Abu al-Abbas Ibn Umar al-Qurtubi dan Abu Ali Hasan Ibn Muhammad al-
Bakri.5 Dalam perjalanan sejarahnya ia juga menghasilkan beberapa karya penting.
Diantaranya adalah: al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, al-Asna fi Syarh Asma’ Allah al-
Husna, kitan al-Tadzkirah bi Umar al-Akhirah, Syarh al-Taqassi, kitab al-Tizkar fi
Afdal al-Azkar, Qamh al-Haris bi al-Zuhd wa al-Qana’ah dan Arzujah Jumi’a Fiha
Asma’ al-Nabi.

2. Seputar Nama Kitab Jami’ li Ahkam al-Qur’an
Kitab tafsir ini sering kali disebut dengan tafsir al-Qurtubi, hal ini dapat dipahami

karena tafsir ini adalah karya seorang yang mempunyai nama nisbat al-Qurtubi, atau
karena dalam sampulny (Cover) kitab sendiri tertulis judul, Tafsir al-Qurtubi, al-Jami’ li
Ahkam al-Qur’an. Jadi tidak sepenuhnya salah jika seseorang secara keseluruhan

3 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abu Bakr bin Farah al-Anshari al-Khazraji
Shamshuddin al-Qurtubi (w. 671 H) berasal dari Qordoba kemudian hijrah dan wafat di mesir, di antara
karyanya adalah al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an yang dikenal denganTafsir al-Qurtubi.

4 Muhammad Abduh (1266-1323 H) atau (1849-1905 M) lahir dan tumbuh di desa kecil
bernama Mahallah Nasr daerah Bahirah wilayah mesir, wafat di Alexandria, diantara karyanya adalah
Tafsir al-Manar yang merupakan karya bersama dengan muridnya Muhammad Rashid Ridha

5Ibn Farhun, al-Dibaj al-Muzahhab fi Ma’rifah A’yan Ulama’i al-Madzihab (Beirut: Dar al-Fikr,
Tth),317 (Dikutip oleh penulis dari buku studi kitab tafsir,66).



94

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

menyebutnya tafsir al-Qurtubi. Judul lengkap kitab ini adalah: al-Jami’ li Ahkam al-
Qur’an wa al-Mubayyin lima Tadammanah min al-Sunnah wa Ay al-Furqan.6

3. Sistematika Kitab Jami’ li Ahkam al-Qur’an
Seperti yang telah diketahui, dalam penulisan kitab tafsir dikenal ada tiga

sistematika penilisan. Pertama, Mushafi, yaitu penyusunan kitab tafsir dengan
berpedoman pada tertib susunan ayat-ayat dan surat-surat dalam Mushaf, dimulai dari
surat al-Fatihah, al-Baqarah, sampai al-Nas. Kedua, sistematika Maudhu’i, yaitu
menafsirkan al-Qur’an berdasarkan topik-topik (Tema) tertentu dengan mengumpulkan
Ayat-ayat yang berhubungan dengan Tema tersebut kemudian ditafsirkan. Ketiga,
Nuzuli, yaitu menafsirkan al-Qur’an berdasarkan kronologis turunnya surat-surat/ayat-
ayat al-Qur’an, contoh penafsir yang memakai sistematika ini adalah: Muhammad Izzah
Darwazah dengan judul kitab al-Tasir al-Hadits.7

Al-Qurtubi dalam menulis kitab tafsirnya diawali dengan surat al-Fatihah dan
diakhiri surat al-Nas, dengan demikian beliau menggunakan sisematika Mushafi, yaitu
penyusunan kitab tafsir dengan berpedoman pada tertib susunan ayat-ayat dan surat-
surat dalam Mushaf.8

4. Mahaj (Metode) Kitab Jami’ li Ahkam al-Qur’an
Menurut al-Farmawi, metode yang digunakan para mufassir dalam menafsirkan

al-Qur’an dapat diklasifikasikan menjadi empat: pertama, Metode Tahlili, artinya
mufassir menjelaskan seluruh aspek yang terkandung oleh ayat-ayat al-Qur’an dan
mengungkapkan segenap perhatian yang dituju. Keuntungan menggunakan metode ini
adalah mufassir dapat menemukan pengertian dan pemahaman secara luas dari ayat-ayat
al-Qur’an. Kedua, Metode Ijmali, yaitu ayat-ayat al-Qur’an dijelaskan dengan
pengertian- pengertian garis besarnya saja, dari awal surat al-Fatihah sampai akhir ayat
al-Nas. Ketiga, Metode Muqaran, yaitu menjelaskan ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan
apa yang pernah ditulis oleh mufassir sebelumnya, dengan membandingkannya.
Keempat, Metode Maudhu’i, mufassir mengumpulkan ayat-ayat al-Qur’an yang satu
bahasan (Tema/Topik) tertentu kemudian ditafsirkan.

Langkah yang dilakukan oleh al-Qurtubi dalam menafsirkan al-Qur’an bisa
dijelaskan dengan perincian sebagai berikut:
a. Memberikan kupasan dari segi bahasa.
b. Menyebutkan ayat-ayat lain yang berkaitan dan hadits-hadits dengan menyebut

sumbernya sebagai dalil.
c. Mengutip pendapat ulama’ dengan menyebut sumbernya sebagai alat untuk

menjelaskan hukum-hukum yang berkaitan dengan pokok bahasan.
d. Menolak pendapat yang dianggapnya tidak sesuai dengan ajaran Islam.
e. Mendiskusikan pendapat-pendapat ulama’ dengan argumentasi masing-masing,

setelah itu melakukan tarjih dan mengambil pendapat yang dianggap paling benar.
Satu hal yang sangat menonjol dalam tafsir ini adalah adanya penjelasan panjang lebar
mengenai persoalan fiqhiyyah. Dengan penjelasan diatas dapat diambil kesimpulan

6 Dosen Tafsir Hadis UIN SUKA Yogyakarta, Studi Kitab Tafsir (Yogyakarta: Teras, 2004),67.
7 Ibid, 68.
8 Muhammad bin Ahmad al-Qurtubi, al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an Juz. 4 (Kairo, Dar al-Kutub

al-Misriyah, 1964), 99-100



95

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

bahwa metode yang dipakai oleh al-Qurtubi adalah Metode Tahlili, karena ia berupaya
menjelaskan seluruh aspek yang terkandung dalam al-Qur’an.

5. Laun (Corak Tafsir)
Corak tafsir ini adalah bercorak fiqh. Penentuan jenis corak fiqh ini didasarkan pada
pebagian al-farmawi terhadap corak tafsir; al-ma’tsur, al-ra’yu, sufi, fiqh,falsafi, ilmy.
Karya Al-Qurtubi ini pun sering disebut sebagai tafsir ahkam. Karena lebih dominan
pembahasannya pada masalah hukum.
Contoh kongkrit dari katagorisasi di atas adalah sebagaimana dalam pembahasan surat
al-fatihah. Pembahasannya lebih banyak dalam hal fiqh, yang terkait dengan kedudukan
basmalah ketika dibaca dalam shalat, juga persoalan pembacaan fatihah makmum ketika
salah jahr.

Contoh lain sebagaimana penafsirannya pada ayat Qs. Al-Baqarah ayat 43:
....وأقیموا الصلاة وأتوا الزكاة واركعوا مع الراكعین

Pembahasan ayat ini dibagi menjadi 34 masalah. Yang terkait langsung dengan masalah
fiqh dan cukup menarik adalah pada pembahasan yang ke-16. Dalam tafsirnya ia
mendiskusikan tentang anak kecil yang menjadi imam shalat. Penafsirannya berbeda
dengan imam mazhabnya yakni imam malik. Al-Qurtubi membolehkan anak kecil
untuk mejadi imam shalat. Dengan pernyataan:

إمامة الصغیر جائزة اذا كان قارئا

6. Pandangan-pandangan terhadap tafsir al-Qurtubi
a. Tentang tafsir ahkam

Yang perlu diperhatikan dalam tafsir ahkam, persoalan definisi ahkam bila
dikaitkan dengan persoalan tafsir. Para ahli seperti dalam ushul fiqh abdul
wahab khalaf mendefinisikan ahkam dengan

.خطاب الله المتعلق بأفعال المكلفین اقتضاء او تخییرا او وضعا
Oleh karena khithab Allah yang tertuang dalam al-qur’an dengan klasifikasi
hokum sebanyak 228 ayat tidak dapat diterapkan secara mutlak. Karena
pemahaman yang tidak sama dari setiap indifidu yang menghasilkan penafsiran
yang berbeda. Tafsir tidak lebih dari sekedar membawa diskusi-diskusi fiqh
dikaitkan dengan ayat al-qur’an.
Meskipun menampilkan semua ayat dan selalu membawa pada diskusi-diskusi
fiqh, tidak berari al-Qurtubi menganggap semua ayat al-Qur’an adalah ayat
hokum. Karena sejak awal memang al-Qurtubi berniat menafsirkan ayat
dengan lebih menekankan kepada pembahsan-pembahsan hokum, namun bila
dalam sebuah ayat tidak menyangkut pembahasan hokum tertentu ia tetap akan
menguraikannya secara mendetail.

b. Tentang syarat menyebut sumber periwayatan
Yang menarik adalah al-Qurtubi menyatakan dalam muqaddimahnya “Syarat
saya dalam kitab ini adalah menyandarkan semua perkataan kepada orang-
orang yang mengatakannya dan berbagai hadits kepada pengarangnya, karena
dikatakan bahwa di antara berkah ilmu adalah menyandarkan perkataan kepada
orang yang mengatakannya.”



96

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

Al-Qurtubi ingin mengingatkan kembali kepada para penulis yang sudah tidak
lagi membudayakan menulis atau menyebut sumber dalam penulisan karena
adanya ta’assub mzhab fiqh maupun teologi. Dengan tidak menyebutkan
sumber maka pembaca akan kesulitan dalam menilai sebuah pernyataan
tertentu.

c. Kritik terhadap model tafsir ahkam
Pendekatan fiqhiyah yang bersifat atomistis dan harfiyah akan menimbulkan
kesulitan besar bila dihubungkan dengan doktrin bahwa al-Qur’an sebagai
petunjuk dan pengatur seluruh aspek kehidupan manusia. Sehingga kembali
kepada kontek kesejarahan mau tidak mau harus dilakukan.

Penafsiran al-Qurtubi terhadap Surat Ali Imran Ayat 55
Imam al-Qurtubi ketika menafsirkan فیك واذ قال الله یعیسى إني مت menyatakan

bahwa ‘amil lafadz اذ  adalah مكروا atau fi’il mudhmar (kata kerja yang
tersembunyi). Sekelompok ulama ahli ma’ani di antaranya adalah dhahak dan al-
Farra’ menyatakan bahwa firman Allah adalah bentuk taqdimاني متوفیك ورافعك 
dan ta’khir (mendahulukan dan mengakhirkan) karena wawu di ayat tersebut
tidak meniscayakan tartib atau berurutan, maksudnya Allah menhendaki
berfirman : sesungguhnya Aku mengangkatmu dan membersihkanmu dari
orang-orang kafir dan mematikanmu setelah nanti kamu turun dari langit. Ini
sebagaimana firman Allah swt dalam surat Thaha : 129 :
“Dan Sekiranya tidak ada suatu ketetapan dari Allah yang telah terdahulu atau
tidak ada ajal yang telah ditentukan, pasti (azab itu) menimpa mereka”.

Yang sebenarnya adalah ولولا كلمة سبقت من ربك واجل مسمى لكان لزاما  .
Kemudian Imam al-Qurt{ubi mengutip pendapat Hasan bin Juraij, makna dari
متوفیك  adalah قابضك  (aku menggenggammu ) kemudian mengangkatmu
kelangit, ini seperti perkataan orang Arab توفیت مالي من فلان أى قبضتھ (aku
menggenggam atau menerima hartaku dari fulan ) , Wahb bin Munabbih9berkata
: Allah mematikan ‘Isa tiga jam di siang hari kemudian mengangkatnya kelangit,
dan ini adalah pernyataan yang jauh dari kenyataan, karena telah ada hadis
shahih dari Nabi saw tentang turunnya Isa nanti dan Ia akan membunuh dajjal.10

Imam al-Qurtubi menyebutkan sebagaimana juga ia singgung dalam kitab
al-Tazkirah, Ibnu Zaid berkata: lafadz متوفیك  (mematikanmu) maksudnya قابضك
(menggenggammu) kemudian mutawaffika dan rafi’uka adalah satu makna yang
tidak ada kematian setelahnya. Diriwayatkan juga dari Ibn Thalhah dari Ibn
‘Abbas bahwa arti mutawaffika adalah ممیتك (mematikanmu) , Rabi’ bin Anas
mengatakan : maksudnya adalah kematian tidur, sebagaimana firman Allah
dalam surat al-An’am ayat 60 :

Maksud dari یتوفاكم di sini adalah menidurkan di malam hari, karena tidur
adalah saudara mati ( al-Nawm akh al-Mawt ) sebagaimana Sabda Rasulullah
saw yang diriwayatkan Imam Daraqutni ketika beliau ditanya: “apakah di surga
ada tidur?” kemudian Rasulullah menjawab: “ tidak , tidur adalah saudaranya
mati sedangkan di dalam surga tidak ada mati”.  Dan yang benar bahwa Allah

9 Wahb bin Munabbih dikenal sebagai perawi yang banyak meriwayatkan israiliyat dari ahli
kitab

10 Muhammad bin Ahmad al-Qurtubi, al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an Juz. 4 (Kairo, Dar al-Kutub
al-Misriyah, 1964), 99-100



97

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

mengangkat Isa kelangit tanpa mati dan tidur  sebagaimana pendapat Hasan bin
Zaid yang dipilih oleh Imam al-Tabari.11

Kemudian Imam al-Qurtubi menuturkan kronologi peristiwa di angkatnya
Isa kelangit dengan menyebutkan riwayat dari Dhahhak : kisahnya bahwa ketika
orang-orang hendak membunuh Isa, para hawari (pengikut Isa) yang berjumlah
dua belas laki-laki berkumpul dalam satu kamar, kemudian Isa masuk dari
lubang kamar, Iblispun menginformasikan kepada kelompok yahudi, maka
empat ribu laki-laki dari merekapun mengendarai kendaraan menuju pintu
kamar, Isa berkata kepada para hawari :” siapa diantara kalian yang mau keluar
dan terbunuh dan akan bersamaku di surga nanti?” seorang dari mereka berkata:
“saya wahai Nabi Allah” maka iapun keluar menuju orang-orang yahudi dan
akhirnya ia dibunuh dan disalib, adapun Isa Allah memakaikannya dengan bulu-
bulu dan menutupinya dengan cahaya kemudian terbang bersama para
malaikat.12

Untuk menguatkan pendapatnya tentang turunnya Isa di dunia Imam
Daraqutni juga menyebutkan hadis yang tersebut dalam shahih muslim dan
diriwayatkan oleh Abu Hurairah:

ابن مریم حكما عادلا فلیكسرن الصلیب ولیقتلن الخنزیر ولیضعن الجزیة ولتتركن القلاص  زلنوالله لین
فلا یسعى علیھا ولتذھبن الشحناء والتباغض والتحاسد ولیدعون إلى المال فلا یقبلھ أحد

Demi Allah putra maryam akan turun dengan  hukum yang adil, Ia akan
memecah salib, membunuh babi, menerapkan jizyah dan membiarkan unta
muda tidak mengendarainya. Permusuhan, saling benci dan saling dengki akan
hilang, orang-orang akan dipanggil untuk menerima harta tapi tak ada
seorangpun yang menerimanya.13

Kemudian menyebutkan hadis dari sumber yang sama bahwa Rasulullah
bersabda :

والذي نفسي بیده لیھلن ابن مریم بفج الروحاء حاجا أو معتمرا أو لیثنینھما
Demi Allah Putra Maryam akan bertalbiyah di Faj al-Rauha’ ( jalan antara
makkah dan madinah ) karena mengerjakan haji atau umrah atau Ia akan
mengulangi keduanya.14

Dari penafsiran Imam al-Qurtubi bisa di simpulkan bahwa beliau adalah
termasuk mufassir yang berpendapat bahwa Nabi Isa belum wafat akan tetapi
masih hidup dan di angkat oleh Allah ke langit dan nanti di akhir zaman akan
turun kedunia dengan mengikuti syari’at Nabi Muhammad saw baru kemudian
dimatikan oleh Allah swt. Dalam menetapkan pendapatnya al-Qurtubi mengutip
pendapat banyak ulama di antaranya al-Farra’, al-Dhahhak, Hasan bin Zaid, al-
Tabari dll, disamping juga dikuatkan oleh riwayat-riwayat shohih dari
Rasulullah saw.

Biografi Muhammad Abduh dan Karyanya
1. Biografi Muhammad Abduh

11 Ibid, 100
12 Ibid
13 Muslim bin Hajjaj al-Naisaburi, Shahih Muslim (Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1992), 157, Bab

Nuzul ‘Isa Ibn Maryam, Nomor hadis 346.
14 Ibid, h. 185, Bab Ihlal al-Nabi wa Hadyihi, Nomor hadis 2983.



98

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

Nama lengkapnya Muḥammad Abduh bin Ḥasan Khoirullāh. Lahir
pada tahun 1266 H/1849 M di Maḥallad Naṣr, Bukhairā, Mesir. Sejak kecil
beliau sudah diharuskan untuk terus menuntut ilmu oleh orang tuanya.
Pendidikan Abduh diawali di Ṭanṭā dekat Kairo sekitar tahun 1862. Di sana
beliau belajar ilmu tajwid, kemudian tahun 1864 kembali ke desanya. Setahun
kemudian beliau di nikahkan pada usia 16 tahun. Setelah menikah, beliau
belajar al-Qur‟an kepada pamannya yang tinggal di Syibra Khit. Kemudian
pada tahun 1866 M, beliau berangkat ke Kairo, Universitas al-Azhar. Di sana
beliau belajar Filsafat Ibn Sina dan Aristoteles di bawah bimbingan
syekh Ḥasan al-Ṭaḥawī. Sedangkan ilmu Bahasa Arab dan bahasa dibimbing
oleh Muḥammad al-Basunī. Semangat menulisnya bermula dari
kesenangannya mengikuti berbagai pertemuan ilmiyah dengan Jamaluddin al-
Afghanī yang mempunyai semangat pembaruan. Di antara karya Abduh yang
diilhami oleh semangat pembaharuannya di antaranya Risālah al Aridah
(1837), disusul kemudian dengan Ḥashiyah „ala Sharḥ al-Jalal al-Diwani li
al-„Adudīyah (1875). Di samping itu beliau juga menulis Tafsir al-Qur‟ān
al-Aḥkām, yang nantinya dilanjutkan oleh Rashīd Riḍā, muridnya.

Abduh aktif di dalam mengeluarkan gagasan pembaruannya lewat
surat kabar al-Aḥram, Kairo. Sebagian dari artikelnya itu mengundang
kontroversi. Beliau hampir tidak diluluskan oleh universitas al-Azhar karena
pemikirannya yang berseberangan itu, namun berkat pembelaan Syekh
Muḥammad al-Mahdī al-Abbāsi yang menjabat Syekh al-Azhar, Abduh
dinyatakan lulus dengan nilai tertinggi di al-Azhar pada tahun 1877 M dalam
usia 28 tahun. Pada 1878 M, Abduh mengajar ilmu bahasa Arab di Madrasah
al-Idarah wa Alsun dan sejarah di madrasah Dār al-„Ulūm. Namun pada
tahun 1879 M ia diberhentikan dan diasingkan ke tempat kelahirannya,
maḥallat Naṣr (Mesir). Hal ini bersamaan dengan pengusiran Jamaluddin al-
Afghani oleh pemerintah Mesir atas hasutan Inggris yang saat itu sangat
berpengaruh.

Namun pada tahun 1880, Abduh dibebaskan dari sanksi pengasingan
dan nama baiknyapun direhabilitasi, bahkan ia mendapatkan kehormatan
untuk memimpin surat kabar resmi pemerintah, al-Waqā‟iz al-Misrīyaḥ.
Pasca–Revolusi Urabi tahun 1882 M yang berakhir dengan kegagalan, Abduh
dituduh terlibat dalam kegiatan tersebut. Akhirnya, pemerintah Mesir
mengasingkannya selama tiga tahun ke Suriah. Setahun di Suriah ia menyusul
al-Afghani ke Paris. Mereka lalu menerbitkan surat kabar al-Urwah al-
Wusqā, yang bertujuan mendirikan Pan-Islam dan menentang penjajahan
Barat, khususnya Inggris.15

Setelah meninggalkan Paris beliau mengajar di Beirut (Libanon) dan
mengarang beberapa kitab di antaranya adalah Risālah al-Tauhīd, Sharḥ Nahj
al-Balāgah, al-Raddu alā al-Dahriyyīn, dan Sharḥ Maqāmat Badi‟ al-Zaman
al-Hamazani. Pada tahun 1905 Abduh mencetuskan ide untuk mendirikan
sebuah perguruan tinggi dan mendapatkan respons baik dari pemerintah
maupun masyarakat. Namun universitas Kairo itu berdiri setelah beliau

15 Saiful Amin Ghofur, Profil Para Mufassir al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani,
2008), 141.



99

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

meninggal dunia pada 11 Juli 1905 M. Secara ringkas, gagasan, Abduh
tentang pembaruan atau reformasi Islam dapat digambarkan sebagai
berikut2:16

a. Kerangka Teori Akal dan wahyu (Islam) selaras, tidak bertentangan
b. Metodologi Reinterpretasi ajaran Islam (al-Qur‟an dan sunnah) secara

rasional
c. Dipengaruhi oleh Gagasan dan pemikiran pembaruan Islam al-Afghani

dan Kondisi umat Islam yang terpuruk akibat sikap Jumud
d. Konsep Reformasi IslamPembaharuan teologi Islam; membebaskan umat

Islam dari taklid dan Restrukturisasi dan pembaruan pendidikan Islam
serta melakukanreformasidoktrin Islam berdasarkan pemikiran modern.

e. Konstribusi KeilmuanRasionalisasi tafsir dan Rasionalisasi ajaran dan
teologi islam

2. Tafsir Al Manar
Tafsir Al-Manar yang juga bernama Tafsir Al Qur’an Al-Hakim hadir

sebagai tafsir bi al-Ra’yi pada abad modern. Tafsir ini terdiri dari 12 jilid,
mulai dari surat Yusuf ayat ke-52.

Tafsir al-Manar ini, bermula dari pengajian tafsir di Mesjid Al-Azhar
sejak awal Muharram 1317 H. Meskipun penafsirannya tidak ditulis langsung
oleh Muhammad Abduh, namun itu dapat dikatakan sebagai hasil karyanya,
karena muridnya (Muhammad Rasyid Rida) yang menulis. Kuliah-kuliah
tafsir tersebut menunjukkan artikel yang dimuatnya kepada Abduh yang
terkadang ia memperbaikinya dengan penambahan dan pengurangan satu atau
beberapa kalimat sebelum disebarluaskan dalam majalah Al-Manar.17

Dari sini diketahui bahwa sebagian besar karya tafsir Muhammad
Abduh pada mulanya bukan dalam bentuk tulisan. Hal ini menurut Abduh
dikarenakan uraian yang disampaikan secara lisan akan dipahami oleh sekitar
80% oleh pendengarnya, sedangkan karya tulis hanya dapat dipahami sekitar
20% oleh pembaca.

Kitab Tafsir al-Manar memperkenalkan dirinya sebagai kitab tafsir
satu-satunya yang menghimpun riwayat-riwayat yang shahih dan pandangan
akal tegas yang menjelaskan hikmah syari’ah serta sunnatullah terhadap
manusia, dan menjelaskan fungsi Al Qur’an sebagai petunjuk ( hidayah )18

untuk seluruh manusia di setiap waktu dan tempat. Tafsir ini juga dengan
redaksi yang mudah sambil berusaha menghindari istilah-istilah ilmu dan
teknis sehingga dapat dimengerti oleh orang awam tetapi tidak dapat
diabaikan oleh orang-orang khusus ( cendekiawan ).

Tafsir Al-Manar pada dasarnya merupakan hasil karya tiga orang
tokoh Islam, yaitu Sayyid Jamaluddin Afgani, Syekh Muhammad Abduh dan
Sayyid Muhamamd Rasyid Ridha. Tokoh pertama menamakan gagasan-
gagasan perbaikan masyarakat kepada sahabat dan muridnya, Syekh
Muhammad Abduh. Oleh tokoh kedua gagasan-gagasan tersebut disampaikan

16 Khalid Hidayatullah, Kontekstualisasi Ayat-Ayat Jender Dalam Tafsir al-Manar (Jakarta: el-
Kahfi, 2012), 64.

17 Muhamamd Rashid Rid{a, Tafsir Al-Manar (Kairo: Dar Al-Manar, 1367 H), 12-13.
18 Ibid., 16.



100

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

melalui penafsiran ayat-ayat Al Qur’an dan diterima oleh tokoh ketiga yang
kemudian menulis semua yang disampaikan oleh sahabat dan gurunya itu.

Penafsiran Muhammad Abduh terhadap Surat Ali Imran Ayat 55
Muhammad Abduh dalam tafsir al-Manar ketika menafsirkan surat Ali

Imran ayat 55 mengatakan: dalam surat Ali Imran: 55 Allah swt mengatakan
kepada Nabi Isa Inni Mutawaffika dst, maksudnya : Ini merupakan kabar
gembira dengan diselamatkannya Nabi Isa dari tipu daya orang-orang kafir dan
Allah menjadikan tipu daya mereka kembali kepada mereka, dan mereka tidak
berhasil memperoleh tujuan mereka yaitu memperdaya dan mencelakai Nabi
Isa.19

Adapun lafadz توفي  (al-Tawaffi) secara bahasa adalah اخذ الشیئ وافیا تاما
(mengambil sesuatu secara sempurna ) dari situ kemudian lafadz tersebut
dipakai dalam artian mematikan, sebagaimana firman Allah swt dalam Q.S al-
Syura : 42.
Allah memegang jiwa (orang) ketika matinya dan (memegang) jiwa (orang) yang
belum mati di waktu tidurnya.
Allah juga berfirman dalam Q.S al-Sajadah: 11
Katakanlah: "Malaikat maut yang diserahi untuk (mencabut nyawa)mu akan
mematikanmu, kemudian hanya kepada Tuhanmulah kamu akan dikembalikan."
Secara eksplisit dalam ayat tersebut Allah hendak mengatakan : “Aku
mematikanmu dan menjadikanmu setelah mati di tempat yang luhur di sisiku”.
Sebagaimana Allah berfirman tentang Nabi Idris dalam Q.S. Mayam : 57 dan
Kami telah mengangkatnya ke martabat yang tinggi.
Begitu juga apa yang didapatkan orang-orang sholeh dari alam ghaib sebelum
dan sesudah dibangkitkan, sebagaimana firman Allah tentang orang-orang yang
mati syahid dalam Q.S. Ali Imran : 169
Janganlah kamu mengira bahwa orang-orang yang gugur di jalan Allah itu mati
bahkan mereka itu hidupdisisi Tuhannya dengan mendapat rezki. Atau dalam
firman Allah Q.S. al-Qamar: 54-55
“Sesungguhnya orang-orang yang bertakwa itu di dalam taman-taman dan
sungai-sungai,di tempat yang disenangi di sisi Tuhan yang berkuasa”.

Adapun pembersihan Allah kepada nabi Isa dari orang-orang kafir
maksudnya adalah Allah menyelamatkan Nabi Isa dari keburukan yang ingin
mereka timpakan kepadanya. MenurutAbduh ini adalah yang bisa di fahami oleh
pembaca yang nalarnya bersih dari berbagi riwayat dan pendapat, karena inilah
yang secara eksplisit ditunjukkan oleh ayat dan didukung oleh ayat-ayat yang lain,
akan tetapi para mufassir telah membelokkan dari makna dhahirnya agar sesuai
dengan riwayat-riwayat yang menyatakan bahwa Isa diangkat kelangit dengan
jasadnya.20 Kemudian Muhammad Abduh melanjutkan penafsirannya:

Sebagian Mufassir mengatakan bahwa lafadz اني متوفیك  artinya منومك 
(menidurkanmu) sebagian yang lain mengatakan bahwa maksudnya adalah Allah
menggenggammu dari bumi dengan ruh dan jasadmu kemudian mengangkatmu

19 Muhammad Rashid bin Ali Ridha, Tafsir al-Manar (Kairo, al-Hai’ah al-Misriyah al-Ammah li
al-Kitab), Juz. 3, 260

20 Ibid,



101

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

kepadaku, sebagian juga mengatakan bahwa maksudnya: Aku menyelamatkanmu
dari orang-orang lalim sehingga mereka tidak sanggup membunuhmu kemudian
aku akan mematikanmu secara wajar (bukan karena pembunuhan) kemudian aku
angkat kamu kepadaku, dan penafsiran tersebut disandarkan kepada pendapat
mayoritas ulama.21

Kemudian Muhammad Abduh menyatakan bahwa ulama dalam
menafsirkan surat Ali Imran ayat 55 memenmpuh dua pendapat:

Pertama, Isa as diangkat oleh Allah dengan jasad dan ruhnya dan ia akan
turun diakhir zaman dan menghukumi manusia dengan syariat Islam kemudian
baru diwafatkan oleh Allah swt. dan bahwa huruf wawu (و ) dalam lafadz اني 
متوفیك ورافعك  tidak berfaidah tartib.

Muhammad Abduh dalam menanggapi pendapat pertama menyatakan
bahwa kelompok yang mengikuti pendapat pertama melupakan bahwa
membelokkan urutan lafadz tidak terjadi tanpa adanya titik permasalahan yang
menunjukkan itu (qarinah), dan dalam ayat ini tidak ada qarinah yang
mendahulukan mengangkatnya Allah (رفع) atas mematikan ( توفي ) karena
informasi terangkatnya Isa lebih penting karena disitu ada kabar gembira tentang
di selamatkannya Isa dan diangkatnya kedudukannya.

Kedua, Ayat tersebut ditafsirkan berdasarkan dhohirnya, dan bahwa توفي 
disitu sesuai dengan makna dhohirnya yaitu mematikan sewajarnya, adapun رافعك 
maksudnya  mengangkat ruh setelah mematikan. Dan tidak masalah jika khitab
pembicaraan  ditujukan kepada pribadi Isa secara utuh tetapi yang dimaksud
adalah ruhnya saja, karena ruh merupakan hakikat manusia sedangkan jasad
serupa dengan baju pinjaman yang bisa bertambah, berkurang dan berubah,
sedangkan manusia disebut manusia karena ruhnya.22

Adapun mengenai hadis-hadis tentang turunnya Isa di akhir zaman di
tanggapi oleh Muhammad Abduh dengan dua pendekatan:23

1. Hadis tersebut merupakan hadis ahad mengenai persoalan akidah, sedangkan
dalam masalah akidah hanya bisa di bangun diatas landasan qot’i (pasti) , dan
tidak ada hadis mutawatir dalam permasalahan ini.

2. Mentakwil turunnya Isa dengan bahwa spirit dan esensi rahasia di utusnya Isa
kepada manusia akan mendominasi bumi berupa ajaran kasih sayang, cinta
dan kedamaian dan berpegang kepada tujuan syariat tidak sekedar berpijak
kepada dhohirnya atau kulitnya tanpa memperhatikan esensinya, karena Isa
tidak diutus kepada bangsa yahudi dengan membawa syariat baru akan tetapi
untuk menyadarkan bangsa yahudi dari kejumudan berpegang kepada dhahir
syariat Nabi Musa dan mengarahkan mereka kepada spiritualitas dengan
menghiasi diri dengan adab yang sempurna.

Muhammad Rashid Ridha kemudian berkomentar bahwa takwil hadis
turunnya Isa bertentangan dengan dhohir hadis kecuali jika dikatakan bahwa para
perawinya meriwayatkannya secara maknanya sesuai dengan pemahaman mereka,
kemudian Rashid Ridha mengutip pendapat gurunya Muhammad Abduh ketika
ditanya tentang dajjal, bahwa dajjal adalah simbol dari khurafat, kebohongan dan

21 Ibid
22 Ibid
23 Ibid, 261



102

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

segala keburukan yang bisa hilang dengan menerapkan syari’at secara semestinya
dan berpegang kepadaesensi dan hikmahsyariat.24

Kemudian Abduh menafsirkan kelanjutan ayat الخ .... وجاعل الذین اتبعوك
dengan : Allah menjadikan orang-orang yang mengikutimu danberpegang kepada
petunjuk yang engkau bawa unggul di atas orang-orang yang kafir terhadapmu
dan tidak mengikuti petunjukmu, dengan keunggulan yang bersifat rohani atau
keagamaan yaitu keadaan pengikut Isa yang lebih baik akhlaknya, lebih sempurna
adabnya dan lebih dekat kepada kebenaran dan keutamaan, adapun keunggulan
duniawi dalam arti menjadi pemimpin bagi orang-orang kafir hal ini tidak terjadi
pada zaman Isa justru mereka dikalahkan dan dikuasai oleh orang-orang yahudi,
dan keunggulan sifat utama dan adab inilah yang akan kekal sampai hari kiamat,
dan pada hari kiamat Allah akan menghukumi apa yang menjadi perselisihan
manusia yang mencakup perselisihan Nabi Isa dan orang-orang yang
menyelisihinya atau perselisihan pengikut Isa dengan orang-orang yang kafir dan
mengingkari Isa.25

Perbandingan Antara Penafsiran al-Qurtubi dengan Muhammad Abduh
Setelah di uraikan penafsiran al-Qurtubi dan Muhammmad Abduh

terhadap Q.S Ali Imran : 55 di temukan adanya perbedaan dan persamaan antara
kedua mufassir tersebut di antaranya:

1. Al-Qurtubi dalam menafsirkan Q.S Ali Imran : 55 menafsirkannya sebagai
peristiwa yang supra rasional (Khariq lil ‘Adah) dengan berpendapat bahwa
Nabi Isa tidak meninggal akan tetapi di angkat oleh Allah swt kelangit dan
nanti di akhir zaman akan turun kedunia dengan berhukum syariat Nabi
Muhammad, dan walaupun tidak terdapat hadis yang secara spesifik
menafsirkan ayat tersebut tetapi dalam menguatkan penafsirannya al-
Qurt{ubi tidak lepas dari menyebutkan riwayat hadis shahih yang secara
jelas berhubungan dengan Q.S Ali Imran: 55, di samping juga menyebut
pendapat ulama tabi’in seperti al-Farra;, al-Dhahhak , Hasan bin Zaid , al-
Thabari dll, sehingga dalam metodenya mengarah kepada tafsir bil ma’thur,
sementara Muhammad Abduh dalam penafsirannya di sinkronkan dengan
peristiwa yang biasa terjadi, dan bisa dilihat oleh panca indra dan akal,
sehingga dalam penafsirannya cenderung kepada tafsir birra’yi.

2. Metode yang digunakan al-Qurtubi dalam penafsiran adalah, metode tahlili,
yaitu jalan atau cara untuk menerangkan ayat-ayat dan surat dalam mushaf
dengan memaparkan segala aspek yang terkandung di dalam ayat-ayat yang
ditafsirkan itu, serta menerangkan makna-makna yang tercakup di
dalamnya sesuai dengan keahlian dan kecenderungan mufassir yang
menafsirkan ayat-ayat tersebut. 26 Metode tahlili juga di gunakan oleh
Muhammad Abduh dalam Tafsir al-Manar.

3. Al-Qurtubi dalam menafsirkan Q.S. Ali Imran: 55  cenderung menonjolkan
corak i’tiqadi terlihat dari bagaimana penafsirannya yang masuk dalam
ranah akidah yang tidak bisa diketahui kecuali lewat informasi wahyu

24 Ibid
25 Ibid, 261-262
26 Abd al-Hayy al-Farmawi,al-Bidayah fi al-Tafsir al-Mawdu’i (Mesir, Maktabah al-

Jumhuriyyah, 1977), 26-27



103

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

(sam’iyyat) baik dari ayat-ayat al-Qur’an maupun didukung oleh Hadis-
hadis Rasulullah saw yang valid, sementara Muhammad Abduh masuk
dalam kategori Adabi Ijtima’i, sebab pengaruh sosial kemasyarakatan
terhadap penafsiran Muhammad Abduh terlihat pada orientasi
pemikirannya yang mengacu pada perbaikan dan pembaharuan dikaitkan
dengan kondisi masyarakatnya yang getol memerangi khurafat, ini bisa
dilihat ketika ia mentakwil riwayat turunnya ‘Isa dengan turunnya spirit
ajaran Isa berupa kasih sayang, cinta , berpegang pada maksud dan esensi
syariat tidak hanya berpaku pada kulit syari’at dan juga spiritualitas.
Sementara munculnya dajjal di takwil dengan munculnya khurafat,
kedustaan dan merajalelanya keburukan.

4. Al-Qurtubi dalam persoalan akidah masih menerima hadis ahad sebagai
sumber argumen, sementara Muhammad Abduh cenderung berpendapat
bahwa persoalan akidah tidak bisa bangun kecuali dengan dasar yang qat’i
seperti hadis mutawatir , sementara hadis ahad berfaidah dhanni bukan
qat’i sehinggan tidak bisa dijadikan argumen dalam akidah. Disamping
juga karena bertentangan dengan akal.27

Analisa Atas Perbedaan Penafsiran al-Qurtubi dan Muhammad Abduh
Polemik sentral yang menjadi perbedaan antara Imam al-Qurtubi dan

Muhammad Abduh dalam menafsirkan Q.S. Ali Imran: 55, adalah tentang apakah
Isa sudah meninggal di zamannya dan apakah Isa diangkat kelangit secara fisik dan
nanti akan turun di akhir zaman, perbedaan tersebut dipicu oleh beberapa hal:

Pertama, perbedaan apakah huruf wawu و) ) dalam lafadz الیاني متوفیك ورافعك
berfaidah tartib sehingga wafat disitu lebih dahulu daripada diangkatnya Isa, Ini
adalah pendapat yang dipilih oleh Muhammad Abduh karena tidak adanya qarinah
yang membelokkan ayat dari bunyi eksplisitnya, di samping bahwa informasi
tentang diangkatnya (ruh) Isa dianggap lebih penting karena penekanan kisah
terhadap berita tentang diselamatkannya Isa dari tipudaya orang-orang kafir.

Al-Qurtubi dengan mengutip beberapa pendapat ulama seperti al-Dhahhak
dan  al-Farra’ menyatakan bahwa lafadz ورافعكاني متوفیك  adalah dalam ranah taqdim
wa ta’khir,sehingga wawu و) ) diayat tersebut tidak berfaidah tartib, artinya
diangkatnya Isa lebih didahulukan daripada wafatnya Isa nanti dihari kiamat.

Muhammad Zahid al-Kauthari berpendapat bahwa didahulukannya متوفیك 
dalam ayat tersebut secara eksplisit adalah dalam rangka menegur orang-orang
yang meyakini ketuhanan Isa bahwa Isa juga manusia yang akan mati di akhir
zaman.28 Pendapat al-Kauthari ini didukung oleh firman Allah swt dalam Q.S al-
Nisa’: 159

“Tidak ada seorangpun dari ahli Kitab, kecuali akan beriman kepadanya (Isa)
sebelum kematiannya.dan di hari kiamat nanti Isa itu akan menjadi saksi
terhadap mereka”.

27 jika memang benar klaim Muhammad Abduh bahwa tidak ada Hadis mutawatir tentang
turunnya Isa al-Masih

28 Muhammad Zahid al-Kauthari dalam Nad{rah ‘Abirah ‘Ala Man Yunkir Nuzul ‘Isa Qabl al-
Akhirah, Al-‘Aqidah wa Ilm al-Kalam min A’mal Imam Zahid al-Kawthari (Beirut, Dar al-Kutub al-
Misriyah, 2004),60.



104

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

Dhamir dalam lafadz لیؤمنن بھ قبل موتھ keduanya kembali kepada Isa,
maksudnya yang beriman kepada Isa adalah Ahli kitab pada zaman turunnya isa
kedunia. Pendapat ini didukung oleh Ibnu Kathir dengan menyatakan bahwa
konteks ayat-ayat tersebut adalah dalam rangka membatalkan klaim orang-orang
yahudi bahwa mereka telah membunuh Isa dan menafikan kepercayaan orang-
orang nasrani terhadap informasi tersebut. Maka Allah menginformasikan bahwa
hal tersebut salah bahwa yang benar adalah ada orang yang diserupakan dengan Isa,
sedangkan Isa diangkat oleh Allah dan tetap hidup , kemudian akan turun sebelum
hari kiamat sebagaimana didukung oleh hadis-hadis mutawatir.29

Kedua, Perbedaan tentang makna متوفیك  dan رافعك Hasan bin Zaid
menyatakan sebagaimana di kutip al-Qurtubi bahwa makna متوفیك dalam surat Ali
Imran ayat 55 adalah قابضك yang artinya menggenggam. Muhammad Zahid al-
Kautsari mengutip al-Zamahsyari dalam usus al-Balaghah menyatakan bahwa asal
makna bahasa dari متوفي  adalah menggenggam dan mengambil sedangkan
pemakaian dalam arti mematikan merupakan majaz, maka makna asal ayat tersebut
adalah “sesungguhnya aku menggenggammu dan mengambilmu dari bumi dan
mengangkatmu kelangitku”. Dan makna tersebut sesuai dengan ayat-ayat dan
riwayat-riwaya lain, adapun pemaknaan secara majaz tidak berdasarkan dalil.30

Muhammad Abduh lebih memaknai متوفي  sebagai mematikan secara fisik,
sedangkan lafadz رافعك dimaknai Muhammad Abduh sebagai mengangkat ruhnya
atau mengangkat kedudukannya, sementara al-Qurt{ubi condong kepada pendapat
bahwa رافعك berarti mengangkat secara fisik baik jasad maupun ruhnya. Diantara
yang bisa mendukung pendapat al-Qurtubi adalah adanya lafadz اليyang
meniscayakan pengangkatan secara hissi (indrawi) dan menutup kemungkinan
bahwa lafadz tersebut majaz yang berarti mengangkat kedudukan, di samping jika
diartikan sebagai terangkatnya kedudukan maka sisi kekhususan Nabi Isa tidak
terlihat karena semua nabi-nabi pada dasarnya berkedudukan luhur disisi Allah.

Ketiga, perbedaan terkait kehujjahan hadis ahad sebagai landasan dalam
permasalahan akidah. Al-Qurtubi dalam tafsirnya menyebutkan beberapa riwayat
hadis shahih yang mendukung tentang turunnya nabi Isa di akhir zaman, sementara
Muhammad Abduh menyatakan bahwa persoalan akidah tidak bisa di bangun
kecuali dengan dalil qat’ sedangkan hadis ahad hanya berfaidah dhanni (asumsi).

Sebagian Ahli kalam menyatakan ketidakbolehan berpegang kepada khabar
ahad dalam permasalahan akidah, karena khabar ahad hanya berfaidah dhan, tetapi
bisa dijadikan argumen jika secara kumpulan keseluruhan bukan satuan, yang bisa
jadi sampai kepada derajat qat’i, karena itulah para mutakallim menetapkan adanya
mu’jizat indrawi berdasarkan hadis ahad, sekalipun mayoritas ulama menyatakan
bahwa khabar ahad tidak berfaidah ilmu akan tetapi mereka menyatakan bahwa
khabar ahad mewajibkan amal.31Dan akidah termasuk amal hati.

Al-Kautsari mengutip pernyataan al-Sam’ani dalam kitab al-Qawati’ yang
menyatakan bahwa ungkapan bahwa khabar ahad tidak berfaidah ilmu itu jika

29 Isma’il Ibn Kathir al-Dimashqi, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim Juz 2 (Beirut, Maktabah al-Ma’arif,
1995), 396.

30 Muhammad Zahid al-Kauthari dalam Nadrah ‘Abirah ‘Ala Man Yunkir Nuzul ‘Isa Qabl al-
Akhirah, Al-‘Aqidah wa Ilm al-Kalam, 59-60

31 Badr al-Din al-Zarkashi, al-Bahr al-Muhit (al-Marja’ al-Akbar li al-Turath al-Islami ) dalam
bab al-Mawtin al-Thamin min Taqsimat al-Khabar dalam pembahasan tentang Akhbar al-Ahad



105

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

khabar ahad secara ansich, akan tetapi jika umat sepakat menerimanya maka
kebenarannya bisa dipastikan32, karena itulah para huffadz menggumpulkan hadis-
hadis tentang informasi berkaitan dengan akhirat dan perkara ghaib dalam kitab-
kitab mereka.

Penjelasan tentang kehujjahan hadis ahad di atas jika ada anggapan bahwa
hadis-hadis tentang turunnya Isa adalah hadis ahad, akan tetapi ternyata hadis-hadis
tentang hidup dan turunnya Isa tersebut berderajat mutawatir paling tidak secara
ma’nawi. Di antara yang menetapkan kemutawatiran hadis turunnya Isa adalah al-
Shaukani dalam kitabnya al-Tawdhih fi Tawatur Ma Ja’a fi al-Muntadhar wa al-
Dajjal wa al-Masih, juga Siddiq Khan dalam kitabnya al-Iza’ah lima Kana wa Ma
Yakunu min Ashrat al-Sa’ah.33

Kesimpulan
Dari pembahasan pada bab-bab sebelumnya dapat disimpulkan dalam beberapa
point:
1. Perbedaan sentral antara al-Qurtubi dan Muhammad Abduh dalam menafsirkan

Q.S. Ali Imran: 55 adalah tentang hidup dan diangkatnya Nabi Isa serta
Turunnya Nabi Isa di akhir zaman. Perbedaan penafsiran tersebut di picu karena
perbedaan sudut pandang dalam memahami teks ayat dilihat dari sisi struktur
kebahasaan , qarinah yang menyertahi ayat tersebut baik dari ayat-ayat yang lain
maupun hadis-hadis Nabi , di samping juga perbedaan persepsi dalam menyikapi
keargumentasian hadis ahad dalam persoalan akidah.

2. Abduh dalam penafsirannya cenderung mendahulukan pemahaman rasio dalam
penafsiran daripada teks (nash) dan ini berimplikasi terhadap penafsirannya
terhadap ayat-ayat lain yang berbicara hal-hal supra rasional (Khariq li al-
‘Adah) seperti mu’jizat dan yang semacamnya , dimana Abduh memandang
walau dari sisi kekuasaan Allah itu di mungkinkan terjadi , tetapi kenyataannya
secara faktual diragukan karena bertentangan dengan rasio dan hukum alam.
Sementara Qurtubi lebih cendrung mendahulukan nash dan mengedepankan
riwayat dengan pemahaman tekstual yang tidak keluar dari kaedah-kaedah
kebahasaan

Daftar Pustaka

Farmawi (al), Abd al-Hayy, al-Bidayah fi al-Tafsir al-Mawdu’i, Mesir: Maktabah al-
Jumhuriyyah, 1977.

Hanafi, Hasan, al-Yamin wa al-Yasar fi al-Fikr al-Dini,Mesir: Maktabah al-
Matbuli, 1989.

Ibn Kathir, Isma’il, al-Dimashqi, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Beirut: Maktabah al-
Ma’arif, 1995.

Iwadullah, Abbas, Muhadarat fi al-Tafsir al-Mawdu’i, Damasku: Dar al-Fikr, 2007.

32 Muhammad Zahid al-Kauthari dalam Nadrah ‘Abirah ‘Ala Man Yunkir Nuzul ‘Isa Qabl al-
Akhirah, Al-‘Aqidah wa Ilm al-Kalam, 66

33 Keterangan ini bisa dilihat dalam, Muhammad Zahid al-Kauthari dalam Nadrah ‘Abirah ‘Ala
Man Yunkir Nuzul ‘Isa Qabl al-Akhirah, Al-‘Aqidah wa Ilm al-Kalam, 74-75.



106

Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018

Kawthari (al), Muhammad Zahid, Nadrah ‘Abirah ‘Ala Man Yunkir Nuzul ‘Isa Qabl
al-Akhirah, Al-‘Aqidah wa Ilm al-Kalam min A’mal al-Imam Muhammad Zahid

al-Kawthari, Beirut: Dar al-Kutub al-Misriyah, 2004.
Naisaburi (al), Muslim bin Hajjaj, Shahih Muslim, t.t : Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1992.
Qurt{ubi (al), Muhammad bin Ahmad, al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, Kairo: Dar al-

Kutub al-Misriyah, 1964.
Ridha, Muhammad Rashid bin Ali, Tafsir al-Manar, Kairo: al-Hai’ah al-Misriyah al-

Ammah li al-Kitab.
Zarkashi (al), Badr al-Din, al-Bahr al-Muhit, al-Marja’ al-Akbar li al-Turath al-

Islami.


