EPISTEMOLOGI INKAR AL-SUNNAH:
TELAAH PEMIKIRAN KASSIM AHMAD

Benny Afwadzi
Universitas Isslam Negeri MaulanaMalik Ibrahim Malang, Indonesia
E-mail: afwadzi @pai.uin-malang.ac.id

Abstract

This article analyzes the epistemology of the inkar al-
sunnah (sunnah pengingkar), which specializes in the study
of Kassm Ahmad, a Malaysan Malaysian thinker.
Epistemologically, he rejects the existence of the hadith of
the Prophet with three sources of knowledge, namely
empirical, rational, and revelation. But unfortunately, even
though he was passionate about "exposing” the problems
surrounding the hadith, it was unexpected in his
conclusions he stated that he still accepted the hadith if it
was in accordance with the content of the Koran. This view
also seemed to sink into the vast sea of his regjection of
hadith. This is the thing that feels ambiguous in Kassim's
thinking. Furthermore, when examined in depth, Kassim's
thoughts related to the placement of hadith are in the
position of absolute inkar al-sunnah or with other
per spectives categorized as inkar al-sunnah juZzi.

Keywords. epistemology; hadis; inkar al-sunnah; Kassim

Pendahuluan

Problem otentisitas atau orisinalitas menjadi permasalahan sentral
daam studi hadis. Ha ini terjadi karena hadis yang dianggap
manifestasi perkataan, perilaku, dan ketetapan Nabi dikodifikasikan
dalam masa yang relatif lama, kurang lebih dua abad dan secara
historis, sebagaimana pendapat sejarawan Ahmad Amin, sgjak periode
Nabi sebagai sumber informas hadis telah muncul upaya pemalsuan

121

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



hadis.> Pemalsuan tersebut berada pada puncaknya pada saat terjadi
peristiwva “fitnah kubra’, ? yakni pertikaian sesama Muslim pasca
terbunuhnya Usman bin Affan. Tidak hanya itu, gaya periwayatan
secara makna (al-riwayah bi al-ma’na) yang mayoritas terjadi dalam
proses transmisi hadis pun menambah problematika yang ada dengan
dimungkinkannya terjadi perubahan maksud yang terekam dalam hadis.
Mahmud Abu Rayyah, seorang pemikir Muslim progresif mengkritik
pedas gaya transmisi ini, sebab berpotensi besar dalam merusak makna
hadis.® Belum lagi apabila melihat struktur sanad hadis yang ternyata
mayoritas membentuk jalur tungga (gharib) pada tiga, empat, atau
lima informan setelah Nabi seperti yang dikemukakan salah satu
sarjana Barat, GHA. Juynboll .*

Lepas dari perdebatan beberapa hal di atas, kompleksitas masalah
yang merongrong eksistensi hadis sebagaimana diutarakan sarjana
Muslim maupun Barat itulah yang melatarbelakangi beberapa
pemikiran skeptis terhadap hadis Nabi. Dengan pendekatan yang
dekonstruktif, mereka mencoba melakukan re-understanding terhadap
status hadis sebagal sumber normatif kedua dalam Islam. Secara umum,
mereka berpandangan bahwa hadis tidak layak dikategorikan sebagai
sumber pengetahuan dalam Islam. Bagi mereka, hanya Alquranliah
yang pantas dijustifikasi sebagai pedoman dalam kehidupan beragama
umat Islam karena garans otentisitas hanya diberikan langsung oleh
Tuhan pada Alquran.” Lazimnya dalam studi keislaman, golongan yang

! Menurut Ahmad Amin (1886-1954), pada era Nabi telah terjadi pemalsuan
hadis. Dalam konteks ini, Amin menyandarkan pendapatnya pada salah satu hadis
yang dianggap mutawatir, yakni “Barangsiapa yang berbohong atas namaku dengan
sengaja, maka hendaknya ia menempati tempatnya di neraka”. Ahmad Amin, Fajr al-
Islam, (Beirut: Dar al-Kutub al-*Arabiy, 1969), 210-211.

2 Adanya seleksi secara ketat otentisitas hadis setelah peristiwa fitnah dapat
diidentifikasi dari ucapan Ibnu Sirin (w. 110/728) sebagai berikut : “Mereka dulu
tidak terbiasa bertanya tentang sanad, tetapi ketika fitnah terjadi, mereka berkata:
sampaikanlah pada kami nama-nama informanmu. Maka, apabila mereka ini adalah
ahli sunnah, maka hadis-hadis mereka diterima, tetapi jika mereka adalah ahli bid’ah,
maka hadis-hadis mereka tidak diterima” Lihat Abu al-Husain Muslim bin al-Hajjgj
al-Naysaburi, Shahih Mudlim di bagian mugaddimah, VVol. | (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.),
9.

¥ Mahmud Abu Rayyah, Adhwa’ ‘ala al-Sunnah al-Muhammadiyah aw Difa’
‘an al-Hadits (tk: Mathbuah Dar a-Ta’lif, 1958), 70-75.

*G.H.A. Juynboll “Some Notes of Islam First Fugaha Distilled from Early
Hadith Literature”, Arabica, 39, 1992, 292.

®QS. a-Hijr[15]: 9.

122

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



mempunyai pola pikir seperti ini dinamakan dengan istilah inkar al-
sunnah (pengingkar sunnah). Golongan ini dalam khazanah keislaman
terbagi menjadi beberapa tipologi, yang masing-masing mempunyai
karakteristik pemikiran sendiri-sendiri. Semua tergantung pada
seberapa besar penolakan mereka terhadap sunnah atau hadis.

Melihat fenomena tersebut, maka artikel ini berkonsentrasi untuk
memotret epistemologi pemikiran seorang intelektual Muslim asal
negeri Jiran Malaysia yang terkenal sebagai munkir al-Sunnah modern,
yakni Kasssim Ahmad. Di negaranya, ia pernah membuat gempar
kalangan Muslim ortodoks dengan menulis sebuah buku yang
menggugat otentisitas dan originaditas hadis, yakni Hadis Satu
Penilaian Semula pada tahun 1986, yang kemudian diterjemahkan
dalam bahasa Inggris pada tahun 1996 dengan titel Hadis — A Re-
Evaluation. Versi bahasa Indonesia juga ditemukan dengan judul Hadis
Ditelanjangi: Sebuah Re-Evaluasi Mendasar atas Hadis pada tahun
2006. Potret epistemologi yang dikgi berkisar pada beberapa bagian
epistemologi, yaitu hakikat, sumber, struktur, metode, dan validitas
pengetahuan hadis Kassim Ahmad. Diharapkan dengan telaah ini akan
mengantarkan pada epistemologi inkar al-sunnah secara genera,
meskipun disadari bahwa produk dan pola pikir satu orang dengan
orang lain tidaklah mungkin bisa disamaratakan.

Definisi dan Sgjarah Singkat Inkar al-Sunnah
1. Definisi Inkar al-Sunnah

Kata inkar al-sunnah terdiri atas dua akar kata, yakni inkar dan
sunnah. Dalam bahasa Arab, kata inkar berasal dari kata ankara
yunkiru inkaran yang mempunya beberapa arti, yaitu tidak mengakui
dan tidak menerima di lisan dan di hati; bodoh dan tidak mengetahui
sesuatu; dan menolak lisan yang ditumbuhkan di hati.® Sementara itu,
kata sunnah secara bahasa berarti al-sirah wa al-tharigah (perjalanan,
perilaku, dan tata cara), yang kemudian dimaknai sebagai perkataan,
perbuatan, ketetapan, dan sifat-sifat Nabi di kalangan para ahli hadis
(mubhadditsin), tetapi bagi kalangan ahli ushul (ushuliyyin) hanya
berlaku tiga kategori pertama sga (perkataan, perbuatan, dan

® Abdul Majid Khon, Pemikiran Modern dalam Sunnah; Pendekatan Ilmu
Hadis (Jakarta: Kencana, 2001), 16-17.

123

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



ketetapan).’ Kemudian, sunnah lalu diidentikkan dengan hadis-hadis
Nabi yang dimuat dalam kitab-kitab hadis, baik yang kanonik maupun
non-kanonik.®

Definisi sunnah yang dipaparkan di atas merupakan pandangan
mayoritas sarjana Muslim yang mengidentikkan sunnah dengan hadis,
sehingga bisa dikatakan bahwa inkar al-sunnah merupakan bentuk
sinonim dari inkar al-hadis. Namun bagi beberapa sarjana, kedua terma
ini tidaklah sama persis. Tercatat dalam literatur awal bahwa sarjana
sarjana yang membedakan sunnah dan hadis telah muncul sgak era
klasik dengan berbagai macam interpretasinya® Pada era modern
sendiri, Fazlurrahman, seorang pemikir muslim asal Indo-Pakistan,
memandang secara subtansial sunnah berbeda dengan hadis. Meskipun
keduanya oleh banyak sarjana muslim dianggap sebagai sinonim, tetapi
dalam perpektif Rahman, keduanya memiliki pengertian yang berbeda.
‘Sunnah’ dimaknai sebagai tradisi praktikal (non-verba) yang
dilakukan oleh Rasulullah, sedangkan ‘hadis’ dipahami sebagai tradisi
verbal, yakni sunnah dengan melibatkan ra’yu di dalamnya yang
tereduks ke dalam tradisi verbal dan belakangan dimuat dalam kitab-
kitab hadis yang dikenal sekarang ini.’

Meskipun  muncul  bebergpa sarjana  yang mencoba
mengkonstruksi dinding pemisah antara terma sunnah dan hadis, akan
tetapi pada tahapan redlitas di lapangan umumnya tidak dibedakan
antara sunnah dengan hadis. Namun apabila ditimbang-timbang antara
kedua istilah ini, maka istilah sunnah seakan lebih memberikan rasa
profetik (kenabian) yang lebih dibandingkan dengan istilah hadis.

" Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Ushul al-Hadits ‘Ulumuhu wa
Mushthalahuhu (Beirut: Dar Fikr, 1989), 18.

8 Dalam sdlah satu artikelnya, Juynboll membahas perkembangan terma
sunnah dalam |slam secara kronologis. Secara singkat dapat dijelaskan bahwa sunnah
pada era khalifah empat sampai Bani Umayyah, sunnah masih lebih diaplikasikan
sebagai orang atau institusi daripada Nabi. Kemudian pada era ‘Umar Il konsep
sunnah Nabi mulai ditegaskan eksistensinya di samping sunnah dari orang atau
institusi. Barulah mulai abad ketiga hijriyah, sunnah hampir serupa sebagai sunnah
Nabi, dengan kemunculan al-Syafi’i yang mengaplikasikan sunnah hanya sebagai
sunnah Nabi. Lihat G.H.A. Juynboll “Some New Ideas on the Development of Sunna
as a Technical Term in Early Islam”, Jerussalem Sudies in Arabic and Isam, X,
1987, 97-118.

° Lihat analissnya dalam Musahadi HAM, Evolusi Konsep Sunnah:
Implikasi pada Perkembangan Hukum Islam (Semarang: Aneka Ilmu, 2000), 40-44.

0| ihat Fazlur Rahman, Islam (Bandung: Pustaka, 1984), 68-75.

124

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



Orang yang menolak hadis sendiri — dan juga sunnah — sebagai sumber
garan Islam disebut sebagai inkar al-sunnah dan tidak disebutkan
dengan inkar al-hadis. Fenomena ini, menurut Nasir Nur, dikarenakan
penyebutan kata sunnah dirasa lebih tgjam daripada hanya sekedar kata
hadis. Mengingkari sunnah tidak hanya berarti mengingkari perkataan
dan perbuatan Nabi, tetapi lebih dari itu juga mengingkari tradisinya
yang ditransmisikan dan dijaga secara kolektif oleh komunitas mudim
secara turun-temurun dan generasi ke generasi berikutnya.*

Memang jika dijelaskan secara sederhana, istilah inkar al-sunnah
seakan cukup mudah untuk didefinisikan. Dalam Ensiklopedi Islam
misalnya, seperti dikutip oleh Abdul Majid Khon, disebutkan dengan
“Orang-orang yang menolak sunnah (hadis) Rasulullah saw. sebagai
hujjah dan sumber kedua garan Islam yang wajib ditaati dan
diamalkan.” Sementara itu, dalam Ensklopedi Islam Indonesia
dijelaskan sebagai “Paham yang timbul dalam masyarakat Islam yang
menolak hadis atau sunnah sebagai sumber agama Islam kedua setelah
Alquran.” ¥ Namun, sejatinya definisi sederhana tersebut masih
mengundang sederet permasalahan jika diandlisis secara lebih
mendalam, karena yang dimaksud dengan menolak itu apakah menolak
otoritas Nabi Muhammad sebagai syari’, atau menolak sunnah yang
direkam dalam berbagai kitab hadis yang ada? Begitu pula, apakah
menolak sebagian hadis bisa dikategorikan sebaga inkar al-sunnah
atau hanya apabila menolak secara keseluruhan? Apakah orang yang
menolak hadis dan bahkan mengklaimnya palsu disebabkan dalam
pandangannya dianggap kontradiksi dengan sains, rasio, ilmu
pengetahuan, dan sejarah bisa dimasukkan sebagai golongan inkar al-
sunnah? Dengan demikian, sebenarnya tinjauan inkar al-sunnah secara
ontologis merupakan sesuatu yang sukar dilakukan.

Untuk memudahkan pembahasan terhadap inkar al-sunnah ini,
perlu diketengahkan salah satu kgjian yang berkaitan dengan termaini
yang ditulis oleh Abdul Magid Khon. Baginya, inkar al-sunnah
merupakan suatu paham yang timbul pada sebagian minoritas umat
Isam yang menolak dasar hukum Islam dari sunnah shahih, baik
sunnah praktis maupun yang secara formal dikodifikasikan para ulama,
baik secara totalitas mutawatir dan ahad ataupun sebagian sgja, tanpa

1 Muh. Nasir Nur “Inkar al-Sunnah di Zaman Modern” makalah dalam
diskusi dosen di UIN Sultan Syarif Kassim Pekanbaru, 3.
12 Abdul Majid Khon, Pemikiran Modern dalam Sunnah, 20.

125

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



ada adasan yang dapat diterima oleh para ulama. Adapun yang
dimaksud dengan sunnah praktis adalah pengamalan Alquran (sunnah
amaliyah), sedangkan sunnah formalistik adalah sunnah yang tertera
dadam berbagai kitab koleks hadis. ** Berbekal definis yang
diformulasikannya tersebut, pemikiran inkar al-sunnah dapat
dibedakan menjadi beberapa kelompok besar:**
a. Inkar al-Sunnah mutlak

Kelompok ini mengingkari otoritas sunnah secara mutlak sebagai
sumber hukum, baik subtansi sunnah yakni sunnah praktis (‘amaliyah)
secara mutawatirah dari Nabi sebelum terkodifikasi maupun juga
sunnah yang sudah terkodifikasi dalam berbagai kitab hadis yang
ditulis oleh para penghimpun hadis, baik dengan wujud sanad yang
mutawatir ataupun ahad. Kalangan yang dapat disebutkan sebagai
contoh inkar al-sunnah mutlak misanya Syiah Ghullah yang
menyatakan bahwa Ali yang berhak menjadi Nabi dan bukan
Muhammad, yang dalam hal ini Jibril keliru dalam mentransmisikan
kenabian; dan juga Rasyad Khaifah (w. 1988), * seorang
berkebangsaan Mesir yang mengaku menjadi Nabi. Secara umum,
kelompok ini menolak otoritas keagamaan yang dipegang oleh Nabi
Muhammad, sehingga apa yang bersumber dari beliau haruslah ditolak.

b. Inkar al-Sunnah kulli

Golongan ini hanya menolak kehujjahan sistem periwayatan
sunnah yang terjadi pada masa pasca Nabi, baik secara mutawatir
maupun ahad dan bukan esens sunnah yang dilakukan Rasulullah
daam mempraktekkan Alquran secara mutawatir yang disebut
mutawatir amali (sunnah praktis). Menurut Golongan ini, semua cara
periwayatan sunnah, baik yang mutawatir dan ahad tidak dapat

Ibid., 22-23.

“ Lihat Ibid., him. 25-31.

5 Rasyad Khalifah mempunyai pengaruh besar dalam pemikiran Kassim
Ahmad. la dalam bukunya mengakui bahwa karya-karya Rasyad Khalifah, khususnya
The Computer Speaks: God’s Message to The World Qur’an, Hadis and Islam, dan
terjemahan a-Qur’annya, membuka jalan untuk memecahkan persoalan mengenai
hadis, sehingga terbentuklah paham ‘anti hadis’nya. Kassim Ahmad, Hadis
Ditelanjangi: Sebuah Re-Evaluasi Mendasar atas Hadis (Tk.: Trotoar, 2006), him. 2.
Namun dalam blognya, Kassim mengakui perbedaan prinsip antara dirinya dengan
Rasyad Khalifah. Jika Rasyad Khalifah menolak hadis secara keseluruhan, tetapi
Kassim Ahmad tidak menolaknya secara keseluruhan. Kassim Ahmad “lkut Quran —
Apa Maknanya?” dalam www.kassimahmad.blogspot.com diakses tanggal 11
November 2015.

126

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



memberikan manfaat aksiomatis dan hanya menygjikan ilmu yang
bersifat spekulatif semata. Bagi golongan ini, tidak ada jalan
periwayatan yang dapat dipercaya, sehingga tidak bisa dipakai sebagai
pegangan. Sarjana yang termasuk dalam kategori ini misalnya Ahmad
Subhi Mansur dan Taufiq Sidgi.
c. Inkar al-Sunnah syibh kulli

Golongan ini hanya menerima hadis yang ditransmisikan secara
mutawatir sgja dan menolak seluruh hadis ahad. Hal ini disebabkan
pengetahuan yang terangkum dalam hadis mutawatir bersifat
aksiomatis dan hadis ahad bersifat spekulatif. Namun menurut mereka,
hadis mutawatir tidak mungkin terjadi, karena sulitnya persyaratan
yang ditentukan oleh para ulama. Di antara tokoh yang berpendapat
semacam ini adalah Mahmud Abu Rayyah yang menyatakan bahwa
hadis ahad hanya memberikan faidah dzann (spekulatif) yang tercela
dan tidak ada manfaatnya. Golongan inkar al-sunnah syibh kulli ini
sebenarnya dapat pula dikategorikan sebaga inkar al-sunnah kulli
karena menurut mereka hanya hadis mutawatir sgja yang mengikat,
tetapi pada tataran readlitasnya hadis mutawatir tidak mungkin terjadi.
Dengan demikian, dari logika ini tidak ada hadis Nabi satu pun yang
bisa dipakai sebaga pegangan.

d. Inkar al-Sunnah juz’i

Menurut golongan ini, sebagian hadis ahad yang shahih harus
ditolak apabila dipandang kontradiks dengan Alquran, rasio, atau
sains. Jadi, parameter untuk mengukur keotentikan sebuah hadis adalah
kandungan Alguran atau juga rasio manusia dan ilmu pengetahuan
yang ada. Tokoh-tokoh yang termasuk golongan ini misalnya Ahmad
Amin dan Mushtafa Mahmud. K edua tokoh ini menolak beberapa hadis
yang dianggap tidak sesuai dengan Alguran, rasio, atau sains. Selain
itu, termasuk golongan inkar a-sunnah juz’i pula kelompok yang
menolak hadis selain dari jalan guru-gurunya sendiri atau imam-imam
daam kelompoknya sampai kepada Nabi, seperti golongan LDII
(lembaga Dakwah Islam Indonesia).

2. Tinjauan Singkat secara Historis
a. Inkar al-Sunnah eraklasik
Dalam catatan Mustafa al-A’zami, terdapat beberapa orang pada
masa sahabat yang kurang begitu menaruh perhatian pada sunnah atau
hadis Nabi, tetapi sifatnya hanya perseorangan sga. Mereka

127

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



mengindahkan hadis dan hanya fokus untuk belajar Alquran sgja*®
Kemudian, klimaks dari tidak dihiraukannya hadis terjadi menjelang
abad ke-2 H./7 M., yaitu pada eranya Imam al-Syafi’i (w. 204 H.)
dengan ditandai adanya golongan kontra sunnah Nabi di kalangan
komunitas muslim yang ditengarahi sebagai golongan Mu’tazilah.
Pemikiran tersebut kemudian menghilang selama sebelas abad
berikutnya dan muncul kembali pada abad ke-13 H./19 M.

Pada masa era Imam al-Syafi’i, gerakan inkar al-sunnah sedang
bergejolak. Menurut Abu Zahrah, pada masa ini muncul tiga golongan
pengingkar sunnah, yakni pertama, menolak sunnah secara
keseluruhan, golongan ini hanya mengakui Alquran sgja yang dapat
dijadikan hujjah; kedua, golongan yang tidak menerima sunnah, kecuali
yang semakna dengan Alquran; dan ketiga, hanya menerima sunnah
mutawatir dan menolak yang ahad.'® Al-Syafi’i yang bergelar pendekar
sunnah (Nasir al-Sunnah) pun berhasil menjawab dan menangkis
argumentasi-argumentasi yang dibangun oleh orang-orang tersebut.
Sehingga pasca masanya, sunnah menjadi jaya dan hilanglah orang
yang mengingkari sunnah atau hadis sebagai otoritas hukum kedua
setelah Alquran.™®

b. Inkar al-Sunnah eraModern

Masa modern merupakan masa pembaharuan terhadap kajian-
kgjian keislaman yang ada. Pada masa ini, konseps teologi,
yurisprudensi, dan sufistik yang telah tertanam dalam benak umat 1slam
mula dipertanyakan. Banyak tokoh-tokoh pembaharu bermunculan

* Misanya Umayyah bin Khaid yang mencoba mencari seluruh
permasalahan hanya merujuk pada al-Quran sgja. Lantas ia datang pada Abdullah bin
Umar dan berkata bahwa di dalam al-Qur’an dia hanya menemukan masalah shalat di
rumah dan pada waktu perang sgja (salat khauf), sedangkan masaah salat dalam
perjalanan tidak ditemukan. Ibnu Umar pun menjawab “Wahai kemenakanku, Allah
telah mengutus Muhammad saw dan kita tidak tahu apa-apa. Kita kerjakan sgja apa
yang Nabi kerjakan”. M.M. Azami, Hadis Nabawi dan Sgarah Kodifikasinya
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 2009), 41.

"M.M. Azami, Hadis Nabawi, 41-49.

18 Abdul Majid Khon, Pemikiran Modern dalam Sunnah, 58.

9 Dalam sgjarah, a-Syafi’i juga banyak mengkritik golongan yang
mengeyampingkan hadis di kalangan sunni dalam al-Risalah dan al-Umm-nya.
Misalnya, madzhab Madinah yang lebih berpegang tradisi ahl a-Madinah dan
madzhab Iraq yang lebih memakai rasionalitas. Untuk melihat bagai mana analisisnya,
lihat Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, terj. Joko Supomo
(Yogyakarta: Insan Madani, 2010).

128

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



pada periode ini. Pada masa modern ini pula, tepatnya abad ke-19
Masehi, tokoh-tokoh yang pembaharu yang skeptis terhadap sunnah
atau hadis pun mulai bermunculan. Tokoh-tokoh ini tumbuh di
berbagai wilayah yang berbeda-beda di seluruh penjuru dunia Islam,
misalnya India-Pakistan, Mesir, Malaysia, dan bahkan Indonesia.

Di negara Indo-Pakistan, pada era modern ini terdapat golongan
Qur’aniyyun (pengama Alquran) yang mempunyai dua prinsip, yakni
pertama, berpedoman hanya pada Alquran, baik dalam urusan agama
maupun akhirat; dan kedua, hadis Nabi bukan sebagai hujjah dalam
agama. Golongan ini terbagi menjadi empat kelompok, yakni Umat
Muslim Ahl al-Dzikr wa Alguran yang dipimpin oleh Abdullah
Jakralevi (w. 1918 M.), Umat Muslimah yang nakhkodai oleh Ahmad
al-Din Amratserri (1933), Tulu al-Islam yang didirikan oleh Ahmad
Parwez, dan Ta’mir Insaniyat yang dipimpin oleh Abd a-Khaliq
Malwadah.

Sementara di negara Mesir sebagai poros utama pemikiran Islam
kontemporer, muncul nama-nama yang pemikirannya banyak dikaji
dan ditelaah di lingkungan STAIN, IAIN atau UIN, seperti Taufiq
Sidgi (w. 1920) lewat artikel kontroversialnya dalam majalah al-
Mannar yang bertitel “al-lsslam huwa al-Qur’an Wahdah”’, Mahmud
Abu Rayyah yang dikenal sangat kritis terhadap hadis Nabi dan sahabat
Abu Hurairah, dan Ahmad Amin (w. 1954) yang meragukan kritik
eksternal (isnad) hadis.?* Dengan pola pikir yang berlainan, mereka
mempunyai  benang merah dalam aspek meragukan otoritas hadis
sebagai sumber normatif dalam gjaran Islam.

Tidak ketinggalan di bumi nusantara muncul pula golongan yang
mengingkari hadis Nabi sebagai sumber hukum, misalnyasgjalr. Irham
Sutarto, Abdurrahman, Dalimi Lubis dan Nazwar Syamsu. Dalam
benak mereka, hanya Alquran yang dapat dipakai sebaga sumber
rujukan. Di negeri Jiran Malaysia sebagai tetangga negara kita muncul
nama K assim Ahmad sebagai munkir al-sunnah.*

Nama lengkap tokoh kontroversial ini adalah Kassim bin Ahmad.
Lahir pada tanggal 9 September 1933 di Bukit Pinang, daerah kota
Setar utara propins Kedah Malaysia. Ayahnya bernama Ahmad bin
Ishag, sementara ibunya bernama Ummi Kalthom binti Hgji Ahmad.

2 Abdul Majid Khon, Pemikiran Modern dalam Sunnah, him. 79-81.
! 1bid., him. 86-100.
% bid., him. 102-114.

129

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



Kedua orang tuanya berasal dari wilayah Melayu Pattani, Thailand.
Hasil goresan tangan Kassim yang berhasil diukirnya cukup banyak,
antara lain Dialog dengan Sastrawan (Kuala Lumpur: penerbit Pena,
1979), Quo Vadis Bangsaku? (Kuala Lumpur: Media Indah, 1989),
Teori Sosial Modern Islam (1984). Hadits Satu Penilaian Semula
(1986), Hadits-Jawapan kepada Pengkritik (1992).

Epistemologi Pemikiran Kassm Ahmad
1. Hakikat Hadis

Suatu pengetahuan sudah selayaknya didasarkan atas sebuah
kepastian, sebab apabila pengetahuan disandarkan pada dugaan semata,
maka hanya keraguan sgja yang akan selalu mengintai. Dalam ranah
filsafat, terdapat dua komunitas besar daam memahami kebenaran
pengetahuan ini. Golongan empirisisme yang berpandangan bahwa
pengetahuan adalah sesuatu yang didapatkan dari indera manusia
melalui pengalaman atau bisa dikatakan objek berada di luar subjek.
Sedangkan golongan rasionalisme mempunyai prinsip bahwa
pengetahuan merupakan produk yang dihasilkan oleh rasio manusia
atau objek berada di dalam subjek.

Berbeda dengan dua kutub besar dalam tradis filsafat tersebut
yang cenderung dikotomis, Kassm Ahmad mencoba untuk
mengkombinasikan keduanya dan ditambah dengan pengetahuan
revelass yang umumnya terjadi dalam filsafat skolastik. Sebuah
pengetahuan haruslah diperoleh dari sumber aksiomatis dan bukan
sentimen dan prasangka belaka. Kaidah ilmiah Islam, kata Kassim,
memakal tiga sumber ilmu, yaitu panca indera atau emipiris (‘ainul
yaqin), keterangan akal atau rasio (ilmu yaqin), dan penjelasan wahyu
(hagqul yaqgin). Lebih lanjut, ia memaparkan bahwa ketiganya harus
digabungkan untuk mengetahui kebenaran suatu perkara. Dalam
menganalisis hadis, ia menggunakan tiga sumber pengetahuan
tersebut.?

2. Sumber Pengetahuan

Sebagaimana yang penulis jelaskan sebelumnya bahwa Kassim
mempunyai tiga sumber pengetahuan dalam mengkonstruk kerangka
epistemologisnya. Dalam hal ini, penulis mencoba mengel aborasinya
dengan menjabarkannya sebagai berikut:

% Kassim Ahmad, Hadis Satu Penilaian Semula (Selangor: Media Intelek,
1986), 24.

130

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



a. Pengetahuan Empiris

Daam berbaga macam penjelasannya tentang hadis Nabi,
Kassim banyak mengcounter hadis dengan pendekatan empiris atau
sgarah. la banyak menggali problem-problem atau anomali-anomali
yang dimiliki oleh hadis. Kassim menyebutkan bahwa Khalifah Abu
Bakar membakar catatan hadisnya yang jumlahnya hampir 500, sebab
dikawatirkan semuanya palsu. Ada pula Umar bin Khattab yang
menunda rencananya untuk menyusun hadis, karena ia tidak ingin
mengalihkan perhatian umat Islam dari Alquran ke hadis.**

Menurut Kassim, dalam catatan sgjarah, hadis mulai muncul ke
permukaan dan membludak ketika terjadi perang saudara yang
diakibatkan oleh konflik politis. Pemalsuan ini dimulai ketika terjadi
konflik antara pendukung Ali (Syiah) dan Abu Bakar (Bakriyah). Pada
mulanya, golongan Syiah menciptakan hadis dalam bentuk eulogis
(pujian terhadap orang yang sudah meninggal), yang kemudian
komunitas Bakriyah melakukan hal yang sama sebaga bentuk
oposisi. ® Kassim mengutip pendapat Ibnu Abi al-Hadid, seorang
penganut Syiah (w. 655/1257) yang menyatakan dalam sebuah koleksi
terkenal yang diatributkan pada Ali bin Abi Talib, Nahj al-Balagha:

“... ketahuilah bahwa asal muasal penciptaan hadis-hadis
fadhilah (keutamaan) adalah dari kaum Syiah, karena
mereka yang pertama memalsukan hadis-hadis instan
tentang para pemimpin mereka. Kebencian pada musuh
membuat mereka melakukan pemalsuan ini... Ketika
pendukung Abu Bakar melihat apa yang telah dilakukan
kaum Syiah, mereka membuat hadis dari guru mereka
sendiri untuk melawan orang Syiah... Ketika kaum Syiah
melihat apa yang dilakukan Bakriyah, mereka
meningkatkan usaha mereka...”?

Pemalsuan ini kemudian berlanjut dan mencapai puncaknya
ketika muncul konflik antara Muawiyah dan Ali. Dalam kaitannya
dengan ini, Kassim juga menukil pendapat Ibnu Abi al-Hadid :

# K assim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 42.

% Pendapat seperti ini juga dapat dilihat dalam pemikiran Juynboll. Lihat
G.H.A. Juynboll, Mudlim Tradition; Sudies in Chronology, Provenance, and
Authorship of Early Hadith (Cambridge: Cambrigde University Press, 1983), 12-13.

% Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 45.

131

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



“... Kemudian Muawiyah menulis kepada gubernurnya dan
berkata: ‘hadis tentang Usman telah meningkat dan tersebar
di tiap-tiap kota besar, kota kecil, dan daerah-daerah.
Ketika suratku ini sampa padamu, panggil orang-orang
untuk menghubungkan jasa para sahabat dan khalifah
pertama. Dan jangan biarkan umat Islam manapun
menghubungkan segala hal tentang Ali tanpa menyinggung
sesuatu yang bertentangan dengan sahabat. Hal ini
membuatku lebih baik dan lebih menyenangkan aku....”*

Demikianlah bagaimana Kassim Ahmad menyajikan pengetahuan
empiris atau sgarah sebagal salah satu sumber pengetahuannya. la
mengutip dan menganalisis pandangan dan cerita-cerita para sgjarawan
yang berbicara mengenai pemalsuan hadis. Sarjana lain yang
dikutipnya dalam rangka membangun kerangka epistemologisnya,
misalnya Ahmad Amin, Fazlurrahman, dan Ignaz Goldziher. la
mengutip beberapa cerita pemalsuan hadis yang terjadi pada masa dan
pasca sahabat.

b. Pengetahuan Rasio

Rasionalitas bagi Kasssm Ahmad menempati posis yang cukup
penting, sebab ia berfungsi sebaga aat pengolah pemikirannya,
terutama mengenai problem hadis Nabi. Hal ini salah satunya terlihat
dari pemikirannya mengenai pencatatan hadis pada era Nabi.
Diceritakan bahwa Nabi melarang penulisan hadis, sebab takut akan
bercampur dengan Alquran. Namun, ketika bahaya tersebut sudah tidak
ditemukan lagi, maka larangan tersebut secara otomatis dapat dicabut.
Menurut Kassim, hal ini sangat tidak masuk akal, selain karena terdapat
riwayat-riwayat belakangan yang berisi penolakan penulisan hadis oleh
beberapa sahabat, mustahil Nabi menyamakan perkataannya dengan
Alguran. Selain itu juga, tidak mungkin Nabi berkeinginan agar
pengikutnya mengikuti tulisan yang tidak pernah diberi hak oleh beliau
dan keadsiannya tidak dapat dijamin yang kemudian menaikkan
kebingungan dan kesukaran bagi orang Islam.®

Menurut Kassim, proses transmisi hadis, bagaimanapun juga,
akan menghilangkan otentisitasnya, sebab hadis baru dibukukan sekitar

%" Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 46.
% Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 68.

132

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



dua sampai lima abad pasca Nabi wafat. la menganalogikan proses
transmisi hadis dengan keterangannya sebagal berikut:
“... Bukan niat kami untuk mengatakan Bukhari, Muslim,
dan orang lain adal ah para pemalsu. Bagaimanapun, bahkan
para siswa baru psikologi dasar atau komunikasi pun akan
bersaksi bahwa pesan sederhana, katakanlah 15 kata-kata
akan terdistors setelah hanya melintas lima pesuruh.
(Pembaca-pembaca kami persilahkan untuk mencoba
eksperimen ini)....”*

c. Pengetahuan Wahyu

Dalan pandangan Kassim, Alquran merupakan sumber
pengetahuan revelasi yang bersifat otentik dan aksiomatik. la adalah
kitab yang lengkap, sempurna, dan terperinci. la menjadi hukum pokok
dan bimbingan dasar umat manusia yang mencakup tiap-tiap aspek
kehidupan. Ajaran Nabi yang adli (otentik), kata Kassim, hanyalah
Algquran, sementara hadis tidak setara dengan Alquran. Dengan
demikian, wahyu dalam pengertian Kassim hanyalah Alquran dan hadis
bukanlah bagian dari wahyu.

Teori semacam ini menunjukkan Kassim berada pada posisi
layaknya sarjana klasik yang kontra hadis. la juga menyadarkan
pendapatnya pada Alguran 6: 38 “Ma farratna min a-Kitabi min syai’”
bahwa semua permasalahan sudah diatur dalam Alquran, sehingga
implikasi yang muncul, umat Islam tidak membutuhkan eksisitens
hadis dan Alquran dianggap sudah sempurna, komplit, dan terperinci.*

3. Struktur Pengetahuan

Sebagaimana yang penulis jelaskan sebelumnya, bahwa Kassim
memandang Alguran merupakan kitab yang sudah lengkap, sempurna,
dan terperinci. Sedangkan hadis, menurut Kassim, hanyalah perkataan-
perkataan dan pelbagai tindakan yang dituduhkan pada Nabi dan
otentisitasnya tidak mendapatkan garansi. Hadis Nabi yang sesuai
dengan Alquran, kata Kassim, bisa diterima, sedangkan yang
bertentangan dengannya secara otomatis haruslah ditolak.®*

# K assim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, him. 72.

% Moh. Nur Ichwan “Kassim Ahmad dan Evaluasi”, him. xliii.

3 Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, him. 92. Penyataan Kassim tersebut
sepertinya tidak terkesan aneh, sebab banyak intelektual musliim lainnya juga

133

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



Akan tetapi, yang patut disayangkan adalah tidak adanya
penjelasan kongkret mengena hadis yang diterima versi Kassim.
Daam berlembar-lembar bukunya ia hanya sibuk membangun
argumentasi-argumentasi dalam menolak hadis sebagai sumber hujjah.
Tercatat ia hanya mencontohkan dokumen piagam Madinah, meskipun
terdapat perbedaan, sebagal hadis yang riil. Bisa jadi hadis yang tidak
bertentangan dengan Alquran yang dimaksud Kassim adalah hadis-
hadis yang mengandung nilai-nilai kebaikan. Ini terlihat dalam
penuturannya:

“Tetapi, hadis tetap dapat dibaca, sama halnya Kita

membaca buku lain: buku-buku religius, sgjarah, atau yang

lainnya. Ajaran-garan apapun yang bak yang dapat
ditemukan pada mereka — dan disana terdapat banyak — kita

pasti dapat dan perlu mengikutinya Namun yang

bertentangan dengan fakta historis, fakta ilmiah, atau

Alquran, sungguh-sungguh tidak dapat diterima.”*

Dalam keterangan lain, Kassim menyatakan bahwa hadis adalah
garan-garan asing yang berbahaya yang tidak digarkan oleh Nabi,
tetapi dengan terampil dirujukkan pada beliau. Dalam pemikirannya,
hadis dianggap sebagai penyebab utama keterpurukan yang menimpa
umat Islam. ** Menurut Kassim, umat Islam pada era Nabi dan

memberikan kualifikasi tidak bertentangan dengan al-Qur’an dalam kritik internal
(matan), misalnya al-Qardhawi dan Muhammad al-Ghazali. Namun dalam pandangan
penulis, opini Kassim sangat problematis, karena kata ‘bertentangan’ mempunyai
makna yang tidak disebutkan dalam al-Qur’an beserta rinciannya juga yang
kemungkinan dipengaruhi pandangannya pada konten al-Qur’an yang terperinci.
Pemahaman secara lebih gamblang tentang ini bisa dilihat dalam argumentasinya
mengenai praktek shalat Qur’ani, yang tidak menyebutkan sama sekali hadis yang
memperinci shalat, bahkan shalat versi Kassm cenderung sangat bebas. Dengan
demikian, hadis yang memerinci al-Qur’an dianggap bertentangan juga. Menurut Nur
Ichwan, pemikiran Kassim dianggap paradoks, karena dalam mengawali tulisannyaia
menolak hadis secara generalitatif dan penilaian semacam ini dipertahankan hampir di
seluruh halaman bukunya. Namun dalam kongklusinya, Kassim menyatakan posisi
hadis/sunnah yang sebenarnya (bisa diterima asalkan tidak bertentangan dengan a-
Qur’an), meskipun dalam dalam beberapa statemen sebelumnya darinya ada indikasi
bahwa hadis dapat diterima. Akan tetapi, pernyataan-pernyataan tersebut tenggelam
dengan penolakannya terhadap hadis yang sangat dahsyat. Moh. Nur Ichwan “Kassim
Ahmad dan Evaluasi”, hIm. xli-xlii.

¥ K assim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 93.

% Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 6.

134

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



sahabatnya begitu hebat, sehingga dengan cepat berhasil menciptakan
imperium yang mencakup Persia dan Byzantium dan dalam dua hingga
tiga ratus tahun telah menciptakan peradaban dunia yang hebat. Hal ini
berbeda dengan umat Islam pada masa sekarang. Dewasa ini, tulis
Kassim, kearifan politis umat Islam, sains, dan peradabannya
cendstirung sirna dan yang tersisa hanyalah kejayaan dan kenangan masa
lalu.

Demi menyelesaikan permasalahan yang menimpa umat Islam
sekarang ini dan meletakkan dasar renaissans baru bagi umat Islam,
menurut Kassim, sudah saatnya kembali pada sumber pengetahuan
yang paling murni, yakni Alquran. la menyatakan:

“... Semua hal yang kita perlukan, unsur yang purba,

terletak dalam Alquran, tersembunyi dan hanya menantikan

kita untuk menggapainya kembali. Mata air terjernih

dengan sumber pengetahuan paling murninya masih

bergerak lurus dan benar dalam Alquran, sebagai mana yang
dimilikinya dari hari pewahyuannya yang pertama dari

Allah yang maha kuasa...”*

4. Metode Pengetahuan

Metode pengetahuan yang dipakai oleh Kassim Ahmad, menurut
penulis, adalah metode induktif cum deduktif. Hal ini merupakan
implikasi logis ketika dirinya menetapkan pengalaman, rasio, dan
wahyu sebagai sumber pengetahuan secara bersamasama. Metode
induktif yang dilakukanya terlihat ketika Kassim mengkai hadis
dengan pendekatan empiris (sgarah). Sedangkan rasio dan wahyu
(Alguran) menunjukkan metode deduktifnya.

Dalam mekanisme berpikirnya, Kassim banyak
mempermasalahkan dan menolak hadis-hadis Nabi yang problematis
sebagai counter atas opini a-Syafi’i tentang teori koherensi
(persesuaian) antar hadis. Menurut al-Syafi’i, hadis tidak mungkin
bertentangan dengan Alquran atau hadis lain. Jika ditemui kontradiksi,
maka itu hanya penampilan luarnya sga, tetapi bukan pada
subtansinya. ** Dalam pandangan Kassim, pertentangan lahiriyah
tersebut tetaplah ada. Untuk membuktikan hipotesis tersebut, ia

¥ Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 10.
¥ K assim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 91.
% K assim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 76.

135

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



mendata beberapa hadis yang kontradiksi dengan Alguran; hadis lain;
dan fakta historis, fakta ilmiah, dan logika sederhana dalam
tulisannya.®’

Kassim juga mencounter empat alasan kaum tradisionis yang
menegakkan eksistensi hadis pada abad kedua hijriyah. Ahlul hadis
atau kaum tradisionis, kata Kassim, berpendapat bahwa mereka
mendapatkan wewenang dari Alquran. Padahal dalam perspektif
Kassim, hadis tidak mempunya wewenang apa-apa dalam Alquran,
sehingga pernyataan merekatertolak dengan sendirinya.

Keempat alasan kaum tradisionis tersebut adalah :

a. Hadis merupakan wahyu Tuhan

Allah swt berfirman dalam QS. a-Bagarah: 129:

i JE PR Sy QY agdlals ST fgile Sl 24he Vol agd Sl )
LSRN e

Ayat di atas menyandingkan kata al-Kitab (Alguran) dengan al-
Hikmah. Dengan mengutip pendapat ahlul ilmi*® untuk ayat di atas dan
ayat-ayat serupa dengannya, Imam al-Syafi’i menginterpretasikan
perkataan “al-Hikmah” sebagai hadis atau sunnah Nabi dalam magnum
opus-nya al-Risalah.* Interpretasi seperti ini sangatlah ditentang oleh
Kassm Ahmad. la menyatakan bahwa kata hikmah dalam Alguran
sebanyak dua puluh kali memiliki makna gjaran-gjaran Alquran atau
kebijaksanaan secara umum yang dianugerahkan kepada para Nabi dan
Rasul ataupun para ulama.*

3" Lihat contoh-contoh hadisnya dalam Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi,
78-88.

% Jika dilacak dalam kitab-kitab tafsir, maksud dari ahlul ilmi ini adalah
periwayatan Qatadah. Para pakar tafsir sendiri memberikan beragam tafsir terhadap
kata hikmah. Malik dari lbnu Wahb dan Ibnu Zayd mengartikan sebagai
“pengetahuan agama, paham dalam takwil, dan mengerti melalui petunjuk Allah”;
menurut Qatadah “sunnah dan penerapan syariah”; sebagian berpendapat “hukum dan
keputusan” dan lain sebagainya. Abdul Majid Khon, Pemikiran Modern dalam
Sunnah, 127.

¥ Muhammad bin Idris Al-Syafi’i, al-Risalah (Kairo: al-*Agsa, tt), him. 45.

“0 Nasr Hamid Abu Zayd juga tidak menyetujui interpretasi al-Syafi’i
terhadap kata hikmah tersebut. Dalam pandangan Nasr Hamid, al-Syafi’i dianggap
menyamakan antara al-Qur’an dan sunnah sebagai wahyu Tuhan. Hal ini tentu saja
mengabaikan ‘kemanusiaan’ Nabi dan melenyapkan hadis’Kalian lebih mengetahui
urusan dunia kalian’ waktu Nabi salah berpendapat dalam peristiwa penyerbukan
kurma di Madinah. Nasr Hamid Abu Zayd, Imam Syafi’i: Moderatisme, Eklektisme,
Arabisme, terj. Khoiron Nahdhiyyin (Y ogyakarta: LkiS, 2012), 46.

136

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



Kassm juga mengkritik keras pandangan tradisionis yang
menyatakan bahwa hadis adalah wahyu Tuhan, yang didasarkan pada
firman Allah QS. al-Ngm: 3-4

(4) > 5V 5 8 (3) sl e Bhb L

Dengan berbeka pemahaman dari ayat tersebut secara lebih
luas, * menurut Kassim, ayat di atas menjelaskan bahwa yang
diucapkan di sini adalah merujuk kepada keadaan Nabi dalam
penerimaan wahyu (Alquran), bukan perkataan Nabi sebagal manusia
biasa (hadis).**

b. Perintah Tuhan untuk menaati Nabi

Teori kedua ini berkaitan dengan perintah Tuhan supaya orang
mukmin mentaati Rasul. Allah berfirman dalam QS. al-Nisa’: 59

O s W Vsl s 1 gialal 155l (1 3
Mosts Gty SR A AT S5 A st 2K 0 0 A Y

Kaum tradisionis mengelaborasi dua ide dari ayat di atas.
Pertama, Rasul adalah kekuatan tersendiri yang harus ditaati dan
terpisah dari Allah. Kedua, patuh kepada Rasul berarti mentaati
hadis/sunnah. Dalam hal ini, Kassim tidak setuju dengan penafsiran
tersebut. Menurutnya, Rasul dan Tuhan merupakan dua entitas yang
tidak dapat dipisahkan, sebab tugas utama Rasul adalah untuk
menyampaikan pesan Tuhan (QS. Al-Maidah: 67). Dengan demikian,
ketaatan pada Rasul berarti ketaatan pada Tuhan.*® Jika dilihat lebih
luas ada pula ayat Alquran yang menyuruh manusia tunduk sepenuhnya
kepada Tuhan seperti pada QS. a-Zumar: 54

st Y 28 Q3 28l O OB G A1 5alll5 2805 ) ) il

Kassim masih memberikan kemungkinan adanya perkataan dan
kebijakan Nabi yang berada di luar Alquran. Menurut Kassim, dalam
kondisi itu Nabi bertindak sebagai pemimpin masyarakat dan manusia
biasa. Rakyat berkewgiban untuk mematu-hinya, sedlama (dan
tentunya) tidak melampaui batas-batas Tuhan. Akan tetapi, kebijkaan
tersebut hanya berlaku pada kondis pada waktu itu sga dan tidak
mengikat. Contohnya seperti piagam Madinah, yang meskipun
mengandung nila toleransi yang tinggi, persatuan dan persamaan

LAY 5 O (3) wsed) e Bkt L5 (2) (1) 5 13 2230
SRt alC) (7) L9 B 5 (6) (5) ) 2k (4)
10) )

“2 K assim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 23.
3 Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 24-25.

137

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



dalam masyarakat sesuai dengan garan Alquran, tetapi bentuk yang
mereka ambil dikondisikan dengan keadaan yang berlaku.**

c. Hadis merupakan penafsir al-Quran

Kaum tradisionis mengklaim bahwa Nabi merupakan interpreter
Alguran dan hal ini hanya bisa diketahui lewat hadis. Oleh sebab itu,
hadis menempati posis penting dalam proses tafsir Alquran. Tanpa
hadis, orang Isam tidak akan bisa memahami dan menjalankan
perintah Tuhan dalam Alquran.*

Berbeda dengan pendapat kaum tradisionis, dalam pandangan
Kassim, tafsir Alquran tidak terkonstruksi pada Nabi Muhammad dan
orang-orang setelahnya secara lengkap dan sekaligus dalam satu waktu.
Alquran sebaga Firman Allah, tidak dapat dipahami secara lengkap,
kecuali setelah melalui proses panjang pemahaman rasional dan kajian
keilmuan.*

Kassim mengambil contoh shalat yang dilakukan oleh orang
Islam. Menurutnya, jika kita mempelgari Alquran dan sgjarah Arab
sebelum Nabi secara cermat, maka akan ditemukan bahwa Alquran
telah menggjarkan bahwa kewagjiban shalat dan ibadah religius Islam
lainnya sudah digjarkan oleh Nabi Ibrahim. Semua Nabi, ulas Kassim,
sudah mempraktekkannya, tetapi sebagaimana yang diberitahukan
Alguran bahwa generasi terakhir, termasuk bangsa Arab pada waktu
kelahiran Nabi telah kehilangan ibadah ini. Dalam QS. Al-Anfa: 35
disebutkan “Shalat mereka (kafir Quraysi) di rumah suci tidak lebih
dari penipuan dan kesesatan”.*’

Hal penting yang harus dicatat juga, kata Kassim, bahwa dalam
Al-Muzammil sebagai wahyu di era awal sudah mencantumkan shalat
dan zakat, yang mengindikasikan bahwa ibadah religius ini telah
dikenal dan dipraktekkan. Redlitas ini membuktikan bahwa pada
dasarnya shalat kita saat ini tidak diberikan pada Nabi ketika isra mi’raj
sebagaimana yang dipahami kaum tradisionis.*®

“ Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 25-26.

> Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 26.

“6 Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 27.

A Lalaly A& Y) vl e s (G

“8 Menurut penuturan al-Syafi’i, ahlul ilmi menyatakan bahwa Allah telah
menurunkan kewgjiban shalat wajib, sebelum kewagjiban shalat lima waktu
berdasarkan QS. al-Muzammil ayat kedua “Qum al-Lail”. Muhammad bin Idris Al-
Syafi’i, al-Risalah, 58.

138

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



Alquran juga, kata Kassim, telah memberikan bentuk detail
penting dalam shalat, misanya berwudlu terlebih dahulu (QS. 5: 6),
pakaian yang layak dikenakan (QS. 7: 31), berdiri dan menghadap
kiblat (QS. 2: 144), dan lain sebagainya. Lebih lanjutnya, kata Kassim,
perbuatan baik menurut Alquran harus selalu diperhatikan dan tidak
dilihat dari bentuk luarnya sga Ortodoks sebuah bentuk akan
mengal ahkan tujuan dari sesuatu tersebut. Menurut Kassim, inilah yang
menjadi problem ketika Pangeran Saudi Sultan Salman mengikuti misi
luar angkasa Amerika, Discovery, pada 1985. Ulama Saudi tidak
marrlgu menjawab bagaimana ia harus shalat dalam pesawat ulang-
alik.

Daam tulisan lamanya, Hadis Satu Penlaian Semula, secara
eksplisit Kasssm menyebutkan bahwa ada dua hikmah Tuhan tidak
merincikan bentuk dan ketentuan shalat dalam Alquran. Pertama,
karena ketentuan ini telah digarkan kepada Nabi Ibrahim dan
pengikutnya, kemudian diikuti oleh umat Nabi Muhammad. Kedua,
karena bentuk dan ketentuan shalat tidak begitu penting dan Tuhan
ingin memberikan keringanan kepada umat Nabi Muhammad untuk
melakukan shalat dalam keadaan apa sgja seperti dalam perjalanan
jauh, dalam peperangan, sakit atau di ruang angkasa mengikuti cara
yang sesuai *°

Dari penjelasannya di atas, menurut hemat penulis, dapat diambil
dua konklusi penting, yakni pertama, Kassim memaknal shalat secara
bebas dan hanya berpedoman pada Alquran sgja, sehingga implikasinya
hadis (non-Qur’an) yang berfungsi sebagai rincian Alquran dianggap
bertentangan dengan Alquran itu sendiri; kedua, Nabi tidak memiliki
otoritas dalam hukum dan tradisi praktikal muslim yang harus diikuiti,
sebab orang Islam dianggap tidak membutuhkan figur Nabi dalam
beberapa tradisi religius, seperti shalat, zakat, dan haji, karena tradisi
ini sebenarnya sudah ada semenjak Nabi Ibrahim. Nabi dalam
perspektif Kassim hanya berfungsi sebagai penerima Alguran, yang
telah banyak berkorban dan penuh perjuangan, sehingga disebut
“Rahmat bagi seluruh alam”.>*

d. Nabi adalah uswatun hasanah, sehingga harus diikuti

9 Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 29.
% K assim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 47.
*! K assim Ahmad, Hadis Satu Penilaian, 22.

139

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



Menurut kaum tradisionis, Nabi merupakan uswatun hasanah
bagi umat Islam dan ini perlu diikuti dengan berpegang pada hadis
Nabi. Sebagaimanadalam firman Allah QS. a-Ahzab: 21

18 &8 DAY a5l A A0 (S Gl Al 3300 A

Menurut Kassim Ahmad, jika melihat pada konteks ayat di atas
ternyata tidak merujuk pada setiap gerak-gerik dan kelakuan Nabi.
Menurut Kassim, ayat tersebut merujuk pada kepercayaan atas bantuan
dari Allah, sebab kaum beriman mengira bahwa Nabi telah meninggal
dalam peperangan. Akan tetapi, tulis Kassim, tidak salah apabila
maknanya dibelokkan secara umum, yakni Nabi memberikan contoh
yang besar bagi umat Islam. Contoh Nabi tidak lain hanyalah
keteguhan kepercayaannya dan kesetiaannya yang kuat pada Alquran.
Menurut Kassim, ungkapan Uswatun Hasanah dalam ayat di atas
berarti pegangan, pendirian, dan perjuangan.

5. Vadlditas Pengetahuan

Dalam perkembangannya, teori kebenaran (theory of truth)
terbagi menjadi tiga:>®

a. Teori Koherensi

Teori ini menyatakan bahwa suatu proposisi dianggap benar
apabila suatu pernyataaan tersebut koheren atau konsisten atau saling
berhubungan dengan pernyataan-pernyataan sebelumnya yang
dianggap benar. Misalnya, terdapat sebuah statemen “Semua manusia
membutuhkan makanan” yang bernilai benar, maka statemen “Syarif
adalah manusia, maka ia memerlukan makanan” adalah benar juga,
sebab sesual dengan statemen pertama. Metode yang dikembangkan
adalah deduktif.

b. Teori Korespondens

Teori ini menjelaskan bahwa suatu proposisi benar jika materi
pengetahuan yang dikandung pernyataan tersebut saling berkesesuaian
dengan objek yang dituju oleh pernyataan tersebut. Misanya sga
dikatakan bahwa “Lamongan ada di Jawa Timur”, proposisi ini bernilai
benar, karena sesuai dengan kenyataan. Metode yang digunakan adalah
induktif.

°2 K assim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 31.
% Fuad | hsan, Filsafat Ilmu (Jakarta: Rineka Cipta, 2010), 133-135.

140

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



c. Teori Pragmatis

Teori kebenaran ini memberikan eksplanasi bahwa suatu
proposis dianggap benar apabila pernyataan tersebut bersifat
fungsional dalam kehidupan praksis. Oleh sebab itu, kebenaran
proposisi bisa berubah-ubah selaras dengan masih memiliki fungsi atau
tidak dalam kehidupan manusia. Misanya sgja, teori hermeneutika
dalam proses interpretasi Alquran adalah benar, sebab ia menjadi solusi
atas problem yang mendera umat Islam di era kontemporer ini.

Dengan berbekal tiga teori tersebut, penulis menyimpulkan
bahwa Kassim pada dasarnya memaka teori koherens dan
korespondensi. Namun, jika dilihat antara keduanya, koherensi terasa
lebih dominan dan lebih kuat. Hal ini disebabkan adanya pengaruh
Rasyad Khalifah pada dirinya, yang berpendirian bahwa hanya
Alquran-lah sebagai satu-satunya sumber normatif Islam. Kassim
menyatakan dalam bukunya :

“... Meskipun demikian, persyaratan ini adalah pemikiran

ilmiah, yang masih belum cukup jelas hingga pada 1985

karya sarjana muslim Mesir yang terkemuka, Dr. Rasyad

Khalifah, khususnya dalam The Computer Speaks, God’s

Message to the World, Qur’an, Hadis, and Islam-nya, serta

terjemahan Alqurannya yang hebat membukaka jalan saya

untuk memecahkan persoalan tentang hadis...”>*

6. Tipologi Pemikiran

Kassim memang pada hakikatnya tidak menegasikan peran Nabi
sebagal penerima wahyu Tuhan. la masih mengakui Muhammad
sebagal Rasulullah. Dalam pemikirannya, Nabi tidak mungkin keluar
dari bingka garan Alquran. la hanya melakukan apa yang
diperintahkan Tuhan lewat ayat-ayat-Nya. Jika Nabi berkata atau
berperilaku di luar Alquran — yang tentunya sesuai dengan nilai-nilai
Algquran misalnya Piagam Madinah - maka tetap tidak dapat diikuti
oleh masyarakat 1slam, dan hanya berlaku pada era Nabi sgja.

Namun yang perlu dikritis dari pendapat Kassim adalah bahwa
tidak adanya otoritas Nabi dalam kaitannya sebagai sumber hukum baik
sebagal penjelas ataupun otoritas yang berdiri sendiri, misalnya dalam
beberapa ritua religius muslim yang diklaim berasal dari tradisi Nabi
Ibrahim, membuat Nabi ditolak tradis praktikalnya. Sehingga Nabi

% Kassim Ahmad, Hadis Ditelanjangi, 2.
141

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



tidak mempunyai wewenang yang kemudian dikuti oleh orang-orang
setelahnya. Yang perlu diikuti hanyalah keteguhannya pada Alquran.
Hal tersebut menjadikan pemikirannya sepertinya tergolong tipologi
inkar al-sunnah mutlak berdasarkan kategorisas Abdul Majid Khon,
sebab ia tidak mengakui ‘sunnah’ serta ‘hadis’ dalam bahasa Rahman.
Pemikiran tersebut selaras seperti  pemikiran tokoh yang
mengilhaminya, yakni Rasyad Khalifah.

Meskipun demikian, apabila melihat pendapatnya yang masih
mentolelir adanya hadis yang diterima bila berkorespondensi dengan
Alquran, maka ia lebih layak dikategorikan sebagai inkar al-sunnah
juz’i. Baginya, tidak semua hadis harus ditolak, dan inilah yang
membedakannya dengan Rasyad Khalifah. Akan tetapi masalahnya
adalah, pandangan seperti ini pun seakan tenggelam dalam lautan luas
penolakannya terhadap hadis. Ironisnya, tidak ada penjelasan yang
benar-benar kongkret serta contoh-contoh yang proporsional mengenai
hadis yang otentik versi Kassim dalam bukunya.

Kesmpulan

Pemikiran terhadap hadis memang menarik untuk dikai, tidak
terkecuali kerangka epistemologi pemikiran Kassim Ahmad dalam
menolak hadis Nabi. Kassim dengan tiga sumber pengetahuan, yakni
empiris, rasiona, dan revelass berusaha membangun argumentasi
kontra hadis. Sayang sekali, meskipun ia dengan semangat membara
‘menelanjangi’ problem seputar hadis, ternyata tidak disangka dalam
konklusinya ia menyatakan masih menerima hadis jika sesuai dengan
kandungan Alquran. Pandangannya ini pun seakan tenggelam dalam
lautan luas penolakannya terhadap hadis. Ironisnya, tidak ada
penjelasan yang benar-benar konkrit serta contoh-contoh yang
proporsional mengenai hadis yang otentik verss Kassim dalam
bukunya.

Jika dipetakan, pemikiran Kassim terkait penokannya terhadap
hadis berada pada posis inkar al-Sunnah mutlak berdasarkan
kategorisass Abdul Magjid Khon, atau dengan perspektif lain
dikategorikan sebagai inkar al-sunnah juz’i jika dipandang berdasarkan
masih adanya penerimaannya terhadap hadis yang sesuai dengan
Alquran. Secara umum, pemikiran tersebut bagaimanapun juga kurang
representatif untuk diikuti, sebab tidak ada yang bisa dijadikan
petunjuk Tuhan, selain Alquran, kecuali hadis Nabi. Meskipun hadis

142

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



mempunyai beberapa kelemahan yang kemudian dikritik oleh Kassim,
namun tidak berarti hadis harus dilepaskan keberadaannya begitu sgja.
la bisa difilter dengan kualifikasi-kualifikasi yang dibuat para ulama,
sehingga muncul hadis shahih, hasan, dhaif, dan maudhu. Wallau
a’lam.

Daftar Pustaka

Ahmad, Kassm. Hadis Satu Penilaian Semula. Selangor: Media
Intelek, 1986.

Ahmad, Kassim. Hadis Ditelanjangi: Sebuah Re-Evaluasi Mendasar
atas Hadis. T.p: Trotoar, 2006.

Amin, Ahmad. Fajr al-Islam. Beirut: Dar al-Kutub al-*Arabi, 19609.

Azami, M.M. Hadis Nabawi dan Sgarah Kodifikasinya. Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2009.

HAM, Musahadi. Evolus Konsep Sunnah: Implikasi pada
Perkembangan Hukum Islam. Semarang: Aneka Ilmu, 2000.

Ihsan, Fuad. Filsafat I1mu. Jakarta: Rineka Cipta, 2010.

Ichwan, Moh. Nur. “Kassim Ahmad dan Evaluasi Ulang Hadis;
Beberapa Catatn Kritis” pengantar dalam Kassim Ahmad, Hadis
Ditelanjangi: Sebuah Re-Evaluasi Mendasar atas Hadis. T.p.:
Trotoar, 2006.

Juynboll, G.H.A. Muslim Tradition; Sudies in Chronology,
Provenance, and Authorship of Early Hadith. Cambridge:
Cambrigde University Press, 1983.

Juynboll, G.H.A. “Some New Ideas on the Development of Sunna as a
Technical Term in Early Islam”, Jerussalem Sudies in Arabic
and Islam, X, 1987.

Juynboll, G.H.A. “Some Notes of Islam First Fugaha Distilled from
Early Hadith Literature”, Arabica, 39, 1992.

al-Khatib, Muhammad ‘Ajjaj. Ushul al-Hadits ‘Ulumuhu wa
Mushthalahuhu. Beirut: Dar Fikr, 1989.

Khon, Abdul Mgjid. Pemikiran Modern dalam Sunnah; Pendekatan
[Imu Hadis. Jakarta: Kencana, 2001.

al-Naysaburi, Abu a-Husain Muslim bin a-Hagjjg. Shahih Muslim di
bagian mugaddimah, Vol. |. Beirut: Dar a-Fikr, t.th.

Nur, Muh. Nasir. “Inkar al-Sunnah di Zaman Modern” makalah dalam
diskusi dosen di UIN Sultan Syarif Kassim Pekanbaru.

143

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



Rahman, Fazlur. Islam. Bandung: Pustaka, 1984.

Rayyah, Mahmud Abu. Adwa’ ‘ala al-Sunnah al-Muhammadiyah aw
Difa’ ‘an al-Hadis. Beirut: Mu‘assasah al-A’lami al-Matbu’at,
t.th.

Schacht, Joseph. The Origins of Muhammadan Jurisprudence, terj.
Joko Supomo. Y ogyakarta: Insan Madani, 2010.

al-Syafi’i, Muhammad bin Idris. al-Risalah. Kairo: a-‘Agsa, t.th.

Zayd, Nasr Hamid Abu. Imam Syafi’i: Moderatisme, Eklektisme,
Arabisme, terj. Khoiron Nahdhiyyin. Y ogyakarta: LkiS, 2012.

www.kassimahmad.blogspot.com diakses tanggal 11 November 2015.

144

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 1 Nomor 2 Desember 2018



