
 
76 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

HERMENEUTIKA KHALEED M. ABOU EL-FADL 

 

 Moh. Nasrul Amin 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 

E-mail: narulamin07@gmail.com 

 

Abtract 

It cannot be denied that the problem of interpretation of religious texts often 

creates tension. Tensions often occur because each party, both community 

leaders, religious groups, organizations and fatwa institutions (such as the 

Permanent Council for specific Research and Legal Opinion (CRLO), Bahsul 

Masail, Majlis Tarjih, Hisbah Council, MUI Fatwa Commission), Mazhab, and 

certain religious schools. The fatwas according to Abou El-Fadl are said to be 

sheltered under the text (nash) which claims that it is actually "desired by 

God". According to him, the reinterpretation of Islamic legal interpretations is 

important to do so that Muslims are spared from the authoritarian interpreters 

in interpreting the text. Without realizing that they are trapped in the action of 

"interpretive authoritarianism". The phenomenon of this Absolute truth claim 

is much troubling and is seen as very problematic 

Keyword: Interpretation, Alquran, Abou El-Fadl 

 

Pendahuluan 

Dalam tradisi Islam, Alquran dan Sunnah diyakini sebagai dua penuntun dalam 

kehidupan seorang Muslim. Seorang muslim meyakini bahwa kehidupan baik dunia 

maupun akhirat sudah di atur oleh Allah SWT dalam sebuah pesan Alquran dan Sunnah 

Nabi, oleh karenanya tidak jarang seorang muslim yang menjalani hidupnya dalam 

segala permasalahanya merujuk pada sumber tuntutan Alquran dan Sunnah. Untuk 

mendapatkan tuntunan-tuntunan yang tepat dalam kehidupan, maka dibutuhkan sebuah 

pemahaman-pemahaman pesan teks Alquran melalui intepretasi mendalam guna 

mendapatkan ketepatan pesan tersebut.  

Tidak bisa dipungkiri bahwa problem interpretasi terhadap teks keagamaan 

seringkali menimbulkan ketegangan. Ketegangan  ancapkali  terjadi karena masing-

masing pihak, baik tokoh  masyarakat, kelompok, organisasi dan  institusi fatwa 

keagamaan  (seperti Permanent Council for specific Research And Legal Opinion 

(CRLO), Bahsul Masail, Majlis Tarjih, Dewan Hisbah, Komisi Fatwa MUI), Mazhab, 

dan aliran keagamaan tertentu.1 Fatwa-fatwa tersebut menurut Abou El-Fadl dikatakan 

berlindung dibawah teks (nash) yang mengklaim bahwa itu yang sebenarnya 

“dikehendaki oleh Tuhan”. Menurutnya, reinterpretasi tafsir-tafsir hukum Islam penting 

                                                           
1  Amin Abdullah, Mendengarkan “Kebenaran” Hermeneutika, dalam kata pengantar buku 

Fahruddin Faiz, Hermeneutika Alquran Tema-tema Kontroversial.(Yogyakarta:eLSAQ Press, 2005) .xix. 



 
77 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

untuk dilakukan agar umat Islam terhindar dari keotoriteran penafsir di dalam 

menafsirkan teks.2 Tanpa di sadari bahwa mereka terjebak pada tindakan 

“otoritarianisme penafsiran”. Fenomena klaim kebenaran absolut (Absolute truth claim) 

semacam  ini banyak merisaukan dan dipandang sangat problematic,3 terlebih ketika 

masing-masing dari mereka mengaku sebagai pemegang otoritas yaitu wakil Tuhan.4 

Oleh karena itu, Pemahaman dan penafsiran  terhadap teks  seharusnya tidak 

boleh hanya ditentukan secara sepihak baik oleh individu, kelompok, maupun institusi 

tertentu. Tidak perlu seseorang atau sekelompok orang merasa menjadi satu satunya 

“juru  bicara Tuhan” yang terpilih untuk menjelaskan kehendak Tuhan seperti yang 

tertuang dalam kitab suci Alquran. jika hal ini terjadi dan dilakukan, pada dasarnya ia 

telah melakukan otoritarianisme tafsir dan cenderung akan melahirkan penafsiran serta 

pemahaman yang despotic atau interpretative despotism.(kesewenang-wenangan 

penafsiran).5 Sehingga ujung-ujungnya adalah adanya sikap menutup rapat-rapat 

keinginan Tuhan (the will of the divine), dan tindakan pengambil alihan begitu saja 

otoritas author (Tuhan).6 

Dari beberapa masalah diatas maka Khaled M. Abou El Fadl memberikan 

sumbangsih pemikirannya tentang Hermeneutika. Kemunculan Khaled M. Abou El- 

Fadl dengan salah satu karyanya, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and 

Women, telah menunjukkan betapa penting pendekatan hermeneutika bagi studi-studi 

keislaman, khususnya dalam studi hukum Islam. Hermeneutika menurutnya bukanlah 

suatu metode pendekatan yang dapat “merusak” tatanan konstruksi studi-studi 

keislaman, tetapi hermeneutika dapat menjadi suatu penyegaran terhadap pemahaman  

ilmu-ilmu keislaman yang telah terbakukan secara formal dalam bentuk teks kitab suci 

dan kitab-kitab karya para ulama klasik. Hermeneutika dipergunakan supaya 

pemahaman terhadap ilmu-ilmu keislaman itu agar bisa terus dinamis dan hidup dari 

masa ke masa, sesuai dengan perkembangan ruang dan waktu. 

Memahami Tentang Otoritas dan Otoritarianisme 

Sebelum membahas hermeneutika Khaleed M. Abou el-Fadl, ada baiknya kita 

memahami kata kunci otoritas dan otoritarianisme dalam gagasan hermeneutiknya. 

Friedman mendefinisikan otoritas sebagai kemampuan untuk mempengaruhi orang lain 

untuk mengikuti bentuk perbuatan tertentu dengan memperlihatkan manfaat dari 

                                                           
2  Amin Abdullah, “Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Fatwa-fatwa Keagamaan”, dalam kata 

pengantar. Khaled Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Alih Bahasa: 

R. Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2004), ix. 
3  Dalam bukunya “Kala Agama Jadi Bencana”, Charles Kimball menjelaskan bahwa ada lima 

tanda yang bisa membuat agama busuk atau korup. Pertama, klaim kebenaran mutlak hanya pada 

agamanya. Kedua, taqlid secara membabi buta kepada pemimpin agamanya. ketiga, mengidealisasikan 

zaman ideal masa lalu dan ingin mewujudkan pada zaman sekarang. Keempat, pencapaian tujuan dengan 

membenarkan segala cara. Kelima, menyerukan perang suci. Lihat, Charles Kimball, Kalam Agama Jadi 

Bencana, Terj. Nurhadi (Bandung: Mizan, 2003). 
4  Amin Abdullah, Mendengarkan. xix-xx. 
5  Amin Abdullah, “Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Fatwa-fatwa Keagamaan”, Pengantar 

pada buku Atas Nama Tuhan: dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Cet.I, Jakarta: Serambi Ilmu 

Semesta, 2004, xii.  
6 Amin Abdullah, Mendengarkan. xx 



 
78 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

perbuatan tersebut.7 Sedangkan Hannah Arendt mendefinisikan otoritas sebagai sebuah 

kekuatan yang membuat orang tunduk tanpa harus dibujuk.8 Merujuk dari definisi 

tersebut, dapat kita pahami bahwasanya otoritas adalah sebuah dorongan kekuatan 

untuk mempengaruhi prilaku orang lain sehingga tunduk dalam sebuh prilaku tertentu. 

Hal ini menunjukan bahwa otoritas mempunyai peranan penting dalam sebuah 

kebijakan, oleh karenanya penggunaan otoritas mestinya digunakan sesuai dengan 

koridor keadilan dan kemaslahatan ummat. 

Kaleed M. Abou el-Fadl membedakan jenis otoritas menjadi dua yaitu otoritas 

yang bersifat koersif dan otoritas yang bersifat persuasif. Otoritas koersif merupakan 

kemampuan untuk mengarahkan perilaku orang lain dengan cara membujuk, mengambil 

keuntungan, mengancam, atau menghukum, sehingga orang yang berakal sehat akan 

berkesimpulan bahwa untuk tujuan praktis mereka tidak punya pilihan lain kecuali 

harus menurutinya. Sedangkan otoritas persuasif merupakan kemampuan untuk 

mengarahkan keyakinan atau prilaku seseorang atas dasar kepercayaan.9 Perbedaan 

tersebut sangatlah kontradiktif, karena bila dilihat dari pernyataan Khaleed otoritas 

koersif lebih pada pemaksaan sedangkan otoritas persuasif lebih ditekankan pada 

prilaku kesadaran yang dalam Agama Islam kita kenal dengan istilah “hidayah”.  

Mengutip terminologi R.B Friedman, Abou El-Fadl membedakan antara 

“memangku otoritas” (being in outhority) dan “memegang otoritas” (being an 

authority). Menurut Friedman sebagaimana dikatakan Abou El- Fadl, “memangku 

otoritas” diartikan suatu otoritas didapatkan dengan jabatan struktural dan cenderung 

memaksa kepada orang lain untuk menerima otoritas tersebut. Dalam kasus ini tidak 

dikenal adanya “ketundukan atas keputusan pribadi”, karena seseorang bisa saja 

berbeda pendapat dengan yang memangku otoritas, namun tidak memiliki pilihan lain 

kecuali mentaatinya. Sedangkan “pemegang otoritas” adalah suatu yang didapatkan 

tanpa jabatan struktural dan paksaan, melainkan karena kapabilitas dan akseptabilitas 

seseorang yang akhirnya memunculkan kesadaran orang lain untuk menerimanya.10 

Lantas untuk mengetahui siapa otoritas dalam Islam, Khaleed M. Abou el-Fadhl  

dengan menggunakan teori otoritas tersebut mencoba mengkonstruksi gagasan tentang 

pemegang otoritas dalam dikursus keislaman.  Menurutnya, ada tiga hal yang 

memainkan peranan penting dalam membentuk pemegang Otoritas dalam Islam yaitu: 

pertama, kompetensi (autentisitas), kedua, penetapan makna, dan ketiga adalah 

perwakilan.11 Pemegang otoritas yang otoritatif dalam pandangan Khaleed M. Abou el-

Fadhl dapat kita lihat melalui paparan kompetensi, penetapan makna, dan perwakilan.12 

Sedangkan perbincangan otoritarianisme, ada beberapa definisi tentang 

otoritarianisme yang dikemukakan oleh Khaleed Abou el-Fadhl. Pertama, Khaleed 

                                                           
7 Khaled M. Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Alih 

Bahasa: R. Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2004), 38 
8 Ibid, .38. 
9  Ibid,. 37-38. 
10Ibid, 37-38.  
11 Ibid,. 50-5. 
12  Pembahasan mengenai kompetensi, penetapan makna, dan perwakilan selanjutnya akan 

dijelaskan dalam pembahasan selanjutnya dalam hermeneutika negosiasi khaleed M. Abou el-Fadhl 



 
79 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

mengatakan bahwa otoritarianisme adalah tindakan mengunci dan mengurung kehendak 

Tuhan atau kehendak teks, dalam sebuah penetapan tertentu, dan kemudian menyajikan 

penetapan tersebut sebagi sesuatu yang pasti, absolut, dan menentukan.” Kedua, 

otoritarianisme merupakan tindakan yang melampaui otoritas atau kekuasaan yang 

dimandatkan sedemikian rupa sehingga menyelewengkan atau mengambil alih 

kekuasaan dari pemberi mandat.13 Ketiga, otoritarianisme merupakan tindakan dari 

orang-orang yang menggunakan simbolisme dari komunitas interpretasi hukum tertentu 

untuk mendukung argumentasi mereka.14 Keempat, otoritarianisme merupakan 

pengabaian terhadap realitas ontologis Tuhan dan pengambilalihan kehendak Tuhan 

oleh wakil Tuhan sehingga wakil tersebut secara efektif kemudian mengacu kepada 

dirinya sendiri.15 

Dari keempat otoritarianisme yang di kemukakan oleh Khaleed diatas, terdapat 

sebuah pemaknaan bahwa otoritarianisme dalam islam adalah tindakan kesewenangan 

pembaca atau mufasir atas hak-hak Tuhan. Prilaku kesewenangan ini adalah tindakan 

yang tidak memenuhi syarat pengendalian diri sehingga memunculkan klaim-klaim 

palsu yang merampas hak Tuhan. Pengendalian diri adalah syarat penting dalam 

mengintepretasikan sebuah teks-teks keagaman terkhusus dalam hukum islam, sehingga 

dengan pengendalian diri kita tidak terjebak dalam subjektifitas dan pemahaman teks 

yang sempit. 

Hermeneutika Negosiasi Khaled M. Abou el-Fadl 

Hermeneutika khaleed M. Abou el-Fadl dikenal sebagai “hermeneutika 

negosiatif”.16 Karena dalam proses pencarian maknanya diharuskan terjadinya pola 

interaksi maupun dialog antara pengarang (author), teks, dan pembaca (reader). Oleh 

karenanya menurut Khaleed  M. Abou el-Fadl ketiga term  tersebut harus ada 

keseimbangan proses negosiasi dalam pengambilan sebuah makna. Dalam proses 

negosiasi ini menurut Khaleed M. Abou el-Fadl yang terpenting adalah tidak adanya 

dominasi antara teks, pengarang, dan pembaca dalam penetapan makna.17 Proses 

interaksi maupun negosiasi ini dianggap penting untuk mencari objektifitas makna, 

karena apabila proses negosiasi ini hilang maka dapat menyebabkan sikap 

otoritarianisme atau penafsiran yang dispotik (despotic interpretation) dalam diskursus 

penafsiran terutama dalam hal hukum Islam. 

                                                           
13 Ibid,,138-139. 
14 Ibid,.143. 
15 Ibid,. 205. 
16 Hermeneutika Khaleed dapat pula disebut “hermeneutika otoritatif” sebagai lawan dari 

“hermeneutika dispotik”.Lihat. Imam Annas Muslihin, Signifikansi Hermeneutika Dalam Kajian Hukum 

Islam Kontemporer: studi atas pemikiran Khaled Abou El-Fadl, DISERTASI, (Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2013). hlm.191; Teori hermeneutika yang digunakan oleh Khaleed Abou El 

Fadl berbeda dengan pendekatan hermeneutika yang digunakan di lingkungan atau dalam tradisi biblical 

studies yang menganggap pengarang teks telah meningggal (the death of author). Khaleed menjelaskan 

bahwa pengarang Alquran adalah abadi, hidup terus menerus mengurusi mahkluk-NYa, pengarang 

Alquran tentu saja tidak rela jika karya magnum opus-NYa diselewengkan dan dijadikan legitimasi “atas 

nama Tuhan”.Lihat.Supriatmoko, Konstruksi Otoritarianisme Khaleed Abou El Fadl, dalam 

Hermeneutika Alquran & Hadits. (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010). 280 
17 Khaleed M. Abou El Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and Women. 

(Oxford: Oneworld Publications, 2001), 90  



 
80 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

Dalam hermeneutika Khaleed M. Abou el-Fadl, proses interaksi atau negosiasi 

ini dipandang sangat penting sebelum memunculkan atau menetapkan sebuah makna. 

Khaleed M. Abou el-Fadl juga memberikan tahapan-tahapan khusus agar penafsir atau 

intrepreter tidak terjebak dalam penafsiran yang otoriter maupun otoritarialisme melalui 

tahapan kompetensi, penetapan makna, dan perwakilan yang dipaparkan sebagai 

berikut: 

1. Kompetensi (autentisitas) 

Kompetensi merupakan pembuktian sejarah dan pengujian autentisitas 

dari perintah Tuhan atau Nabi. Maksudnya adalah agar kita mengetahui bahwa 

perintah tersebut benar-benar datang dari Allah atau Nabi-Nya. Dengan 

ungkapan yang lebih sederhana, bagaimana kita mengetahui bahwa seseorang 

tidak berbohong dan menisbatkan sesuatu kepada Tuhan atau Nabi-Nya, padahal 

sebenarnya Tuhan atau Nabi-Nya tidak mengatakan hal tersebut.18 

Perbincangan utama mengenai kompetensi adalah sarana apa yang dapat 

mengetahui kehendak Tuhan? Dalam konteks ini, Khaleed menegaskan bahwa 

sarana yang dapat mengetahui atau menghantarkan pada kehendak atau maksud 

tuhan adalah Alquran dan Sunnah. Dua sumber Alquran dan Sunnah ini 

dikatakan Khaleed menduduki posisi tertinggi yang berisikan perintah, larangan, 

himbauan dan lain sebagainya yang dapat di jadikan sebagai sarana untuk 

mengetahui kehendak Tuhan. Sebagaimana yang penulis kutip dari pernyataan 

Khaleed: 

“The Qur’an and Sunnah are texts in the sense that they are 

comprised of symbol (letters and words) that invoke meaning in a reader. 

These texts have an author and use linguistic symbols to signify meaning. 

One could consider the Qur’an and Sunnah to be, in part, a set of 

instructions intended to address an an audience. Their authoritativeness 

in derived from the fact that they either come from God or that they tell 

us something about what God is instructing us to do.”19 

Persoalan yang harus dibahas ketika mempertimbangkan sebuah teks 

yang mengklaim berisi sesuatu tentang kehendak Tuhan adalah melakukan uji 

kualifikasi atas teks tersebut. Kualifikasi yang dimaksudkan oleh Abou El-Fadl 

adalah otoritas teks untuk mewakili atas nama atau tentang Tuhan. Jika sebuah 

teks terbukti dari seorang sahabat Nabi, maka kita harus mempertanyakan sejauh 

mana teks itu dapat mewakili atas nama Nabi, dan akhirnya atas nama Tuhan. 

Dan jika ternyata teks tersebut berasal dari seorang yang saleh, cerdas atau 

berilmu, maka kita harus mempertanyakan hal yang serupa.20 Kita hanya 

                                                           
18 Khaled M. Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Alih 

Bahasa: R. Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2004), 49-50. 
19 Khaleed M. Abou El Fadl, Speaking.86. 
20 Saya tidak berasumsi bahwa orang-orang yang saleh, cerdas, dan berilmu tidak dapat 

menyampaikan sesuatu tentang dan dari Tuhan. Menurut paradigma hukum, berbeda dengan 

keberwenangan Tuhan dan Nabi, keberwenangan orang-orang semacam itu bersifat tidak langsung dan 

bersifat limpahan. (Khaled M. Abou El Fadl, dalam Atas Nama tuhan dari Fikih Otoriter ke Fikih 

Otoritatif), 462. 



 
81 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

mempertanyakan: kompetensi apa yang dimiliki oleh orang tersebut untuk 

mewakili atas nama atau tentang Tuhan?. Pertanyaan ini terkait dengan 

autentisitas media yang menyampaikan perintah-perintah otoritatif Tuhan 

tersebut. Berikut adalah kutipan kualifikasi autentisitas teks yang di paparkan 

Khaleed: 

“By qualifications I mean the authority of the text to speak for or 

about God. For instance, if a text is traced back to God (Tuhan sebagai 

pengarang) or the prophet then it is eminently qualified to speak for or 

about the Divine. If the text goes back to a Companion speak for the 

Prophet, in turn, God. If the text goes back to a pious, intelegent, or 

knowledgeable person, we must pose the same question.we are simply 

asking: What competence does a particular source have to speak for or 

about God? This question relates to the authenticity of the medium that 

transmitted the authoritative instructions of the Divine”21 

Dalam konteks kompetensi Alquran,  Abou El-Fadl menyatakan dengan 

landasan iman, bahwa Alquran adalah firman-firman Allah yang abadi dan 

terpelihara kemurniannya. Kompetensi Alquran tidak usah diganggu gugat atu 

diragukan lagi. Tampaknya Abou El-Fadl di sini bersikap tradisional dengan 

tidak berspekulasi melakukan perdebatan panjang tentang kemurnian dan 

keaslian Alquran, karena baginya yang relevan adalah bagaimana menentukan 

makna dari Alquran tersebut. Dalam hal ini khaleed berlandaskan pada 

keimanannya yang mengakui dan mempercayai bahwasanya Alquran memang 

sudah autentik dan dapat sepenuhnya mewakili kehendak tuhan. 

Atas dasar itu, persoalan kompetensi (otentisitas) hanya berlaku pada 

sunah, tidak pada Alquran. Kompetensi sunah perlu dikaji ulang dan 

dipertanyakan agar benar-benar otoritatif bisa mewakili “suara” Nabi sebagai 

sumber otoritas setelah Alquran. Abou El-Fadl dalam membahas kompetensi 

sunah menggunakan metodologi kritik hadis klasik (mustalah al-hadith) dari 

kritik transmisi (naqd al-sanad) dan kritik perawi (‘ilm al-rijal dan al-jarh wa 

al-ta’dil). Hal yang lebih penting menurut Abou El-Fadl, kajian hadist harus 

menyentuh realitas sejarah. Dengan mengembangkan kajian pada kritik matan 

(naqd al-matn) yang memungkinkan seseorang mengkaji konteks sosio-historis 

hadist untuk landasan kontekstualisasi pada masa kekinian. Serta yang 

terpenting juga menurut Abou El-Fadl ialah, membaca fenomena dari riwayat 

hadis dengan berlandaskan kepada peran nabi, bukan mengatakan bahwa nabi 

telah mengatakan sesuatu hadist, tetapi peran apa yang dimainkan oleh nabi 

dalam sebuah riwayat tersebut.22 

Pemahaman peran sosok nabi itu akan melahirkan perbedaan fungsi pada 

sunah, jika nabi melakukan sebagai sosok manusia biasa, maka sunah itu tidak 

memiliki otoritas sebagai sumber hukum, namun jika sebaliknya, nabi 

memerankan sebagai utusan Tuhan yang harus diikuti, maka sunah tersebut 

                                                           
21 Khaleed M. Abou El Fadl, Speaking, 86-87. 
22 Khaled Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 130.  



 
82 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

memiliki otoritas untuk diikuti. Selain itu Abou El-Fadl menegaskan perlu 

membedakan antara hadist yang mutawatir dan ahad yang berbeda dalam kadar 

otoritasnya bagi persoalan legislasi dan tindakan hukum. 

 

 

 

 

2. Penetapan makna 

Sedangkan penetapan berarti sebuah tindakan untuk menentukan makna 

sebuah teks. Selama perintah-perintah Tuhan bersandar pada sebuah teks, maka 

perintah-perintah teks tersebut bersandar pada sebuah bahasa. Pada batas 

tertentu bahasa memiliki sebuah realitas objektif karena maknanya tidak dapat 

ditentukan secara terpisah oleh pengarang atau pembaca saja. Bahasa juga 

memiliki makna dan penggunaan kosa kata yang telah disepakati, tapi makna 

dan penggunaannya terus berubah dan bermutasi. Seorang pengarang biasanya 

mengerahkan kreatifitas yang sangat besar untuk memilih simbol-simbol bahasa 

yang paling bisa  mengkomunikasikan gambaran yang ada pada pikirannya, tapi 

ia tidak dapat mengontrol dampak sebuah bahasa pada penggunanya.23 

Oleh karenanya perlu dilakukan interaksi antara pengarang (author), teks 

(text), dan pembaca (reader) melalui sebuah proses negosiasi antara ketiga pihak 

dan salah satu pihak tidak boleh mendominasi dalam proses penetapan makna. 

Dalam penentuan makna tidak dapat ditentukan oleh kelompok yang mana pun, 

baik oleh pengarang (author) maupun oleh pembaca (reader) secara sepihak. 

Pembahasan teks seharusnya merupakan produk interaksi yang hidup antara 

pengarang (author), teks (text), dan pembaca (reader). Ijtihad (penentuan 

makna) sebenarnya terkandung arti adanya peran aktif dan interaksi yang hidup 

dan dinamis antara ketiga elemen pelaku tersebut. 

Dengan demikian, ada proses penyeimbangan di antara barbagai muatan 

kepentingan yang dibawa oleh masing-masing pihak dan terjadi proses negoisasi 

(negotiating process) yang terus menurus tak kenal henti, antara ketiga pihak. 

Setiap aktor harus di hormati dan peran masing-masing pihak harus 

dipertimbangkan secara sungguh sungguh. Setiap pihak harus dipertimbangkan 

secara sungguh-sungguh. Setiap pihak yang terlibat dalam diskursus tidak boleh 

menguasai, menekan, dan mendominasi pihak lain dalam menentukan makna 

teks yang ingin dicari secara bersama-sama. Dengan demikian, proses pencarian 

makna akan terus terbuka lebar sampai kapan pun, dan tidak ada finalitas yang 

berujung pada kesewenang-wenangan. Inilah sesungguhnya makna terdalam dari 

ungkapan dalam hukum Islam bahwa “setiap mujtahid adalah benar”. Jika 

kemungkinan munculnya pemahaman baru tertutup, maka adagium tadi tidak 

ada gunanya.24 

 

                                                           
23Ibid,. Hlm. 133. 
24Amin Abdullah, Pendekatan Hermeneutik,....Hlm. xii. 



 
83 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

 

 

 

 

 

Bagan Hermeneutika Khaled M.Abou El-Fadl. 

  

 

 

       Proses Negoisasi 

Kontruksi 

     Dinamika Interaktif 

 

 

 

  

3. Perwakilan 

Persoalan ketiga dalam mengkaji konstruk otoritas dalam diskursus 

hukum Islam adalah terkait dengan perwakilan. Namun persoalan yang muncul 

kemudian siapakah yang berhak untuk memastikan dan menyelesaikan 

persoalan kompetensi dan penetapan makna, sekaligus bagaimana format 

kelembagaan untuk menentukan otentisitas, makna, dan pelaksanaannya, apakah 

persoalan tersebut diserahkan kepada kreativitas individu para pengikut agama, 

atau haruskah dibentuk sebuah institusi khusus? Abou El-Fadl menyebut 

persoalan ini sebagai persoalan perwakilan.25 

Terlepas dari asumsi bahwa Tuhan mempunyai otoritas dalam 

menentukan hukum, manusia juga diberi mandat (peran) sebagai penentu 

hukum untuk mewakili suara Tuhan dan Nabi (khalifah fil ard). Namun 

pelimpahan otoritas Tuhan kepada manusia membuka ruang otoritarianisme, jika 

manusia menyalah gunakan otoritas atau mandat Tuhan, melakukan tindakan di 

luar batas kesewenangan hukum yang dimilikinya atas ultra vires, bahkan 

menuhankan dirinya. Dengan menutup teks rapat-rapat (pintu ijtihad ditutup), 

maka teks akan dipandang tidak lagi relevan. Penetapan makna terakhir yang 

dilekatkan pada teks akan menyegel makna teks untuk selamanya. Inilah yang 

kemudian akan terjebak pada tindakan otoriter bahwa teks seperti inilah yang 

paling benar, tanpa melihat konteks dibalik teks itu. 

                                                           
25 Khaled Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan, 50. 

tPPengarang/

Author 

Teks/Text 

Pembaca/R

eader 

Pengarang/A

uthor 

Pembaca/ 
Reader 

Teks/Text 



 
84 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

Beberapa wakil Tuhan (orang-orang Islam yang beriman dan saleh 

disebut dengan wakil umum) menundukkan keinginannya dan menyerahkan 

sebagian keputusannya kepada sekelompok orang atau wakil dari golongan 

tertentu (yaitu para ahli hukum). Mereka melakukan itu karena mereka 

memandang wakil dari golongan tersebut memiliki otoritas. kelompok khusus 

ini menjadi otoritatif karena dipandang memiliki kompetensi dan pemahaman 

khusus terhadap perintah Tuhan.26 

Konteks perwakilan umum disebut oleh Abou El-Fadl sebagai manusia 

dan bertaqwa dan sebagai pribadi-pribadi manusia yang shaleh, akan tetapi pada 

tataran realitas ia tidak memiliki kemampuan untuk memahami kehendak 

Tuhan, sehingga wakil-wakil umum menyerahkan keputusannya kepada wakil 

khusus yang oleh Abou El-Fadl disebut sebagai ahli hukum Islam. Dengan 

demikian, wakil khusus mempunyai tanggung jawab yang besar dalam 

pelimpahan otoritas. Oleh karenaya khaleed memberikan standart atau syarat-

syarat khusus yang harus di miliki para ahli hukum atau setiap manusia yang 

memberikan penafsiran atau makna teks yang otoritatif dalam mewakili Tuhan. 

Sehingga dalam proses ijtihatnya akan lebih mempedulikan signifikansi makna 

teks yang akan atau sedang ditafsirkan. Khaleed memberikan lima syarat kepada 

wakil-wakil Tuhan sebagai berikut:  

1. Kejujuran, (honesty), yaitu sikap tidak berpura-pura dalam memahami 

apa yang sebenarnya tidak ia ketahui dan bersikap terus terang tentang 

sejauh mana ilmu dan kemampuannya dalam memahami kehendak 

Tuhan   

2. Kesungguhan (diligence), yaitu upaya yang keras dan hati-hati karena 

bersentuhan dengan hak orang lain. Dalam hal ini, kesungguhan 

merupakan upaya-upaya memahami berdasarkan ilmu, bukan nafsu, 

kesombongan, atau kepentingan pribadi. 

3. Keseluruhan (comprehensiveness), yaitu upaya untuk menyelidiki 

kehendak Tuhan secara menyeluruh dan mempertimbangkan semua 

nashsh yang relevan. 

4. Rasionalitas (reasonabless), yaitu upaya penafsiran dan analisis 

terhadap nashsh secara rasional. 

5. Pengendalian diri (self-restraint), yaitu tingkat kerendahatian dan 

pengendalian diri yang layak dalam menjelaskan kehendak Tuhan 

dengan cara berperan objektif dan berpandangan Universal.27 

 

Kesimpulan  

Berdasarkan paparan di atas, dapat disimpulkan bahwa hermeneutika Khaleed 

M. Abou El-Fadl berperan sebagai pencarian objektifitas makna melalui keseimbangan 

negosiasi antara teks, pengarang, dan pembaca dalam proses intepretasi. Tujuanya agar 

seseorang maupun kelompok seperti (CRLO) tidak mudah terjebak dalam sikap 

                                                           
26 Ibid, 98. 
27 Khaleed M. Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan. hlm.100-103. 



 
85 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

otoritarianisme yang berujung pada dispotic interpretation dengan cara mengunci teks-

teks agama atau fatwa dalam ideologinya. Sehingga berakibat integritas teks tidak 

dinamis dan tidak mampu menjalankan fungsinya dalam merespon tantangan global dan 

problematika sosial yang di hadapi. Oleh karena itu, hermeneutika Khaleed M. Abou 

El-Fadl dirasa penting guna refrensi bagi individu maupun kelompok yang hendak 

merumuskan hukum islam atau tafsiran islam sehingga intepreter mampu menjadi wakil 

Tuhan yang otoritatif. 

 

  



 
86 

 
Al Furqan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019 

 

Daftar Pustaka 

Fahruddin Faiz,  Hermeneutika Alquran Tema-tema Kontroversial. Yogyakarta:eLSAQ 

Press, 2005. 

Khaled Abou El Fadl,  Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Alih 

Bahasa: R. Cecep Lukman Yasin, Jakarta: Serambi, 2004. 

Charles Kimball,  Kalam Agama Jadi Bencana, Terj. Nurhadi, Bandung: Mizan, 2003. 

Imam Annas Muslihin, Signifikansi Hermeneutika Dalam Kajian Hukum Islam 

Kontemporer: studi atas pemikiran Khaled Abou El-Fadl, DISERTASI, 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2013.  

Supriatmoko,  Konstruksi Otoritarianisme Khaleed Abou El Fadl, dalam Hermeneutika 

Alquran & Hadits. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010. 

Khaleed M. Abou El Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and 

Women. Oxford: Oneworld Publications, 2001. 


