HERMENEUTIKA KHALEED M. ABOU EL-FADL

Moh. Nasrul Amin
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia
E-mail: narulamin07@gmail.com

Abtract

It cannot be denied that the problem of interpretation of religious texts often
creates tension. Tensions often occur because each party, both community
leaders, religious groups, organizations and fatwa institutions (such as the
Permanent Council for specific Research and Legal Opinion (CRLO), Bahsul
Masail, Majlis Tarjih, Hisbah Council, MUI Fatwa Commission), Mazhab, and
certain religious schools. The fatwas according to Abou El-Fadl are said to be
sheltered under the text (nash) which claims that it is actually "desired by
God". According to him, the reinterpretation of Islamic legal interpretations is
important to do so that Muslims are spared from the authoritarian interpreters
in interpreting the text. Without realizing that they are trapped in the action of
"interpretive authoritarianism”. The phenomenon of this Absolute truth claim
is much troubling and is seen as very problematic

Keyword: Interpretation, Alquran, Abou El-Fadl

Pendahuluan

Dalam tradisi Islam, Alguran dan Sunnah diyakini sebagai dua penuntun dalam
kehidupan seorang Muslim. Seorang muslim meyakini bahwa kehidupan baik dunia
maupun akhirat sudah di atur oleh Allah SWT dalam sebuah pesan Alquran dan Sunnah
Nabi, oleh karenanya tidak jarang seorang muslim yang menjalani hidupnya dalam
segala permasalahanya merujuk pada sumber tuntutan Alquran dan Sunnah. Untuk
mendapatkan tuntunan-tuntunan yang tepat dalam kehidupan, maka dibutuhkan sebuah
pemahaman-pemahaman pesan teks Alquran melalui intepretasi mendalam guna
mendapatkan ketepatan pesan tersebut.

Tidak bisa dipungkiri bahwa problem interpretasi terhadap teks keagamaan
seringkali menimbulkan ketegangan. Ketegangan ancapkali terjadi karena masing-
masing pihak, baik tokoh masyarakat, kelompok, organisasi dan institusi fatwa
keagamaan (seperti Permanent Council for specific Research And Legal Opinion
(CRLO), Bahsul Masail, Majlis Tarjih, Dewan Hisbah, Komisi Fatwa MUI), Mazhab,
dan aliran keagamaan tertentu.! Fatwa-fatwa tersebut menurut Abou El-Fadl dikatakan
berlindung dibawah teks (nash) yang mengklaim bahwa itu yang sebenarnya
“dikehendaki oleh Tuhan”. Menurutnya, reinterpretasi tafsir-tafsir hukum Islam penting

1 Amin Abdullah, Mendengarkan “Kebenaran” Hermeneutika, dalam kata pengantar buku
Fahruddin Faiz, Hermeneutika Alquran Tema-tema Kontroversial.(Yogyakarta:eLSAQ Press, 2005) .xix.

76

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



untuk dilakukan agar umat Islam terhindar dari keotoriteran penafsir di dalam
menafsirkan teks.>? Tanpa di sadari bahwa mereka terjebak pada tindakan
“otoritarianisme penafsiran”. Fenomena klaim kebenaran absolut (Absolute truth claim)
semacam ini banyak merisaukan dan dipandang sangat problematic,® terlebih ketika
masing-masing dari mereka mengaku sebagai pemegang otoritas yaitu wakil Tuhan.*

Oleh karena itu, Pemahaman dan penafsiran terhadap teks seharusnya tidak
boleh hanya ditentukan secara sepihak baik oleh individu, kelompok, maupun institusi
tertentu. Tidak perlu seseorang atau sekelompok orang merasa menjadi satu satunya
“juru bicara Tuhan” yang terpilih untuk menjelaskan kehendak Tuhan seperti yang
tertuang dalam kitab suci Alquran. jika hal ini terjadi dan dilakukan, pada dasarnya ia
telah melakukan otoritarianisme tafsir dan cenderung akan melahirkan penafsiran serta
pemahaman yang despotic atau interpretative despotism.(kesewenang-wenangan
penafsiran).> Sehingga ujung-ujungnya adalah adanya sikap menutup rapat-rapat
keinginan Tuhan (the will of the divine), dan tindakan pengambil alihan begitu saja
otoritas author (Tuhan).®

Dari beberapa masalah diatas maka Khaled M. Abou El Fadl memberikan
sumbangsih pemikirannya tentang Hermeneutika. Kemunculan Khaled M. Abou EI-
Fadl dengan salah satu karyanya, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and
Women, telah menunjukkan betapa penting pendekatan hermeneutika bagi studi-studi
keislaman, khususnya dalam studi hukum Islam. Hermeneutika menurutnya bukanlah
suatu metode pendekatan yang dapat “merusak” tatanan konstruksi studi-studi
keislaman, tetapi hermeneutika dapat menjadi suatu penyegaran terhadap pemahaman
ilmu-ilmu keislaman yang telah terbakukan secara formal dalam bentuk teks kitab suci
dan kitab-kitab karya para ulama klasik. Hermeneutika dipergunakan supaya
pemahaman terhadap ilmu-ilmu keislaman itu agar bisa terus dinamis dan hidup dari
masa ke masa, sesuai dengan perkembangan ruang dan waktu.

Memahami Tentang Otoritas dan Otoritarianisme

Sebelum membahas hermeneutika Khaleed M. Abou el-Fadl, ada baiknya kita
memahami kata kunci otoritas dan otoritarianisme dalam gagasan hermeneutiknya.
Friedman mendefinisikan otoritas sebagai kemampuan untuk mempengaruhi orang lain
untuk mengikuti bentuk perbuatan tertentu dengan memperlihatkan manfaat dari

2 Amin Abdullah, “Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Fatwa-fatwa Keagamaan”, dalam kata
pengantar. Khaled Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Alih Bahasa:
R. Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2004), ix.

% Dalam bukunya “Kala Agama Jadi Bencana”, Charles Kimball menjelaskan bahwa ada lima
tanda yang bisa membuat agama busuk atau korup. Pertama, klaim kebenaran mutlak hanya pada
agamanya. Kedua, taglid secara membabi buta kepada pemimpin agamanya. ketiga, mengidealisasikan
zaman ideal masa lalu dan ingin mewujudkan pada zaman sekarang. Keempat, pencapaian tujuan dengan
membenarkan segala cara. Kelima, menyerukan perang suci. Lihat, Charles Kimball, Kalam Agama Jadi
Bencana, Terj. Nurhadi (Bandung: Mizan, 2003).

4 Amin Abdullah, Mendengarkan. xix-xx.

> Amin Abdullah, “Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Fatwa-fatwa Keagamaan”, Pengantar
pada buku Atas Nama Tuhan: dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Cet.l, Jakarta: Serambi IImu
Semesta, 2004, xii.

& Amin Abdullah, Mendengarkan. xx

77

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



perbuatan tersebut.” Sedangkan Hannah Arendt mendefinisikan otoritas sebagai sebuah
kekuatan yang membuat orang tunduk tanpa harus dibujuk.® Merujuk dari definisi
tersebut, dapat kita pahami bahwasanya otoritas adalah sebuah dorongan kekuatan
untuk mempengaruhi prilaku orang lain sehingga tunduk dalam sebuh prilaku tertentu.
Hal ini menunjukan bahwa otoritas mempunyai peranan penting dalam sebuah
kebijakan, oleh karenanya penggunaan otoritas mestinya digunakan sesuai dengan
koridor keadilan dan kemaslahatan ummat.

Kaleed M. Abou el-Fadl membedakan jenis otoritas menjadi dua yaitu otoritas
yang bersifat koersif dan otoritas yang bersifat persuasif. Otoritas koersif merupakan
kemampuan untuk mengarahkan perilaku orang lain dengan cara membujuk, mengambil
keuntungan, mengancam, atau menghukum, sehingga orang yang berakal sehat akan
berkesimpulan bahwa untuk tujuan praktis mereka tidak punya pilihan lain kecuali
harus menurutinya. Sedangkan otoritas persuasif merupakan kemampuan untuk
mengarahkan keyakinan atau prilaku seseorang atas dasar kepercayaan.® Perbedaan
tersebut sangatlah kontradiktif, karena bila dilihat dari pernyataan Khaleed otoritas
koersif lebih pada pemaksaan sedangkan otoritas persuasif lebih ditekankan pada
prilaku kesadaran yang dalam Agama Islam kita kenal dengan istilah “hidayah”.

Mengutip terminologi R.B Friedman, Abou El-Fadl membedakan antara
“memangku otoritas” (being in outhority) dan “memegang otoritas” (being an
authority). Menurut Friedman sebagaimana dikatakan Abou El- Fadl, “memangku
otoritas” diartikan suatu otoritas didapatkan dengan jabatan struktural dan cenderung
memaksa kepada orang lain untuk menerima otoritas tersebut. Dalam kasus ini tidak
dikenal adanya “ketundukan atas keputusan pribadi”, karena seseorang bisa saja
berbeda pendapat dengan yang memangku otoritas, namun tidak memiliki pilihan lain
kecuali mentaatinya. Sedangkan “pemegang otoritas” adalah suatu yang didapatkan
tanpa jabatan struktural dan paksaan, melainkan karena kapabilitas dan akseptabilitas
seseorang yang akhirnya memunculkan kesadaran orang lain untuk menerimanya.*°

Lantas untuk mengetahui siapa otoritas dalam Islam, Khaleed M. Abou el-Fadhl
dengan menggunakan teori otoritas tersebut mencoba mengkonstruksi gagasan tentang
pemegang otoritas dalam dikursus keislaman. Menurutnya, ada tiga hal yang
memainkan peranan penting dalam membentuk pemegang Otoritas dalam Islam yaitu:
pertama, kompetensi (autentisitas), kedua, penetapan makna, dan ketiga adalah
perwakilan.!! Pemegang otoritas yang otoritatif dalam pandangan Khaleed M. Abou el-
Fadhl dapat kita lihat melalui paparan kompetensi, penetapan makna, dan perwakilan.?

Sedangkan perbincangan otoritarianisme, ada beberapa definisi tentang
otoritarianisme yang dikemukakan oleh Khaleed Abou el-Fadhl. Pertama, Khaleed

7 Khaled M. Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Alih
Bahasa: R. Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2004), 38

8 1bid, .38.

® Ibid,. 37-38.

©1bid, 37-38.

1 1bid,. 50-5.

12 pembahasan mengenai kompetensi, penetapan makna, dan perwakilan selanjutnya akan
dijelaskan dalam pembahasan selanjutnya dalam hermeneutika negosiasi khaleed M. Abou el-Fadhl

78

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



mengatakan bahwa otoritarianisme adalah tindakan mengunci dan mengurung kehendak
Tuhan atau kehendak teks, dalam sebuah penetapan tertentu, dan kemudian menyajikan
penetapan tersebut sebagi sesuatu yang pasti, absolut, dan menentukan.” Kedua,
otoritarianisme merupakan tindakan yang melampaui otoritas atau kekuasaan yang
dimandatkan sedemikian rupa sehingga menyelewengkan atau mengambil alih
kekuasaan dari pemberi mandat.!® Ketiga, otoritarianisme merupakan tindakan dari
orang-orang yang menggunakan simbolisme dari komunitas interpretasi hukum tertentu
untuk mendukung argumentasi mereka.'* Keempat, otoritarianisme merupakan
pengabaian terhadap realitas ontologis Tuhan dan pengambilalihan kehendak Tuhan
oleh wakil Tuhan sehingga wakil tersebut secara efektif kemudian mengacu kepada
dirinya sendiri.*®

Dari keempat otoritarianisme yang di kemukakan oleh Khaleed diatas, terdapat
sebuah pemaknaan bahwa otoritarianisme dalam islam adalah tindakan kesewenangan
pembaca atau mufasir atas hak-hak Tuhan. Prilaku kesewenangan ini adalah tindakan
yang tidak memenuhi syarat pengendalian diri sehingga memunculkan klaim-klaim
palsu yang merampas hak Tuhan. Pengendalian diri adalah syarat penting dalam
mengintepretasikan sebuah teks-teks keagaman terkhusus dalam hukum islam, sehingga
dengan pengendalian diri Kita tidak terjebak dalam subjektifitas dan pemahaman teks
yang sempit.

Hermeneutika Negosiasi Khaled M. Abou el-Fadl

Hermeneutika khaleed M. Abou el-Fadl dikenal sebagai “hermeneutika
negosiatif”.!® Karena dalam proses pencarian maknanya diharuskan terjadinya pola
interaksi maupun dialog antara pengarang (author), teks, dan pembaca (reader). Oleh
karenanya menurut Khaleed M. Abou el-Fadl ketiga term tersebut harus ada
keseimbangan proses negosiasi dalam pengambilan sebuah makna. Dalam proses
negosiasi ini menurut Khaleed M. Abou el-Fadl yang terpenting adalah tidak adanya
dominasi antara teks, pengarang, dan pembaca dalam penetapan makna.l’ Proses
interaksi maupun negosiasi ini dianggap penting untuk mencari objektifitas makna,
karena apabila proses negosiasi ini hilang maka dapat menyebabkan sikap
otoritarianisme atau penafsiran yang dispotik (despotic interpretation) dalam diskursus
penafsiran terutama dalam hal hukum Islam.

13 1bid,,138-139.

14 1bid,.143.

15 Ibid,. 205.

6 Hermeneutika Khaleed dapat pula disebut “hermeneutika otoritatif” sebagai lawan dari
“hermeneutika dispotik”.Lihat. Imam Annas Muslihin, Signifikansi Hermeneutika Dalam Kajian Hukum
Islam Kontemporer: studi atas pemikiran Khaled Abou El-Fadl, DISERTASI, (Universitas Islam Negeri
Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2013). him.191; Teori hermeneutika yang digunakan oleh Khaleed Abou El
Fadl berbeda dengan pendekatan hermeneutika yang digunakan di lingkungan atau dalam tradisi biblical
studies yang menganggap pengarang teks telah meningggal (the death of author). Khaleed menjelaskan
bahwa pengarang Alquran adalah abadi, hidup terus menerus mengurusi mahkluk-NYa, pengarang
Alqguran tentu saja tidak rela jika karya magnum opus-NYa diselewengkan dan dijadikan legitimasi “atas
nama Tuhan”.Lihat.Supriatmoko, Konstruksi Otoritarianisme Khaleed Abou EI Fadl, dalam
Hermeneutika Alquran & Hadits. (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010). 280

17 Khaleed M. Abou El Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and Women.
(Oxford: Oneworld Publications, 2001), 90

79

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



Dalam hermeneutika Khaleed M. Abou el-Fadl, proses interaksi atau negosiasi

ini dipandang sangat penting sebelum memunculkan atau menetapkan sebuah makna.
Khaleed M. Abou el-Fadl juga memberikan tahapan-tahapan khusus agar penafsir atau
intrepreter tidak terjebak dalam penafsiran yang otoriter maupun otoritarialisme melalui
tahapan kompetensi, penetapan makna, dan perwakilan yang dipaparkan sebagai
berikut:

1. Kompetensi (autentisitas)

Kompetensi merupakan pembuktian sejarah dan pengujian autentisitas
dari perintah Tuhan atau Nabi. Maksudnya adalah agar kita mengetahui bahwa
perintah tersebut benar-benar datang dari Allah atau Nabi-Nya. Dengan
ungkapan yang lebih sederhana, bagaimana kita mengetahui bahwa seseorang
tidak berbohong dan menisbatkan sesuatu kepada Tuhan atau Nabi-Nya, padahal
sebenarnya Tuhan atau Nabi-Nya tidak mengatakan hal tersebut.8

Perbincangan utama mengenai kompetensi adalah sarana apa yang dapat
mengetahui kehendak Tuhan? Dalam konteks ini, Khaleed menegaskan bahwa
sarana yang dapat mengetahui atau menghantarkan pada kehendak atau maksud
tuhan adalah Alquran dan Sunnah. Dua sumber Alquran dan Sunnah ini
dikatakan Khaleed menduduki posisi tertinggi yang berisikan perintah, larangan,
himbauan dan lain sebagainya yang dapat di jadikan sebagai sarana untuk
mengetahui kehendak Tuhan. Sebagaimana yang penulis kutip dari pernyataan
Khaleed:

“The Qur’an and Sunnah are texts in the semnse that they are
comprised of symbol (letters and words) that invoke meaning in a reader.
These texts have an author and use linguistic symbols to signify meaning.
One could consider the Qur’an and Sunnah to be, in part, a set of
instructions intended to address an an audience. Their authoritativeness
in derived from the fact that they either come from God or that they tell
us something about what God is instructing us to do.”*®

Persoalan yang harus dibahas ketika mempertimbangkan sebuah teks
yang mengklaim berisi sesuatu tentang kehendak Tuhan adalah melakukan uji
kualifikasi atas teks tersebut. Kualifikasi yang dimaksudkan oleh Abou El-Fadl
adalah otoritas teks untuk mewakili atas nama atau tentang Tuhan. Jika sebuah
teks terbukti dari seorang sahabat Nabi, maka kita harus mempertanyakan sejauh
mana teks itu dapat mewakili atas nama Nabi, dan akhirnya atas nama Tuhan.
Dan jika ternyata teks tersebut berasal dari seorang yang saleh, cerdas atau
berilmu, maka kita harus mempertanyakan hal yang serupa.?’ Kita hanya

18 Khaled M. Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Alih

Bahasa: R. Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi, 2004), 49-50.

19 Khaleed M. Abou EI Fadl, Speaking.86.
2 Saya tidak berasumsi bahwa orang-orang yang saleh, cerdas, dan berilmu tidak dapat

menyampaikan sesuatu tentang dan dari Tuhan. Menurut paradigma hukum, berbeda dengan
keberwenangan Tuhan dan Nabi, keberwenangan orang-orang semacam itu bersifat tidak langsung dan
bersifat limpahan. (Khaled M. Abou El Fadl, dalam Atas Nama tuhan dari Fikih Otoriter ke Fikih
Otoritatif), 462.

80

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



mempertanyakan: kompetensi apa yang dimiliki oleh orang tersebut untuk
mewakili atas nama atau tentang Tuhan?. Pertanyaan ini terkait dengan
autentisitas media yang menyampaikan perintah-perintah otoritatif Tuhan
tersebut. Berikut adalah kutipan kualifikasi autentisitas teks yang di paparkan
Khaleed:

“By qualifications I mean the authority of the text to speak for or
about God. For instance, if a text is traced back to God (Tuhan sebagai
pengarang) or the prophet then it is eminently qualified to speak for or
about the Divine. If the text goes back to a Companion speak for the
Prophet, in turn, God. If the text goes back to a pious, intelegent, or
knowledgeable person, we must pose the same question.we are simply
asking: What competence does a particular source have to speak for or
about God? This question relates to the authenticity of the medium that
transmitted the authoritative instructions of the Divine"*

Dalam konteks kompetensi Alquran, Abou El-Fadl menyatakan dengan
landasan iman, bahwa Alquran adalah firman-firman Allah yang abadi dan
terpelihara kemurniannya. Kompetensi Alguran tidak usah diganggu gugat atu
diragukan lagi. Tampaknya Abou EIl-Fadl di sini bersikap tradisional dengan
tidak berspekulasi melakukan perdebatan panjang tentang kemurnian dan
keaslian Alguran, karena baginya yang relevan adalah bagaimana menentukan
makna dari Alquran tersebut. Dalam hal ini khaleed berlandaskan pada
keimanannya yang mengakui dan mempercayai bahwasanya Alquran memang
sudah autentik dan dapat sepenuhnya mewakili kehendak tuhan.

Atas dasar itu, persoalan kompetensi (otentisitas) hanya berlaku pada
sunah, tidak pada Alquran. Kompetensi sunah perlu dikaji ulang dan
dipertanyakan agar benar-benar otoritatif bisa mewakili “suara” Nabi sebagai
sumber otoritas setelah Alquran. Abou El-Fadl dalam membahas kompetensi
sunah menggunakan metodologi kritik hadis klasik (mustalah al-hadith) dari
kritik transmisi (naqd al-sanad) dan kritik perawi (‘ilm al-rijal dan al-jarh wa
al-ta’dil). Hal yang lebih penting menurut Abou El-Fadl, kajian hadist harus
menyentuh realitas sejarah. Dengan mengembangkan kajian pada kritik matan
(naqd al-matn) yang memungkinkan seseorang mengkaji konteks sosio-historis
hadist untuk landasan kontekstualisasi pada masa kekinian. Serta yang
terpenting juga menurut Abou El-Fadl ialah, membaca fenomena dari riwayat
hadis dengan berlandaskan kepada peran nabi, bukan mengatakan bahwa nabi
telah mengatakan sesuatu hadist, tetapi peran apa yang dimainkan oleh nabi
dalam sebuah riwayat tersebut.??

Pemahaman peran sosok nabi itu akan melahirkan perbedaan fungsi pada
sunah, jika nabi melakukan sebagai sosok manusia biasa, maka sunah itu tidak
memiliki otoritas sebagai sumber hukum, namun jika sebaliknya, nabi
memerankan sebagai utusan Tuhan yang harus diikuti, maka sunah tersebut

21 Khaleed M. Abou EI Fadl, Speaking, 86-87.
22 Khaled Abou El-Fadl, Atas Nama Tuhan, 130.

81

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



memiliki otoritas untuk diikuti. Selain itu Abou El-Fadl menegaskan perlu
membedakan antara hadist yang mutawatir dan ahad yang berbeda dalam kadar
otoritasnya bagi persoalan legislasi dan tindakan hukum.

. Penetapan makna

Sedangkan penetapan berarti sebuah tindakan untuk menentukan makna
sebuah teks. Selama perintah-perintah Tuhan bersandar pada sebuah teks, maka
perintah-perintah teks tersebut bersandar pada sebuah bahasa. Pada batas
tertentu bahasa memiliki sebuah realitas objektif karena maknanya tidak dapat
ditentukan secara terpisah oleh pengarang atau pembaca saja. Bahasa juga
memiliki makna dan penggunaan kosa kata yang telah disepakati, tapi makna
dan penggunaannya terus berubah dan bermutasi. Seorang pengarang biasanya
mengerahkan kreatifitas yang sangat besar untuk memilih simbol-simbol bahasa
yang paling bisa mengkomunikasikan gambaran yang ada pada pikirannya, tapi
ia tidak dapat mengontrol dampak sebuah bahasa pada penggunanya.?®

Oleh karenanya perlu dilakukan interaksi antara pengarang (author), teks
(text), dan pembaca (reader) melalui sebuah proses negosiasi antara ketiga pihak
dan salah satu pihak tidak boleh mendominasi dalam proses penetapan makna.
Dalam penentuan makna tidak dapat ditentukan oleh kelompok yang mana pun,
baik oleh pengarang (author) maupun oleh pembaca (reader) secara sepihak.
Pembahasan teks seharusnya merupakan produk interaksi yang hidup antara
pengarang (author), teks (text), dan pembaca (reader). ljtihad (penentuan
makna) sebenarnya terkandung arti adanya peran aktif dan interaksi yang hidup
dan dinamis antara ketiga elemen pelaku tersebut.

Dengan demikian, ada proses penyeimbangan di antara barbagai muatan
kepentingan yang dibawa oleh masing-masing pihak dan terjadi proses negoisasi
(negotiating process) yang terus menurus tak kenal henti, antara ketiga pihak.
Setiap aktor harus di hormati dan peran masing-masing pihak harus
dipertimbangkan secara sungguh sungguh. Setiap pihak harus dipertimbangkan
secara sungguh-sungguh. Setiap pihak yang terlibat dalam diskursus tidak boleh
menguasai, menekan, dan mendominasi pihak lain dalam menentukan makna
teks yang ingin dicari secara bersama-sama. Dengan demikian, proses pencarian
makna akan terus terbuka lebar sampai kapan pun, dan tidak ada finalitas yang
berujung pada kesewenang-wenangan. Inilah sesungguhnya makna terdalam dari
ungkapan dalam hukum Islam bahwa “setiap mujtahid adalah benar”. Jika
kemungkinan munculnya pemahaman baru tertutup, maka adagium tadi tidak
ada gunanya.?*

21bid,. HIm. 133.
2Amin Abdullah, Pendekatan Hermeneutik,....HIm. xii.

82

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



Bagan Hermeneutika Khaled M.Abou EI-Fadl.

Proses Negoisasi
Kontruksi
Dinamika Interaktif

Pembaca/
Reader

Pengarang/A

uthor

3. Perwakilan

Persoalan ketiga dalam mengkaji konstruk otoritas dalam diskursus
hukum Islam adalah terkait dengan perwakilan. Namun persoalan yang muncul
kemudian siapakah yang berhak untuk memastikan dan menyelesaikan
persoalan kompetensi dan penetapan makna, sekaligus bagaimana format
kelembagaan untuk menentukan otentisitas, makna, dan pelaksanaannya, apakah
persoalan tersebut diserahkan kepada kreativitas individu para pengikut agama,
atau haruskah dibentuk sebuah institusi khusus? Abou EIl-Fadl menyebut
persoalan ini sebagai persoalan perwakilan.?®

Terlepas dari asumsi bahwa Tuhan mempunyai otoritas dalam
menentukan hukum, manusia juga diberi mandat (peran) sebagai penentu
hukum untuk mewakili suara Tuhan dan Nabi (khalifah fil ard). Namun
pelimpahan otoritas Tuhan kepada manusia membuka ruang otoritarianisme, jika
manusia menyalah gunakan otoritas atau mandat Tuhan, melakukan tindakan di
luar batas kesewenangan hukum yang dimilikinya atas ultra vires, bahkan
menuhankan dirinya. Dengan menutup teks rapat-rapat (pintu ijtihad ditutup),
maka teks akan dipandang tidak lagi relevan. Penetapan makna terakhir yang
dilekatkan pada teks akan menyegel makna teks untuk selamanya. Inilah yang
kemudian akan terjebak pada tindakan otoriter bahwa teks seperti inilah yang
paling benar, tanpa melihat konteks dibalik teks itu.

2 Khaled Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan, 50.
83

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



Beberapa wakil Tuhan (orang-orang Islam yang beriman dan saleh
disebut dengan wakil umum) menundukkan keinginannya dan menyerahkan
sebagian keputusannya kepada sekelompok orang atau wakil dari golongan
tertentu (yaitu para ahli hukum). Mereka melakukan itu karena mereka
memandang wakil dari golongan tersebut memiliki otoritas. kelompok khusus
ini menjadi otoritatif karena dipandang memiliki kompetensi dan pemahaman
khusus terhadap perintah Tuhan.?

Konteks perwakilan umum disebut oleh Abou El-Fadl sebagai manusia
dan bertagwa dan sebagai pribadi-pribadi manusia yang shaleh, akan tetapi pada
tataran realitas ia tidak memiliki kemampuan untuk memahami kehendak
Tuhan, sehingga wakil-wakil umum menyerahkan keputusannya kepada wakil
khusus yang oleh Abou El-Fadl disebut sebagai ahli hukum Islam. Dengan
demikian, wakil khusus mempunyai tanggung jawab yang besar dalam
pelimpahan otoritas. Oleh karenaya khaleed memberikan standart atau syarat-
syarat khusus yang harus di miliki para ahli hukum atau setiap manusia yang
memberikan penafsiran atau makna teks yang otoritatif dalam mewakili Tuhan.
Sehingga dalam proses ijtihatnya akan lebih mempedulikan signifikansi makna
teks yang akan atau sedang ditafsirkan. Khaleed memberikan lima syarat kepada
wakil-wakil Tuhan sebagai berikut:

1. Kejujuran, (honesty), yaitu sikap tidak berpura-pura dalam memahami
apa yang sebenarnya tidak ia ketahui dan bersikap terus terang tentang
sejauh mana ilmu dan kemampuannya dalam memahami kehendak
Tuhan

2. Kesungguhan (diligence), yaitu upaya yang keras dan hati-hati karena
bersentuhan dengan hak orang lain. Dalam hal ini, kesungguhan
merupakan upaya-upaya memahami berdasarkan ilmu, bukan nafsu,
kesombongan, atau kepentingan pribadi.

3. Keseluruhan (comprehensiveness), yaitu upaya untuk menyelidiki
kehendak Tuhan secara menyeluruh dan mempertimbangkan semua
nashsh yang relevan.

4. Rasionalitas (reasonabless), yaitu upaya penafsiran dan analisis
terhadap nashsh secara rasional.

5. Pengendalian diri (self-restraint), yaitu tingkat kerendahatian dan
pengendalian diri yang layak dalam menjelaskan kehendak Tuhan
dengan cara berperan objektif dan berpandangan Universal.?’

Kesimpulan

Berdasarkan paparan di atas, dapat disimpulkan bahwa hermeneutika Khaleed

M. Abou El-Fadl berperan sebagai pencarian objektifitas makna melalui keseimbangan
negosiasi antara teks, pengarang, dan pembaca dalam proses intepretasi. Tujuanya agar
seseorang maupun kelompok seperti (CRLO) tidak mudah terjebak dalam sikap

2 |bid, 98.
27 Khaleed M. Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan. him.100-103.

84

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



otoritarianisme yang berujung pada dispotic interpretation dengan cara mengunci teks-
teks agama atau fatwa dalam ideologinya. Sehingga berakibat integritas teks tidak
dinamis dan tidak mampu menjalankan fungsinya dalam merespon tantangan global dan
problematika sosial yang di hadapi. Oleh karena itu, hermeneutika Khaleed M. Abou
El-Fadl dirasa penting guna refrensi bagi individu maupun kelompok yang hendak
merumuskan hukum islam atau tafsiran islam sehingga intepreter mampu menjadi wakil
Tuhan yang otoritatif.

85

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



Daftar Pustaka

Fahruddin Faiz, Hermeneutika Alquran Tema-tema Kontroversial. Yogyakarta:eLSAQ
Press, 2005.

Khaled Abou El Fadl, Atas Nama Tuhan: Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, Alih
Bahasa: R. Cecep Lukman Yasin, Jakarta: Serambi, 2004.

Charles Kimball, Kalam Agama Jadi Bencana, Terj. Nurhadi, Bandung: Mizan, 2003.

Imam Annas Muslihin, Signifikansi Hermeneutika Dalam Kajian Hukum Islam
Kontemporer: studi atas pemikiran Khaled Abou EIl-Fadl, DISERTASI,
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2013.

Supriatmoko, Konstruksi Otoritarianisme Khaleed Abou El Fadl, dalam Hermeneutika
Alguran & Hadits. Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010.

Khaleed M. Abou El Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority, and
Women. Oxford: Oneworld Publications, 2001.

86

Al Furgan: Jurnal Imu Al Qur’an dan Tafsir, Volume 2 Nomor 1 Juni 2019



