
 

 

125 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 

 
 

PESAN MORAL KOMUNIKASI ORANG TUA DAN ANAK DALAM 

ALQURAN (ANALISIS METODE TAFSIR TEMATIK) 

 
M. Najib Tsauri 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 

E-mail: m.najib_tsauri@uinjkt.ac.id 

 

Abstract 

This paper discusses the interpretation of verses of parent and child 

communication from the Qur'an. The purpose of this discussion is to explore 

the moral message of parent and child communication that is the object of 

discussion. The object of this research is the Prophet Ibrahim and his son, 

Luqmān and his son, Prophet Ya„qūb and his son, and Prophet Nūḥ and his 

son. The importance of this discussion is to find moral values or messages 

in the stories in the Qur'an which will later become ibrāh or lessons for 

Muslims. To get in-depth results, this study uses a thematic method. As the 

name implies, this method is an attempt to understand the verses of the 

Qur'an by seriously studying the related verses. 

 

Keywords: Communication, Parents, Children, Thematic. 

 

 

 

Pendahuluan 

Sebagai makhluk sosial, manusia menduduki posisi yang lebih baik dan mulia. 

Karena manusia merupakan makhluk yang diberi karunia bisa berbicara. Dengan 

kemampuan berbicara itulah, memungkinkan manusia membangun interaksi sosialnya 

sebagaimana yang dipahami dari QS. al-Raḥmān [55]: 4.
1
 Pendapat ini senada dengan 

Ibn Aṭiyyah bahwa kata al-bayān pada ayat ini ditafsirkan dengan berbicara (al-nuṭq).
2
 

Lebih jelas Kusnadi menjelaskan bahwa kemampuan berbicara berarti 

kemampuan berkomunikasi. Berkomunikasi adalah sesuatu yang dibutuhkan di hampir 

setiap kegiatan manusia. Dengan komunikasi dapat membentuk saling pengertian dan 

menumbuhkan persahabatan, memelihara kasih sayang, menyebarkan pengetahuan, dan 

melestarikan peradaban. Akan tetapi, dengan komunikasi, menurut Jalaluddin Rahmat 

                                                           
1
 yang oleh al-Ṣābūnī ditafsirkan bahwa, manusia diberikan petunjuk oleh Allah untuk ”علمه البيان“ 

bisa berkomunikasi sehingga dapat menerangkan maksud sesuatu. Lihat Muḥammad „Alī al-Ṣābūnī, 

Ṣafwat al-Tafāsīr, terj. Yasin (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2011), 48. 
2
 Lihat, Abī Muḥammad „Abd al-Haqq bin Ghālib bin Aṭiyyah, al-Muḥarar al-Wajīz fī Tafsīr al-

Kitāb al-„Azīz, taḥqīq. „Abd al-Salām „Abd al-Syāfī Muḥammad (Beirūt: Dār al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1422 

H./2001 M.), juz 5,  223. 



 

 

 

126 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

dapat pula menyebabkan perselisihan, menghidupkan permusuhan, menanamkan 

kebencian, merintangi kemajuan, dan menghambat pemikiran.
3
  

Kenyataan ini sekaligus memberi gambaran betapa kegiatan komunikasi bukanlah 

sesuatu yang mudah dilakukan oleh setiap manusia. Anggapan ini boleh jadi didasarkan 

atas dasar asumsi bahwa komunikasi merupakan suatu yang alamiah dan yang tidak 

perlu dipersoalkan sehingga seseorang cenderung tidak melihat kompleksitasnya atau 

tidak menyadari bahwa dirinya sebenarnya berkekurangan atau tidak berkompeten 

dalam kegiatan pribadi yang paling pokok ini. Dengan demikian, menurut James G. 

Robbins dan Barbara S. Jones, berkomunikasi secara efektif sebenarnya merupakan 

suatu perbuatan yang paling sukar dan kompleks yang pernah dilakukan seseorang.
4
 

Khususnya komunikasi dalam keluarga.
5
 

Keluarga merupakan lingkungan pendidikan pertama dan utama bagi anak, karena 

di sanalah anak mulai mengenal segala sesuatunya hingga mereka menjadi tahu dan 

mengerti. Di mana semua ini tidak akan terlepas dari tanggung jawab keluarga terutama 

orang tua yang memegang peran yang sangat penting bagi kehidupan anaknya. Oleh 

karena itu, orang tua bertanggung jawab atas proses pembentukan perilaku anak, 

sehingga diharapkan selalu memberikan arahan, memantau, mengawasi dan 

membimbing perkembangan anak melalui interaksi antara orang tua dengan anak dalam 

lingkungan keluarga. 

Pendapat M. Quraish Shihab misalnya, keluarga adalah jiwa masyarakat dan 

tulang punggungnya. Kesejahteraan lahir batin dan batin yang dinikmati oleh suatu 

bangsa, atau sebaliknya, kebodohan dan keterbelakangannya, adalah cerminan dari 

keadaan keluarga-keluarga yang hidup pada masyarakat tersebut. Hakikat di atas adalah 

kesimpulan pandangan para pakar dari berbagai disiplin ilmu, termasuk pakar-pakar 

agama Islam. Itulah antara lain yang menjadi sebab sehingga agama Islam memberikan 

perhatian yang sangat yang sangat besar terhadap pembinaan keluarga, perhatian yang 

sepadan dengan perhatiannya terhadap kehidupan individu serta kehidupan umat 

manusia secara keseluruhan.
6
 

Tetapi, dewasa ini peranan orang tua sebagai pendidik yang pertama bagi anak-

anaknya nampak semakin terabaikan di masyarakat kita. Dengan alasan berbagai 

kesibukan orang tua baik karena desakan kebutuhan ekonomi, profesi ataupun hobi 

yang sering menjadi penyebab kurang adanya kedekatan antara orang tua dengan anak-

anaknya. Kondisi demikianlah menjadi penghalang terhadap hubungan antara orang tua 

dan anak yang berpengaruh terhadap perkembangan anak baik secara fisik maupun 

psikis.
7
 

                                                           
3
 Kusnadi, “Komunikasi Interpersonal Pada Kisah Ibrahim (Studi Analisis Kisah dalam Alquran)”, 

Istinbath/No.15/Th. XIV/Juni/2015/21-34, h. 21-22. Atau lihat Jalaluddin Rakhmat, Psikologi 

Komunikasi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2000),  vii. 
4
 James G. Robbins dan Barbara S. Jones, Komunikasi yang Efektif, terj. Turman Sirait. (Jakarta: 

Pedoman Ilmu Jaya, 1986), 3. 
5
 Kusnadi, “Komunikasi dalam Alquran (Studi Analisis Komunikasi Interpersonal pada Kisah 

Ibrahim)”, Intizar, Vol. 20, No. 2, 2014,  268.  
6
 M. Quraish Shihab, Membumikan Alquran (Bandung: Mizan, 1995), 253. 

7
 Hilmi Mufidah, “Komunikasi antara Orang Tua dengan Anak dan Pengaruhnya terhadap Perilaku 

Anak: Studi Kasus di SMP Islam al-Azhar 2 Pejaten Jakarta Selatan” (Skripsi PAI Fakultas Tarbiyah dan 

Keguruan UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2008), 1-2. 



 

 

 

127 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

Di dalam Islam, pembentukan keluarga diawali dengan terciptanya hubungan suci 

yang menjalin dan mengikat seorang laki-laki dan perempuan melalui perkawinan yang 

sah. Dalam bentuk yang paling umum dan sederhana, keluarga terdiri dari ayah, ibu, 

dan anak. Dua komponen yang pertama, ibu dan ayah, dapat dikatakan sebagai 

komponen yang sangat menentukan kehidupan anak. Baik ayah maupun ibu, keduanya 

adalah pengasuh utama dan pertama bagi sang anak dalam lingkungan keluarga, baik 

karena alasan biologis maupun psikologis.
8
 Dalam proses menjalankan tugas inilah, 

komunikasi antara orang tua dan anak memiliki peran yang sangat penting. 

Perhatian Islam dalam persoalan ini adalah dengan pembentukan keluarga yang 

benar, yaitu diawali dengan pernikahan antara laki-laki dan perempuan. Dalam bentuk 

umum dan sederhana keluarga meliputi ayah, ibu –orang tua– dan anak. Komponen 

penting dalam sebuah keluarga adalah ayah dan ibu. Hal ini karena orang tua sangat 

berpengaruh terhadap kehidupan anak. Secara sederhana, orang tua berpengaruh karena 

merekalah yang berperan sebagai pengasuh dan pendidik utama bagi anak.
9
 Dalam 

proses pengasuhan dan pendidikan inilah, peran komunikasi antara orang tua dan anak 

sangatlah penting. 

Dalam hal komunikasi orang tua dan anak, Alquran pun menampilkan dan 

mencontohkannya. Penyajian bentuk komunikasi tersebut, ditampilkan dengan menarik 

dan memunculkan keteladanan-keteladanan, baik spiritual maupun moral. Karena 

memang Alquran mempunyai tujuan utama menjadi pedoman dalam menata kehidupan 

agar memperoleh kebahagiaan dunia dan akhirat. Agar tujuan itu dapat direalisasikan, 

maka Alquran datang dengan petunjuk-petunjuk, keterangan-keterangan, prinsip-

prinsip, baik yang bersifat global maupun terperinci, yang eksplisit maupun implisit, 

dalam berbagai persoalan dan bidang kehidupan.
10

  

Menyoroti lebih jauh komunikasi orang tua dan anak yang disebutkan dalam 

Alquran, adalah sesuatu yang menarik. Lebih lagi karena Alquran mempunyai 

karakteristik yang khas yaitu salah satunya dengan mencantumkan kisah. Uniknya lagi, 

Alquran ketika mengkisahkan tidak menjelaskan secara berurutan, kronologis dan tidak 

memuat secara panjang lebar.
11

 Selain itu, Alquran  ketika menyebutkan kisah-kisah 

seringkali diungkapkan secara berulang-ulang di berbagai tempat dengan bentuk yang 

berbeda.
12

 Tapi, hal tersebut tidak bisa mengurangi nilai Alquran sebagai wahyu untuk 

mengungkap petunjuk, peringatan an sumber ilmu pengetahuan. 

Para pakar komunikasi sepakat dengan para psikolog bahwa kegagalan 

komunikasi berakibat fatal baik secara individual maupun sosial. Secara individual, 

kegagalan komunikasi menimbulkan frustasi, demoralisasi, aliensi, dan penyakit-

                                                           
8
 Fuaduddin TM, Pengasuhan Anak dalam Keluarga Islam (Jakarta: Lembaga Kajian Agama dan 

Jender Kerjasama dengan Perserikatan Solidaritas Perempuan, 1999), 5-6. 
9
 Fuaduddin  TM,  Pengasuhan  Anak  dalam  Keluarga  Islam, 5-6. 

10
 Muhammad Arkoun, Kajian Kontemporer Alquran (Bandung: Penerbit Pustaka, 1998),  4. 

11
 Aḥmad  al-Shirbāshī,  Sejarah Tafsir Qur‟an,  terj.  Tim  Pustaka  Firdaus  (Jakarta:  Pustaka 

Firdaus, 1985), 59. 
12

 Mannā‟ Khalīl al-Qaṭṭān, Studi Ilmu-ilmu Alquran, terj. Mudzakir AS (Jakarta: Litera Antar 

Nusa, 1992), 433. 



 

 

 

128 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

penyakit jiwa yang lain. Secara sosial, kegagalan komunikasi menghambat saling 

pengertian, kerjasama, toleransi, dan merintangi pelaksanaan norma-norma sosial.
13

 

Terkait dengan hal di atas, untuk memberi pelajaran kepada orang-orang mukmin, 

Alquran telah menyuguhkan beberapa kisah orang tua dan anak. Bagaimana tokoh-

tokoh tersebut menjalim komunikasi dalam keluarganya, tampaknya akan memunculkan 

sesuatu yang diperlukan sebagai sebuah teladan maupun cerminan dalam menghadapi 

kehidupan. 

Menelisik lebih jauh dinamika kehidupan orang tua dan anak yang dikisahkan 

beberapa nabi digambarkan oleh Alquran sebagai kepala rumah tangga. Sehingga 

menjadi pelajaran dan keteladanan bagi umat manusia, dan menuntut mereka untuk bisa 

menarik manfaat darinya. 

Berkaitan dengan model komunikasi interpersonal orang tua dan anak, Alquran 

dengan dimensi-dimensi kemanusiaan, kekinian, dan keduniawiannya menawarkan 

model-model komunikasi interpersonal yang efektif, kontekstual, indah dan penuh 

hikmah yang tergambar pada kisah Nabi Ibrāhīm dan Ismā‟il dalam QS. al-Ṣāffāt [37]: 

102: 

 ًِ ْبَ ََ عْيَ قبَهَ يٰجُْيََّ اِِّّيْْۤ اسَٰي فًِ اىْ عَهُ اىضَّ ٍَ ب ثيَغََ  ََّ برَا رشَٰي   فيََ ٍَ ّْظشُْ  قبَهَ  اَِّّيْْۤ ارَْثحَُلَ فبَ

شُ   ٍَ ب رؤُْ ٍَ بثَذَِ افْعَوْ 
َِ  يْٰۤ جشِِيْ َِ اىصّٰ ٍِ  ُ

ٰ
ءَ اّللّ ُْ شَبْۤ   - صَزجَِذُّيِْْۤ اِ

Maka tatkala anak itu sampai (pada umur sanggup) berusaha bersama-sama 

Ibrāhīm, Ibrāhīm berkata: "Hai anakku Sesungguhnya aku melihat dalam mimpi 

bahwa aku menyembelihmu. Maka fikirkanlah apa pendapatmu!" ia menjawab: 

"Hai bapakku, kerjakanlah apa yang diperintahkan kepadamu; insya Allah kamu 

akan mendapatiku Termasuk orang-orang yang sabar". 

 

Ayat ini menceritakan tentang Nabi Ibrāhīm yang diperintahkan Allah untuk 

menyembelih anaknya. Terdapat hikmah yang diambil dari ayat ini, bahwa Nabi 

Ibrāhīm ketika berkomunikasi dengan metode dialog dan menggunakan bahasa yang 

indah. Dengan cara ini, ada pembagian kesempatan untuk menyampaikan pendapat dan 

pesan antara keduanya, sehingga tidak terjadi paksaan. Hal ini akan menciptakan 

suasana harmonis dalam keluarga yang masing-masing pihak saling menghargai dan 

menghormati pribadi masing-masing, sehingga akan terbina rasa tanggung jawab yang 

dalam diri setiap individu keluarga.
14

 Dengan demikian akan tercermin ekspresi kasih 

sayang yang ditunjukkan oleh Nabi Ibrāhīm dengan menggunakan kalimat “ ّيبَنَُى” kepada 

anaknya. 

Berdasarkan fenomena yang terjadi, serta solusi yang menarik yang ditawarkan 

Alquran dalam menghadapi permasalahannya. Pengkajian lebih lanjut mengenai 

jawaban Alquran terhadap persoalan kekinian yang berkaitan dengan ragam komunikasi 

orang tua dan anak dan dunia komunikasi menjadi kajian langka, sehingga dengan 

penelitian ini diharapkan dapat menambah khazanah studi Alquran dan tersingkap 

makna dibalik apa yang ditawarkan Alquran itu sendiri. Adapun penggunaan metode 

                                                           
13

 Jalaluddin Rakhmat, Islam Aktual: Refleksi-Sosial Seorang Cendikiawan Muslim (Bandung: 

Mizan, 1994), 76. 
14

 Juwariyah, Dasar-dasar Pendidikan Anak dalam Alquran (Yogyakarta: Sukses Offset, 2010), h. 

74-75. 



 

 

 

129 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

tematik sebagai upaya mengkonstruk secara logis menjadi sebuah konsep yang utuh. 

Maka dari itu, pentingnya membahas penafsiran ayat-ayat komunikasi orang tua dan 

anak yang kemudian mengambil berbagai pelajaran darinya, tentu merupakan suatu hal 

yang menarik.  

 

Pembahasan 

Wawasan Al Quran Tentang Komunikasi 

Secara etimologis, istilah komunikasi merupakan terjemahan dari kata 

communication yang awalnya berkembang di Amerika. Secara terminologis menurut 

Webster New Dictionary sebagaimana dikutip oleh Sri Haryani bahwa “komunikasi 

dimaknai sebagai seni mengekpresikan ide-ide atau pikiran, baik melalui lisan maupun 

tulisan”.
15

 

Terminologi lain dikemukakan oleh Hovland seperti yang dikutip Efendi bahwa 

“Communication is the process by which an individual as communicator transmits 

stimuli to modify the behavior of other individuals”. Komunikasi merupakan suatu 

proses di mana seorang komunikator mengirimkan stimulus untuk mengubah perilaku 

dari orang lain atau komunikan.
16

 

Komunikasi adalah “proses penyampaian pesan oleh komunikator kepada 

komunikan melalui media yang menimbulkan efek tertentu”. Pengertian tersebut 

Mengidentifikasi unsur-unsur komunikasi yakni: komunikator, pesan, media, 

komunikan, dan efek. Agar jalannya komunikasi berkualitas, maka diperlukan 

pendekatan komunikasi yaitu pendekatan secara ontologis (apa itu komunikasi), secara 

aksiologis (bagaimana berlangsungnya komunikasi yang efektif) dan secara 

epistemologis (untuk apa komunikasi itu dilaksanakan).
17

 

Konsep komunikasi menurut John R. Wenburg, William W. Wilmoth dan 

Kenneth K Sereno dan Edward M Bodaken terbentuk menjadi 3 tipe. Pertama, searah, 

pemahaman ini bermula dari pemahaman komunikasi yang berorientasi sumber yaitu 

semua kegiatan yang secara sengaja dilakukan seseorang untuk menyampaikan 

rangsangan untuk membangkitkan respon penerima. 

Kedua, interaksi, pandangan ini menganggap komunikasi sebagi proses sebab-

akibat, aksi-reaksi yang arahannya bergantian. Ketiga, transaksi, konsep ini tidak hanya 

membatasi unsur sengaja atau tidak sengaja, adanya respon teramati atau tidak teramati 

namun juga seluruh transaksi perilaku saat berlangsungnya komunikasi yang lebih 

cenderung pada komunikasi berorientasi penerima. Berbicara mengenai komunikasi 

berarti kita pun akan berbicara mengenai bahasa. Hal ini dikarenakan komunikasi dan 

bahasa merupakan satu kesatuan yang tak dapat dipisahkan (bersifat komplementer). 

Sejarah telah mencatat bahwa tak ada satu bangsa pun yang tidak mempunyai bahasa 

sebagai alat komunikasi efektif dalam proses sosialnya.
18

 

                                                           
15

 Sri Haryani, Komunikasi Efektif untuk Mendukung Kinerja Perkantoran (Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu, 2002), cet. 3,  19. 
16

 Onong Uchjana Effendy, Ilmu Komunikasi:Teori dan Praktek (Bandung: Rosda Karya, 2006), h. 

31. Atau lihat A. Markarma, “Komunikasi Dakwah Efektif dalam Perspektif Alquran”, Hunafa: Jurnal 

Studia Islamika, Vol. 11, No. 1, Juni 2014, 130. 
17

 A. Markarma, “Komunikasi Dakwah Efektif dalam Perspektif Alquran”, 130. 
18

 A. Markarma, “Komunikasi Dakwah Efektif dalam Perspektif Alquran”, 131. 



 

 

 

130 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

Alquran menyebut komunikasi sebagai salah satu fitrah manusia. Untuk 

mengetahui bagaimana manusia seharusya berkomunikasi. Alquran memberikan kata 

kunci (keyconcept) yang berhubungan dengan hal itu. Al-Shaukānī, misalnya 

mengartikan kata kunci al-bayān sebagai kemampuan berkomunikasi. Selain itu, kata 

kunci yang dipergunakan Alquran untuk komunikasi ialah al-qaul. Dari al-qaul ini, 

Jalaluddin Rakhmat menguraikan prinsip, qaulan sadīdan yakni kemampuan berkata 

benar atau berkomunikasi dengan baik.
19

 

Dengan komunikasi, manusia mengekspresikan dirinya, membentuk jaringan 

interaksisosial, dan mengembangkan kepribadiannya. Para pakar komunikasi sepakat 

dengan parapsikolog bahwa kegagalan komunikasi berakibat fatal baik secara individual 

maupun sosial. 

Secara individual, kegagalan komunikasi menimbulkan frustasi; demoralisasi, 

alienasi, dan penyakit-penyakit jiwa lainnya. Secara sosial, kegagalan komunikasi 

menghambat saling pengertian, menghambat kerja sama, menghambat toleransi, dan 

merintangi pelaksanaan norma-norma sosial Alquran menyebut komunikasi sebagai 

salah satu fitrah manusia. Dalam QS. al-Raḥmān [55]: 1-4: 

  ُِ َٰ حْ َُ   - اىَشَّ ٌَ اىْقشُْاٰ َُ   - عَيَّ ّْضَب َُ  - خَيقََ الِْْ هُ اىْجيَبَ ََ  -عَيَّ
(Tuhan) yang Maha pemurah, Yang telah mengajarkan Alquran. Dia menciptakan 

manusia. Mengajarnya pandai berbicara. 

Al-Shaukānī dalam Tafsīr Fatḥ al-Qadīr mengartikan al-bayān sebagai 

kemampuan berkomunikasi.
20

 Untuk mengetahui bagaimana orang-orang seharusnya 

berkomunikasi secara benar (qaulan sadīdān), harus dilacak kata kunci (key-concept) 

yang dipergunakan Alquran untuk komunikasi. Selain al-bayān, kata kunci untuk 

komunikasi yang banyak disebut dalam Alquran adalah “al-qaul” dalam konteks 

perintah (amr), dapat disimpulkan bahwa ada enam prinsip komunikasi dalam Alquran 

yakni qaulan sadīdān (QS. al-Nisā‟ [4]: 9 dan QS. al-Aḥzāb [33]: 70), qaulan balīghān 

(QS. al-Nisā‟ [4]: 63), qaulan mansūrān (QS. al-Isrā‟ [17]: 28), qaulan layyinan (QS. 

Ṭāhā [20]: 44), qaulan karīmān (QS. al-Isrā‟ [17]: 23), dan qaulan ma‟rūfān (QS. al-

Nisā‟ [4]: 5). 

Kata qaulan sadīdān disebut dua kali dalam Alquran, yakni: 

Pertama Allah menyuruh manusia menyampaikan qaulan sadīdān (perkataan 

benar) dalam urusan anak yatim dan keturunan, yakni QS. al-Nisā‟ [4]: 9 sebagai 

berikut; 

ٌْ  وَىْيخَْشَ  يَّخً ظِعٰفبً خَبفىُْا عَييَْهِ ٌْ رُسِّ ِْ خَيْفهِِ ٍِ َِ ىىَْ رشََمُىْا  َ وَىْيقَىُْىىُْا  اىَّزِيْ
ٰ
فيَْيزََّقىُا اّللّ

 قىَْلًْ صَذِيْذًا
Dan hendaklah takut kepada Allah orang-orang yang seandainya meninggalkan 

dibelakangmereka anak-anak yang lemah, yang mereka khawatir terhadap 

(kesejahteraan) mereka.oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa kepada Allah 

dan hendaklah mereka mengucapkan perkataan yang benar. 

                                                           
19

 Rahmat, Efektivitas Berkomunikasi dalam Islam (Bandung: Mizan, 1999), cet. 1,  71. 
20

 Al-Shaukānī, Tafsīr Fatḥ al-Qadīr (Beirūt: Dār al-Fikr, t.th), Jilid 5,  251. 



 

 

 

131 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

Kedua, Allah memerintahkan qaulan sesudah takwa, sebagaimana firman Allah 

dalam QS. al-Aḥzāb [33]: 70: 

َ وَقىُْىىُْا قىَْلًْ صَذِيْذًا  
ٰ
ْىُا ارَّقىُا اّللّ ٍَ َِ اٰ بيَُّهَب اىَّزِيْ

  - يْٰۤ
Hai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu kepada Allah dan Katakanlah 

perkataan yang benar. 

Jadi, Allah swt., memerintahkan manusia untuk senantiasa bertakwa yang 

dibarengi dengan perkataan yang benar. Nanti Allah akan membalikkan amal-amal 

kamu, mengampuni dosa kamu. Siapa yang taat kepada Allah dan Rasul-Nya niscaya ia 

akan mencapai keberuntungan yang besar. 

Jadi, perkataan yang benar merupakan prinsip komunikasi yang terkandung dalam 

Alquran dan mengandung beberapa makna dari pengertian benar. Diantaranya kata 

benar yang sesuai dengan kriteria kebenaran. Ucapan yang benar tentu ucapan yang 

sesuai dengan Alquran, al-Sunnah, dan ilmu. Alquran menyindir dengan keras orang-

orang yang berdiskusi tanpa merujuk pada al-Kitab, petunjuk, dan ilmu. 

Sebagaimana Firman Allah QS. al-Ḥajj [22]: 8; 

ْيِْشٍ   ٍُّ لَْ مِزٰتٍ  لَْ هُذًي وَّ ٌٍ وَّ ِ ثِغَيْشِ عِيْ
ٰ
ِْ يُّجَبدِهُ فًِ اّللّ ٍَ َِ اىَّْبسِ  ٍِ    - وَ

Dan di antara manusia ada yang membantah tentang (keesaan) Allah tanpa ilmu 

pengetahuan atau petunjuk dan tanpa kitab yang memberi penerangan. 

Alquran menyatakan bahwa berbicara yang benar, menyampaikan pesan yang 

benar-benar adalah prasyarat untuk kebesaran, kebaikan, kemaslahatan dan amal. 

Apabila inginsukses dalam karir, ingin memperbaiki masyarakat, maka kita harus 

menyebarkan pesan yang benar. Dengan perkataan lain, masyarakat menjadi rusak 

apabila isi pesan komunikasi tidak benar, apabila isi pesan komunikasi tidak benar, 

apabila orang menyembunyikan kebenaran karena takut menghadapai establishmen atau 

rezim yang menegakkan sistemnya di atas penipuan atau penutupan kebenaran menurut 

Alquran tidak akan bertahan lama.
21

 

Pesan Moral Ayat-Ayat  Komunikasi Orang Tua dan Anak 

Pelacakan penulis terkait sinopsis ayat komunikasi orang tua dan anak dalam 

Alquran sebagai berikut: Nabi Nūḥ dan Kan‟an, Nabi Ibrāhīm, Ismā‟il dan Azār, Nabi 

Ya„qūb dan Nabi Yūsuf, Nabi Mūsā dan Ibunya, Syaikh Madyan dan Putrinya, dan 

Luqmān dan Putranya. Akan tetapi penulis membatasi penelitian terhadap komunikasi 

Nabi Ibrāhīm dan putranya, Luqmān dan putranya, Nabi Ya„qūb dan putranya, dan Nabi 

Nūḥ dan putranya. Adapun ayat-ayat menjadi pembahasan di antaranya adalah QS. Hūd 

[11]: 42 dan 45, QS. Yūsuf [12]: 4, 5, 67, 87, QS. Luqmān [31]: 13, 16 dan 17, QS. al-

Ṣāffāt [37]: 102. 

Hasil pembahasan ini, penulis menganalisis komunikasi orang tua dan anak 

sebagaimana ayat-ayat yang sudah ditafsirkan kemudian dikomparasikan dengan 

berbagai sumber atau referensi yang terkait dengan pembahasan, sehingga dapat 

                                                           
21

 Muh. Syawir Dahlan, “Etika Komunikasi dalam Alquran dan Hadis”, Jurnal Dakwah Tabligh, 

Vol .15, No. 1, Juni 2014, 119. 



 

 

 

132 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

ditemukan nilai-nilai atau pesan moral dalam kisah-kisah dalam Alquran yang 

kemudian akan menjadi ibrāh/pelajaran bagi umat muslim. 

1. Ajakan kepada Tauhid  

Kata tauhid berasal dari kata-kata waḥḥada, yuwaḥḥidu, tawḥīdan, yang artinya 

meng-Esa-kan, menyatukan. Jadi, tauhid adalah suatu agama yang mengesakan Allah.
22

 

Arti kata tauhid adalah mengesakan, yang dimaksud dengan mengesakan Allah swt. 

adalah dzat-Nya, sifat-Nya, asma‟-Nya dan af„al-Nya.
23

 

Imām al-Ghazālī mengartikan tauhid adalah menjauhkan langkah dari kebaharuan 

(ḥudūth), berpaling dari makhluk (ḥadīth), dan menghadap kepada Yang Qadim. 

Maksudnya adalah meng-Esa-kan al-Ḥaqq (tidak menduakan).
24

 Dengan demikian, 

Allah adalah Maha Pencipta dengan kekuasaan dan kehendak-Nya, Dia memerintakan 

kepada umat manusia untuk menjalankan apa yang diperintahkannya, dengan gambaran 

pada kisah dalam Alquran. 

Pesan moral dalam pembahasan ini mengaplikasikan ajaran tauhid tersebut dalam 

kenyataan sehingga menjadi fenomena yang tampak dalam kehidupan manusia, yaitu 

dengan menjalankan perintah-Nya, sebagaimana gambaran kisah Luqmān dan putranya. 

 ٌٌ ٌٌ عَظِيْ شْكَ ىظَيُْ َُّ اىشِّ ِ  اِ
ٰ
ُِ لِْثْْهِٖ وَهُىَ يعَِظهُٗ يٰجَُْيَّ لَْ رشُْشِكْ ثبِلّلّ َٰ  ٣١ -وَارِْ قبَهَ ىقُْ

Dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, di waktu ia memberi 

pelajaran kepadanya: "Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah, 

Sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar kezaliman yang 

besar" (QS. Luqmān [31]: 13) 

Dalam Alquran sudah tertera cara mendidik anak serta ilmu apa pertama kali yang 

harus ditanamkan oleh orang tua. Dari ayat ini tergambar bahwa mendidik anak dengan 

penyampaian yang tegas, seperti pada kisah Luqmān senantiasa menyampaikan 

persoalan aqidah serta nasehat yang indah kepada putranya, sebenarnya nasehat yang 

ditinggalkannya itu juga untuk kita semua,
25

 dan dengan tujuan sebagai pedoman utama 

dalam kehidupan.
26

 

Surat Luqmān difahami bahwa seorang ayah semestinya dapat meneladani tokoh 

Luqmān yang diabadikan wasiatnya dan anak juga dapat mengikuti nasehat seperti 

halnya anak Luqmān. Tentu pemahaman ini dapat diterima, mengingat secara tekstual 

ayat-ayat ini memang berbicara secara khusus tentang pesan Luqmān dalam konteks 

mendidik anak sesuai dengan pesan Alquran. Apalagi pesan Luqmān dalam surat ini 

sebenarnya adalah pesan Allah yang dibahasakan melalui lisan Luqmān sehingga 

sifatnya mutlak dan mengikat, pesan Luqmān dalam bentuk perintah berarti perintah 

Allah, demikian juga nasehatnya dalam bentuk larangan pada masa yang sama adalah 

juga larangan Allah yang harus dihindari. 

                                                           
22

 Amin Rais, Tauhid Sosial Formula Menggempur Kesenjangan (Bandung: Mizan, 1998), h. 36. 
23

 Dja‟far Sabran, Risalah Tauhid (Ciputat: Mitra Fajar Indonesia, 2006),  1. 
24

 Imām al-Ghazālī, Rawdhad al-Ṭālibin wa „Umdah al-Ṣālihīn, terj. Irwan Kurniawan, Pilar-pilar 

Rohani: Petunjuk Praktis dalam Menempuh Perjalanan Spiritual (Jakarta: PT Lentera Basritama, 1994), 

24. 
25

 Juwariyah, Dasar-dasar Pendidikan Anak dalam Alquran (Jogjakarta: Sukses Offset, 2010),  40. 
26

 Hamka, Tafsir al-Azhar, juz 21,  1127-128. 



 

 

 

133 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

Potongan ayat selanjutnya adalah ( ٌرْكَ لظَلُْمٌ عَظِيم  ,Hai anakku“ (ياَبنَُيَّ لََتشُْرِكُ باِللهِ, إنِّ الشِّ

janganlah kamu menyekutukan Allah, karena menyekutukan Allah adalah kedhaliman 

yang besar”. (QS. Luqmān [31]: 13)  

Ayat di atas menjelaskan materi pengajaran Luqmān kepada putranya, yaitu 

larangan menyekutukan Allah. Dengan istilah lain, materi mendasar yang perlu 

ditanamkan kepada anak adalah tentang ketauhidan. Di sini M. Hasbi Ash-Shiddieqy 

menetapkan kedudukan (fungsi) ayah, yaitu memberi pelajaran kepada anak-anaknya 

dan menunjuki mereka kepada kebenaran dan menjauhkan mereka dari kebinasaan.
27

 

Seorang pendidik, dalam hal ini dinyatakan dengan Luqmān, perlu untuk 

memprioritaskan materi ketauhidan ini kepada terdidik dengan tidak menyekutukan 

Allah dengan apapun. Dan dinyatakan dalam ayat itu bahwa syirik adalah kedhaliman 

yang besar, karena dalam syirik itu menyamakan antara yang berhak untuk disembah 

dengan sesuatu yang tidak berhak untuk disembah. Dengan demikian, syirik berarti 

menempatkan sesuatu yang berhak disembah terhadap sesuatu yang tidak berhak untuk 

disembah. Dan hal ini dinamakan dengan kedhaliman. 

Dalam potongan ayat di atas dapat dipahami bahwa Luqmān sebagai orang tua 

yang sedang memberi nasihat kepada anaknya agar tidak menyekutukan Allah. Hal ini 

mengindikasikan bahwa salah satu kewajiban orang tua terhadap anaknya adalah 

mengajarkan nilai-nilai tauhid dan mencegah atau menjauhkan anaknya dari 

kemusyrikan.
28

 M. Quraish Shihab mengambil pendapat ulama yang memahami kata 

 wa„ẓ dalam arti ucapan yang mengandung peringatan dan ancaman, berpendapat (وعظ)

bahwa kata tersebut mengisyaratkan bahwa anak Luqmān itu adalah seorang musyrik, 

sehingga sang ayah yang menyandang hikmah itu terus menerus menasehatinya sampai 

akhirnya sang anak mengakui Tauhid. Dengan demikian M. Quraish Shihab mengambil 

kesimpulan bahwa sebuah nasehat dan ancaman tidak harus dikaitkan dengan 

kemusyrikan. Di sisi lain, bersangka baik terhadap anak Luqmān jauh lebih baik 

daripada bersangka buruk.
29

  

Perintah untuk tidak berbuat syirik kepada dikuatkan dengan ayat selanjutnya 

yang berbunyi: 

ب فًِ  ََ ب وَصَبحِجْهُ ََ ٌٌ فلَََ رطُِعْهُ ب ىيَْشَ ىَلَ ثهِٖ عِيْ ٍَ ُْ رشُْشِكَ ثيِْ   اَ
ُْ جَبهَذٰكَ عَيًٰٰٓ وَاِ

ارَّجعِْ  عْشُوْفبً  وَّ ٍَ ّْيبَ  َُ اىذُّ يىُْ ََ ٌْ رعَْ ْْزُ ب مُ ََ ٌْ ثِ ٌْ فبَُّجَِّئنُُ شْجِعُنُ ٍَ ٌَّ اىِيََّ   ثُ
ِْ اَّبَةَ اىَِيََّّۚ ٍَ صَجِيْوَ 

- ٣١ 
Dan jika keduanya memaksamu untuk mempersekutukan dengan aku sesuatu yang 

tidak ada pengetahuanmu tentang itu, Maka janganlah kamu mengikuti keduanya, 

dan pergaulilah keduanya di dunia dengan baik, dan ikutilah jalan orang yang 

kembali kepada-Ku, kemudian hanya kepada-Kulah kembalimu, Maka 

Kuberitakan kepadamu apa yang telah kamu kerjakan. (QS. Luqmān [31]: 15) 

 

                                                           
27

 T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Alquran Al-Majid An-Nur, jilid 4, 3207. 
28

 „Imād Zuhair Ḥāfiẓ, Al-Qaṣaṣ Al-Qur‟ānīy Bayna Al-Abāi wa Al-Abnāi (Beirut: Dār al-Qalam, 

1990), cet. I, 332.   
29

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Alquran (Jakarta: Lentera 

Hati, 2004), cet. 2, vol. 11,  127. 



 

 

 

134 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

Ayat ini menjelaskan bahwa jika orang tua memaksakan anaknya untuk 

mempersekutukan Allah, maka tidak ada kewajiban bagi anak untuk mengikuti perintah 

orang tua. Meskipun demikian, hal ini tidak menghalangi untuk tidak berbuat baik. 

Seorang anak tetap harus menghormati orang tua dan tidak boleh memutuskan 

hubungan dalam kehidupan di dunia, walaupun orang tua termasuk musyrik.
30

 Berdasar 

pada ayat ini dapat ditegaskan bahwa melalui ayat-ayat Alquran, Allah menganjurkan 

kepada orang tua untuk menanamkan ketauhidan kepada anaknya dan menjauhkan diri 

dari kemusyrikan.  

Kata bunayya adalah bentuk taṣghir (mengecilkan arti makna) dari kata ibn. 

Penggunaan kata bunayya mengandung makna kasih sayang dan kecintaan Luqmān 

kepada putranya. Penggunaan kata bunayya berulang kali menunjukkan perlunya 

perhatian terhadap hal yang disampaikan. Konsep ini menunjukkan bahwa dalam proses 

pendidikan diperlukan rasa kasih sayang kepada orang yang diberi nasehat, sehingga ia 

dapat menerima nasehat yang diberikan dengan lapang dada.
31

  

„Abdullāh Nasḥīh „Ulwān menyatakan bahwa metode nasehat merupakan metode 

yang sangat berpengaruh terhadap proses pendidikan anak. Metode ini dapat 

menumbuhkan keimanan, mempersiapkan moral, spiritual dan sosial anak. Metode 

nasehat dapat membuka mata anak pada hakekat sesuatu dan mendorongnya pada 

situasi luhur, serta menghiasinya dengan akhlak yang mulia.
32

 

Luqmān tidak saja menjelaskan larangan menyekutukan Allah, tetapi lebih jauh 

lagi, beliau menjelaskan sifat-sifat Allah yang harus disembah itu. Hal ini sebagaimana 

dalam QS. Luqmān [31]: 16 yang berbunyi:  

ىٰدِ اوَْ فًِ  َٰ ِْ فيِْ صَخْشَحٍ اوَْ فًِ اىضَّ ِْ خَشْدَهٍ فزَنَُ ٍِّ ثْقبَهَ حَجَّخٍ  ٍِ ُْ رلَُ  يٰجُْيََّ اَِّّهَبٰٓ اِ

  ُ
ٰ
َ ىطَِيْفٌ خَجيِْشٌ  الْْسَْضِ يأَدِْ ثهَِب اّللّ

ٰ
َُّ اّللّ  ٣١ -اِ

(Luqman berkata): "Hai anakku, Sesungguhnya jika ada (sesuatu perbuatan) 

seberat biji sawi, dan berada dalam batu atau di langit atau di dalam bumi, 

niscaya Allah akan mendatangkannya (membalasinya). Sesungguhnya Allah 

Maha Halus lagi Maha mengetahui. 

Penulis mencoba memahami tentang ayat di atas mengandung makna bahwa ilmu 

dan kekuasaan Allah sangat dalam, dan Allah memiliki perhitungan dan keadilan. 

Sekecil apapun yang dikerjakan oleh manusia meskipun seberat biji sawi, Allah pasti 

mengetahuinya. Dengan demikian, Luqmān bukan saja menekankan pada ketauhidan, 

tetapi ia juga menerangkan esensi dari tauhid itu sendiri. 

Materi tauhid yang yang disampaikan oleh Luqmān memiliki kekuatan dasar 

dengan adanya kesinambungan penanaman ibadah dan nilai akhlak. Hal ini terlihat 

dalam ayat-ayat berikutnya yang dinyatakan dalam ayat 17 yang berbunyi: 

 َُّ بٰٓ اصََبثلََ  اِ ٍَ ْْنَشِ وَاصْجشِْ عَيًٰ  َُ ِِ اىْ ّْهَ عَ عْشُوْفِ وَا ََ شْ ثبِىْ ٍُ يٰىحَ وَأْ ٌِ اىصَّ يٰجُْيََّ اقَِ

ىْسِ  ٍُ ًِ الُْْ ِْ عَزْ ٍِ  ٣١ -رٰىلَِ 

                                                           
30

 Muḥammad „Ālī al-Ṣābūnī, Ṣafwāt al-Tafāsir, Jilid III (Beirut: Dār al- Fikr, t.t),  492.   
31

 „Imād Zuhair Ḥāfiẓ, Al-Qaṣaṣ al-Qur‟ānīy...,332.   
32

 „Abdullāh Nasḥīh „Ulwān, Tarbiyyah al-Awlād fī al-Islām (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), Juz II, 64.   



 

 

 

135 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia) mengerjakan yang baik 

dan cegahlah (mereka) dari perbuatan yang mungkar dan bersabarlah terhadap 

apa yang menimpa kamu. Sesungguhnya yang demikian itu Termasuk hal-hal 

yang diwajibkan (oleh Allah). (QS. Luqmān [31]: 17) 

Luqmān telah memperkenalkan dan menanamkan ketauhidan kepada anaknya 

serta menjelaskan Tuhan yang sebenarnya yang harus disembah dan menguraikan sifat 

dan kekuasaan Allah. Untuk menjaga dan memilihara nilai-nilai tersebut, ia 

memberikan ajaran tentang beribadah kepada Allah yang dalam ayat di atas 

diungkapkan dengan mendirikan shalat. Shalat secara etimologi, berarti do‟a, karena di 

dalam seluruh gerakan shalat berisi untaian do‟a-doa yang dipanjatkan kepada Allah 

swt. Shalat merupakan ibadah yang wajib dilaksanakan dan merupakan suatu bentuk 

ibadah yang utama. Ibadah ini sebagai manifestasi peribadatan dalam berkomunikasi 

dengan Allah swt. yang ditandai dengan untaian do‟a-doa yang dibaca di dalamnya.  

Selain materi ibadah, Luqmān juga menyuruh anaknya untuk menegakkan amr 

ma‟rūf nahī munkar, yakni menyuruh manusia untuk melaksanakan yang baik dan 

mencegah perbuatan yang munkar. Dalam pengertian lain, setelah anaknya 

melaksanakan shalat dengan baik yang dapat mencegah perbuatan keji dan munkar (QS. 

al-„Ankabūt [29]: 45),
33

 dilanjutkan dengan menyuruh orang lain untuk melaksanakan 

hal yang sama. Dengan demikian, terhindar dari perbuatan keji dan mungkar tidak 

hanya terhadap dirinya sendiri, tetapi juga ada kewajiban untuk menyampaikan kepada 

orang lain agar tidak terjerumus pada sesuatu yang melanggar aturan Allah dan Rasul-

Nya. 

2. Akhlak dan Sopan Santun 

Dalam pengertian sehari-hari akhlak umumnya disamakan artinya dengan budi 

pekerti, kesusilaan, sopan santun dalam bahasa Indonesia, dan tidak berbeda pula 

dengan arti kata moral, ethic dalam bahasa Inggris. Manusia akan menjadi sempurna 

jika mempunyai akhlak terpuji serta menjauhkan segala akhlak tercela.
34

 M. Quraish 

Shihab menjelaskan akhlak sebagai kelakuan manusia sangat beragam sebagai firman 

Allah: (إنَِّ سَعْيكَُمْ لشََتَّى) “sesungguhnya usaha kamu (manusia) pasti amat beragama”. 

Keanekaragaman tersebut dapat ditinjau dari berbagai sudut, antara lain nilai kelakuan 

yang berkaitan dengan baik dan buruk, serta dari objeknya, yakni kpeada siapa kelakuan 

itu ditujukan.
35

 

Adapun secara istilah, akhlak adalah sistem nilai yang mengatur pola sikap dan 

tindakan manusia di muka bumi. Sistem nilai yang dimaksud adalah ajaran Islam, 

                                                           
33

 QS. al-„Ankabūt [29]: 45; 

بٰٓ  ٍَ ِ ارُْوُ 
ْْنَشِ  وَىزَِمْشُ اّللّٰ َُ ءِ وَاىْ ِِ اىْفحَْشَبْۤ ْْهًٰ عَ يٰىحَ رَ َُّ اىصَّ  اِ

يٰىحَ  ٌِ اىصَّ َِ اىْنِزٰتِ وَاقَِ ٍِ َُ اوُْحِيَ اىِيَْلَ  ب رصَْْعَُىْ ٍَ  ٌُ ُ يعَْيَ
 ٥١ - امَْجشَُ  وَاّللّٰ

Bacalah apa yang telah diwahyukan kepadamu, Yaitu Al kitab (Al Quran) dan dirikanlah shalat. 

Sesungguhnya shalat itu mencegah dari (perbuatan- perbuatan) keji dan mungkar. dan Sesungguhnya 

mengingat Allah (shalat) adalah lebih besar (keutamaannya dari ibadat-ibadat yang lain). dan Allah 

mengetahui apa yang kamu kerjakan. 
34

 Mansur, Pendidikan Anak Usia Dini dalam Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009) cet. 3,  

221. 
35

 M. Quraish Shihab, Wawasan Alquran: Tafsir Maudhu‟i atas Pelbagai Persoalan Umat 

(Bandung: Mizan, 2000),  253-254. 



 

 

 

136 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

dengan Alquran dan Sunnah Rasul sebagai sumber nilainya serta ijtihad sebagai metode 

berfikir Islami. Pola sikap dan tindakan yang dimaksud mencakup pola-pola hubungan 

dengan Allah, sesama manusia (termasuk dirinya sendiri), dan dengan alam.
36

 

Ada beberapa pendapat para ahli yang mengemukakan pengertian akhlak sebagai 

berikut: 

a. Imām al-Ghazālī dalam kitabnya Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn mengatakan bahwa 

akhlak adalah sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan bermacam-

macam perbuatan dengan gampang dan mudah tanpa memerlukan pemikiran 

dan pertimbangan.
37

 

b. Ibrāhīm Anās mengatakan akhlak ialah ilmu yang objeknya membahas nilai-

nilai yang berkaitan dengan perbuatan manusia, dapat disifatkan dengan baik 

dan buruknya.
38

 

c. Ahmad Amin mengatakan bahwa akhlak ialah kebiasaan baik dan buruk. 

Contohnya apabila kebiasaan memberi sesuatu yang baik, maka disebut 

akhlāk al-karīmah dan bila perbuatan itu tidak baik disebut akhlaqul 

madhmūmah.
39

 

Pengertian di atas dapat dilukiskan dalam komunikasi Nabi Ibrāhīm dan putranya 

yang tercantum dalam QS. al-Ṣāffāt [37]: 102; 

ًِ اَِّّيْْۤ اَ  ْبَ ََ عْيَ قبَهَ يٰجُْيََّ اِِّّيْْۤ اسَٰي فًِ اىْ عَهُ اىضَّ ٍَ ب ثيَغََ  ََّ برَا رشَٰي  قبَهَ فيََ ٍَ ّْظشُْ  رْثحَُلَ فبَ

 َِ جشِِيْ َِ اىصّٰ ٍِ  ُ
ٰ
ءَ اّللّ ُْ شَبْۤ شُ  صَزجَِذُّيِْْۤ اِ ٍَ ب رؤُْ ٍَ بثَذَِ افْعَوْ 

  - يْٰۤ
Maka tatkala anak itu sampai (pada umur sanggup) berusaha bersama-sama 

Ibrahim, Ibrahim berkata: "Hai anakku Sesungguhnya aku melihat dalam mimpi 

bahwa aku menyembelihmu. Maka fikirkanlah apa pendapatmu!" ia menjawab: 

"Hai bapakku, kerjakanlah apa yang diperintahkan kepadamu; insya Allah kamu 

akan mendapatiku Termasuk orang-orang yang sabar". 

Mengutip penafsiran al-Qurṭūbī. Menurutnya para ulama berbeda pendapat 

tentang siapa yang disuruh untuk disembelih, apakah Ismā„īl atau Isḥāq? Sebagian besar 

ulama berpendapat bahwa yang disembelih adalah Isḥāq. Mereka berargumentasi 

tersebut adalah para sahabat di antaranya Abbās ibn „Abd al-Muṭallib, Ibn Abbās, Ibn 

Mas„ūd, Ḥammād ibn Zaid secara marfū„ dari Nabi saw., dan keterangan dari tābi„īn 

seperti Alqamah, al-Sha„bī, Mujāhid, Sa„īd Jubair, Ka„ab al-Aḥbār, dan lain-lain. 

Sebagian yang lain berpendapat bahwa yang disembelih adalah Ismā„īl, mereka adalah 

sahabat seperti Abū Ḥurairah, Abū al-Ṭufail, dan dari golongan tābi„īn di antaranya 

adalah Sa„īd ibn al-Musayyab, al-Kalbī, dan lain-lain.
40

 

Bentuk kesopanan orang tua dan anak diterangkan oleh Muḥammad Aḥmad Jādul 

Mawlā bahwa Allah telah menyampaikan perintah kepada Ibrāhīm yang terang untuk 

mengorbankan putranya. “Hai anakku, sesungguhnya aku bermimpi bahwa aku 

                                                           
36

 Muslim Nurdin dkk, Moral dan Kognisi Islam (Bandung: CV Alfabeta, 1995), ed. 2. 209. 
37

 Imām al-Ghazālī, Iḥyā „Ulūm al-Dīn, jilid III, terj. Moh. Zuhri, dkk. (Semarang: CV. Asy-Syifa, 

1994), 52. 
38

 Ibrāhīm Anīs, Al-Mu‟jam Al-Wasīṭ (Mesir: Dār al-Ma‟ārif, 1972), 202. 
39

 Aḥmad Amīn, Kitāb Al-Akhlāk (Kairo: Dār al-Kutūb al-Miṣrīyah, tt),  15. 
40

 Abū „Abdillāh Muḥammad al-Qurṭūbī, al-Jāmi„ li Aḥkām al-Qur‟ān, terj. Fathurrahman Abdul 

Hamid, dkk. (Jakarta: Pustaka Azzam, 2009), juz 18,  63. 



 

 

 

137 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

menyembelihmu. Pikirkanlah, bagaimana pendapatmu?” Ibrāhīm menyampatkan niat 

dan maksud kedatanganya agar putranya siap menerima ketentuan itu dan agar hatinya 

menjadi lebih tenang.
41

 Cara itu lebih bijak dan lebih baik dibanding jika ia membawa 

putranya itu dengan kasar dan menyembelihnya secara paksa. Ini adalah wujud 

kesopanan orang tua kepada anaknya yang tergambar dalam diri Ibrāhīm, yang beliau 

lakukan adalah mengemukakan mimpi itu kepada anaknya, supaya si anak bisa 

mengemukakan pendapatnya.
42

 

“Hai Bapakku, kerjakanlah apa yang diperintahkan kepadamu, insyallah engkau 

akan mendapatiku termasuk orang yang sabar.” Jādul Mawlā menjelaskan ayat tersebut 

sebagai wujud akhlak dan kesopanan Ismā‟īl dengan menyambut penjelasan ayahnya itu 

dengan penuh keridhaan dan kebahagiaan untuk meneguhkan keyakinan apa yang Allah 

perintahkan kepada Ibrahim.
43

 

Adapun inti ajaran komunikasi yang dapat diambil dari ayat ini yakni komunikasi 

dengan metode dialog dan menggunakan bahasa yang indah. Komunikasi yang terjadi 

dengan cara berdialog, ada pembagian kesempatan untuk menyampaikan pendapat dan 

pesan antara Nabi Ibrāhīm dan putranya, sehingga tidak terjadi pemaksaan. Hal ini akan 

menciptakan suasana yang harmonis dalam keluarga dimana masing-masing pihak 

saling menghargai dan menghormati pribadi masing-masing, sehingga akan terbina rasa 

tanggung jawab yang dalam diri setiap individu anggota keluarga.
44

 

Alex Sobur menyatakan bahwa komunikasi dengan cara berdialog akan 

menumbuhkan kewibawaan orang tua, karena menurutnya ketika anak mau melakukan 

apa yang telah disampaikan oleh orang tua tanpa paksaan, karena sudah memahami apa 

yang dikehendaki orang tua, ia akan menghormati orang tuannya.
45

 Inilah sebuah 

contoh komunikasi antara orang tua dengan anak yang telah divisualkan secara 

transparan oleh Alquran yang hendaknya menjadi tauladan bagi keluarga muslim dalam 

kehidupan sehari-hari. 

Selanjutnya, materi yang ditanamkan kepada anak adalah nilai-nilai akhlak dapat 

diambil dari kisah Luqmān dan putranya, yang hal ini dapat dipahami dari ayat 18 dan 

19, yaitu:  

شِ فًِ الْْسَْضِ  َْ كَ ىيَِّْبسِ وَلَْ رَ خْزبَهٍ وَلَْ رصَُعِّشْ خَذَّ ٍُ َ لَْ يحُِتُّ مُوَّ 
ٰ
َُّ اّللّ شَحًب  اِ ٍَ

ّْنَشَ الْْصَْىَادِ ىصََىْدُ  -فخَُىْسٍَّۚ  َُّ اَ ِْ صَىْرلَِ  اِ ٍِ شْيلَِ وَاغْعُطْ  ٍَ وَاقْصِذْ فيِْ 

يْشٍَّۚ  َِ  اىْحَ

Dan janganlah kamu memalingkan mukamu dari manusia (karena sombong) dan 

janganlah kamu berjalan di muka bumi dengan angkuh. Sesungguhnya Allah 

tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi membanggakan diri. Dan 

sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah suaramu. Sesungguhnya 

seburuk-buruk suara ialah suara keledai. (QS. Luqmān [31]: 18-19) 

                                                           
41

 Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā dkk., Qaṣaṣ al-Qur‟ān, terj. Abdurrahman Assegaf, Great 

Stories of the Quran (Jakarta: Zaman, 2015), cet. 1, h. 113.. 
42

 M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Alquran Al-Majid An-Nur, jilid 4, 3470. 
43

 Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā dkk., Qaṣaṣ al-Qur‟ān, 113. 
44

 Juwariyah, Dasar-dasar Pendidikan Anak dalam Alquran (Jogjakarta: Sukses Offset, 2010), 74-

75. 
45

 Alex Sobur, Komunikasi Orang tua dengan Anak (Bandung: Aksara, 1986), 10. 



 

 

 

138 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

Berdasar dari ayat di atas, menunjukkan bahwa Luqmān menekankan adanya 

akhlakul karimah yang dalam ayat di atas dinyatakan dengan tidak boleh memalingkan 

muka karena hal demikian dianggap sebagai kesombongan. Dan sikap sombong 

dilarang dalam ajaran Islam. Hal demikian ini juga dikuatkan dengan perintah untuk 

menyederhanakan dalam berjalan dengan tidak tergesa-gesa atau terlalu pelan. Hal ini 

ditambah dengan perintah untuk melunakkan suara ketika berbicara dengan orang lain 

dengan tidak mengeraskan suara yang tiada faedah, dan juga terlalu lemah yang 

mengakibatkan orang lain tidak mendengar. Dengan begitu, hal ini dengan tujuan agar 

ketika bergaul dengan masyarakat perlu memperhatikan sikap, perilaku, dan 

pembicaraan, sehingga terhindar dari sikap sombong dan membanggakan diri. Dengan 

demikian, semua ini berkaitan dengan perintah untuk berakhlakul karimah dalam hidup 

dengan sesama manusia.
46

 

3. Nasehat yang Baik sesuai Konsep Alquran 

Kata “nasehat” berasal dari bahasa Arab, dari kata kerja “Naṣaḥa”, atau “  ناَصَحَهُ:

,saling menasehati ”نصََحَ كُلُّ مِنْهمَُا الآخَرَ 
47

 yang berarti “khalaṣa”, yaitu murni serta bersih 

dari segala kotoran,
48

 juga bisa berarti “Khāṭa”, yaitu menjahit.
49

 Imam Ibnu Rajab 

menukil ucapan Imam Khaṭṭābī, nasehat itu adalah suatu kata untuk menerangkan satu 

pengertian, yaitu keinginan kebaikan bagi yang dinasehati.
50

 

Metode dengan pemberian nasehat ini adalah berdasar pada firman Allah dalam 

Alquran. Sehingga di dalam Alquran banyak terdapat penjelasan mengenai metode 

nasehat dalam mendidik anak yang disebutkan dan diulang-ulang dalam beberapa ayat 

dan tempat. 

Sebagai pembahasan, penulis menjelaskan kisah Nūḥ menasehati putranya yang 

sedang dikuasai nafsu dan kebencian kepada Allah sehingga memisahkan diri dari 

kelompok ayahnya. Nuh berkata, “Anakku, kemana kau hendak pergi? Kau barusaha 

lagi dari ketentuan dan ketetapan Allah.” Kemarilah, raihlah tanganku, naiklah ke atas 

bahtera sebagai orang yang patuh dan beriman. “Wahai anakku, naiklah (ke kapal) 

bersama kami dan janganlah berada bersama orang-orang yang kafir.”
 51

 M. Hasbi 

Ash-Shiddieqy menjelaskan panggilan Nūḥ kepada putranya itu didorong oleh rasa 

sayang seorang ayah kepada anaknya.
52

 Namun nasehat baik yang penuh kasih sayang 

dan kelembutan itu tak mampu menembus hati putranya. 

Dari kisah tersebut, Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā memaparkan nasehat yang 

diberikan seorang nabi (Nūḥ) kepada putranya dengan kasih sayang dan kelembutan 

saja tidak membuatnya beriman, bagaimana dengan manusia biasa?. Dengan angkuh 

Kan‟an berkata, Tinggalkanlah aku, Aku akan mencari perlindungan ke gunung yang 

dapat menyelamatkanku dari air bah!” Nūḥ sedih dan terpukul mendengar jawaban 

                                                           
46

 Nurul Hidayat, “Konsep Pendidikan Islam Menurut QS. Luqmān ayat 12-19” (Jurnal  Ta‟allum, 

Vol. 04, No. 02, November 2016), 367-368. 
47

 Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir (Surabaya: Pustaka Progresif, 1997),  1424. 
48

 Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir, 360. 
49

 Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir,  352. 
50

 Diambil dari makalah, Muzdalifah M Rahman “Mendidik Anak dengan Nasehat”. 
51

 Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā dkk., Qaṣaṣ al-Qur‟ān, 40-41. 
52

 Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Alquran Al-Majid An-Nur (Semarang, Pustaka Rizki 

Putra, 2000), cet. 2, edisi 2, jilid 3,  1904. 



 

 

 

139 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

putranya itu. Hatinya dilanda kecemasan dan kepedihan. Lantas Nūḥ berkata lagi, “Hai 

anakku, hari ini tidak ada yang dapat melindungi dari azab Allah selain Allah yang 

Maha Penyanyang.”
53

 

Nasehat juga digambarkan dalam komunikasi Nabi Ya‟qūb dan putranya. 

Putranya bercerita; “Ayah, tadi malam aku bermimpi indah. Seluruh bagian tubuhku 

bersinar dan dadaku terasa lapang. Aku bermimpi melihat sebelas bintang, matahari, 

dan bulan. Aku melihat semuanya bersujud kepadaku.” Nabi Ya‟qūb menasehati 

putranya supaya tidak menceritakan mimpi kepada saudara-saudaranya. Nabi Ya‟qūb 

mengetahui bahwa mereka cemburu karena beliau memberikan perhatian khusus 

daripada saudara-saudara lainnya.
54

 

Maksud dari nasehat dari Ya‟qub supaya tidak menceritakan mimpinya putranya 

itu, karena selama ini kasih sayang Ya‟qūb diberikan lebih kepada Yusūf dan 

saudaranya, Benyamin. Ya‟qūb sudah mengetahui kalau saudara-saudaranya itu akan 

mengobarkan api kedengkian karena atas kecemburuan mereka itu. 

Kisah lain juga tak kalah menariknya yaitu mengenai nasehat yang diberikan oleh 

Luqmān kepada putranya dinyatakan dalam QS. Luqmān [31]: 13; 

ُِ لِْثْْهِٖ وَهُىَ  َٰ ٌٌ  وَارِْ قبَهَ ىقُْ ٌٌ عَظِيْ شْكَ ىظَيُْ َُّ اىشِّ ِ  اِ
ٰ
  ٣١ -يعَِظهُٗ يٰجَُْيَّ لَْ رشُْشِكْ ثبِلّلّ

Dan (ingatlah) ketika Luqman berkata kepada anaknya, di waktu ia memberi 

pelajaran kepadanya: "Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan Allah, 

Sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar kezaliman yang 

besar". 

Klausa ya„iẓuhu dalam klausa di atas merupakan fi„il muḍāri‟ dari kata wa„aẓa. 

Kata ( َوَعَظ) berasal dari huruf wāw, „ain dan ẓā‟ yang berarti memberikan peringatan 

dengan baik yang dapat menggugah dan melunakkan hati.
55

 Dengan kata lain,  ُيعَِظ 

bermakna upaya pemberian nasehat dan peringatan kepada orang lain untuk melakukan 

perbuatan-perbuatan baik dengan ucapan yang dapat menyentuh dan menggerakkan 

hati.  

„Abd al-Qādir al-Rāzī menjelaskan bahwa nasehat sebagai salah satu metode 

pendidikan berarti peringatan yang mempunyai pengertian yang bersifat bimbingan dan 

pengarahan yang dapat membangkitkan emosi dan perasaan orang lain untuk mau 

melaksanakan perbuatan yang baik.
56

 Dengan nasehat bermakna menyajikan bahasan 

tentang kebenaran dan kebajikan dengan maksud mengajak orang yang diberi nasehat 

untuk menjauhkan diri dari bahaya dan membimbingnya ke jalan yang bahagia dan 

berfaedah baginya. Suatu pertanda nasihat yang baik adalah yang diberi nasehat tidak 

sekedar mementingkan kemaslahatan bagi dirinya yang bersifat duniawi, tetapi ia juga 

mementingkan terhadap orang lain. Oleh karena itu, pendidik yang memberikan nasehat 

itu hendaknya bersih dari perbuatan riya dan bersih dari anggapan orang bahwa 

                                                           
53

 Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā dkk., Qaṣaṣ al-Qur‟ān, 41. 
54

 Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā dkk., Qaṣaṣ al-Qur‟ān,  145-146. 
55

 Ibn Farīs Ibn Zakariyā, Al-Maqāyis fī al-Lughāh (Beirut: Dār al-Fikr, 1994), 1098.   
56

 Muḥammad Ibn Abī Bakr „Abd al-Qādir al-Rāzī, Mukhtār al-Ṣiḥah (Beirut: Dār al-Kutūb al-

„Ilmiyyah, 1994), 647.  



 

 

 

140 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

perbuatannya itu memiliki maksud lain dari yang disampaikan.
57

 Dan ini berarti nasihat 

juga diperlukan dengan kecintaan dan bijaksana. Dengan demikian, Luqmān 

menerapkan metode pendidikan yang mampu menggugah perasaan dengan penuh 

kecintaan dan bijaksana yang dilakukan secara terus menerus. Metode yang menyentuh 

perasaan yang disesuaikan dengan perkembangan kejiwaan seseorang akan banyak 

memberikan pengaruh terhadap keberhasilan pendidikan. 

Dari keterangan di atas, M. Hasbi Ash-Shiddieqy menyimpulkan bahwa 

kedudukan (fungsi) ayah, yaitu memberikan pelajaran kepada anak-anaknya dan 

menunjuki mereka kepada kebenaran dan menjauhan mereka dari kebinasaan.
58

 

4. Mendidik dengan Penuh Kesabaran 

Sabar adalah mampu menahan diri atau mengendalikan diri dari segala keinginan, 

menerima ujian dengan tawakal, tenang serta tidak tergesa-gesa, dan menjalani hidup 

mencapai tujuan untuk mengaharap ridha Allah. Dalam hal ini, sabar ketika orang tua 

melahirkan, membesarkan, dan mendidik anaknya.
59

 

Yang dinisbahkan kepada kesabaran adalah riyāḍah dan tahdhīb, karena di antara 

buah dari kesabaran adalah riyāḍah (latihan kezuhudan) dan tahdhīb (penempaan adab). 

Ilmunya adalah mempercayai Allah swt. Riyāḍah adalah melatih diri melakukan 

kebaikan dan berpindah dari yang ringan kepada yang berat dengan kelembutan dan 

secara bertahap hingga naik pada suatu keadaan, dimana ihwal dan amalan-amalannya 

menjadi pasti, mudah dan ringan. Sedangkan tahdhīb adalah menempa diri dan memilih 

ihwalnya dalam pencarian makam-makam, apakah benar atau dusta. Tanda kelurusan 

makam kesabaran adalah manakala bersumber darinya amalan-amalan dengan mudah, 

tanpa ada penghalang dan perintang.
60

 

Keadaan yang tumbuh dari keimanan adalah keteguhan motivasi agama dalam 

menghadapi motivasi hawa nafsu. Kadar yang diwajibkan dari keteguhan motivasi 

agama adalah memperkuatnya dengan janji dan ancaman hingga pasukan Allah swt 

mengalahkan tentara setan. “.... ketahuilah, bahwa sesungguhnya golongan Allah itulah 

golongan yang beruntung.” (QS. al-Mā‟idah [5]: 56)
61

 

Mengambil peran Luqmān untuk dalam ayat ini menggambarkan nasehat Luqmān 

kepada putranya dapat menjamin kesinambungan Tauhid serta kehadiran Ilahi dalam 

kalbu sang anak. Adapun diperintah untuk sabar adalah pasti akan mengalami banyak 

tantangan dan rintangan dalam melaksanakan tuntunan Allah. 

 َُّ بٰٓ اصََبثلََ  اِ ٍَ ْْنَشِ وَاصْجشِْ عَيًٰ  َُ ِِ اىْ ّْهَ عَ عْشُوْفِ وَا ََ شْ ثبِىْ ٍُ يٰىحَ وَأْ ٌِ اىصَّ يٰجُْيََّ اقَِ

ىْسِ  ٍُ ًِ الُْْ ِْ عَزْ ٍِ     ٣١ -رٰىلَِ 

                                                           
57

 Abdurrahman An-Nahlawi, Prinsip-prinsip dan Metode Pendidikan Islam (Bandung: CV 

Diponegoro, 1992),  404. 
58

 M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Alquran Al-Majid An-Nur, jilid 4,  3207. 
59

  Lisa W. dkk., “Studi Deskriptif tentang Kesabaran Ibu Bekerja dalam Mengasuh Anak 

Hiperaktif di SDN Putraco-Indah” (Psympathic, Jurnal Ilmiah Psikologi Juni 2015, Vol. 2, No. 2),  171. 
60

 Imām al-Ghazālī, Rawdhad al-Thalibin wa „Umdah al-Sālihīn, terj. Irwan Kurniawan, Pilar-

pilar Rohani: Petunjuk Praktis dalam Menempuh Perjalanan Spiritual, 130-131.  
61

 Imām al-Ghazālī, Rawdhad al-Thalibin wa „Umdah al-Sālihīn, terj. Irwan Kurniawan, Pilar-

pilar Rohani: Petunjuk Praktis dalam Menempuh Perjalanan Spiritual, 130. 



 

 

 

141 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia) mengerjakan yang baik 

dan cegahlah (mereka) dari perbuatan yang mungkar dan bersabarlah terhadap 

apa yang menimpa kamu. Sesungguhnya yang demikian itu Termasuk hal-hal 

yang diwajibkan (oleh Allah). (QS. Luqmān [31]: 17) 

Dalam menunaikan kewajiban ber-amar ma‟ruf nahi munkar, diperlukan 

kesabaran. Hal ini sebagaimana munasabah ayat selanjutnya yang artinya: “dan 

bersabarlah terhadap apa yang menimpamu.” Kata (صبر) ṣabar terambil dari akar kata 

yang terdiri dari huruf-huruf (صـ) ṣad, (بـ) bā‟ dan (ر) rā‟, yang berarti habsu al-nafsi, 

yakni keuletan jiwa.
62

 Maknanya berkisar pada 3 hal; 1) menahan, 2) ketinggian 

sesuatu, dan 3) sejenis batu. Dari makna menahan, lahir makna konsisten/ bertahan, 

karena yang bersabar bertahan menahan diri pada suatu sikap. Seseorang yang menahan 

gejolak hatinya, dinamai bersabar. Yang ditahan di penjara sampai mati dinamai 

maṣbūrah. Dari makna kedua, lahir ṣubr, yang berarti puncak sesuatu. Dan dari makna 

ketiga, muncul kata al-ṣubrah, yakni batu yang kukuh lagi kasar, atau potongan besi.
63

 

Dalam hal ini, segala yang menimpa pada diri seseorang dalam menjalankan 

tugasnya untuk amar ma‟ruf nahi munkar tentu ada sesuatu yang menimpa dirinya, baik 

berupa tantangan, perasaan sakit, atau hambatan yang menjadikan halangan untuk tidak 

dapat melaksanakannya secara baik. Karena itu, semua ini dibutuhkan kesabaran 

sebagaimana makna ayat di atas.
64

 Dan orang yang sabar akan bersama Allah swt. 

sebagaimana hal ini dinyatakan dalam QS. al-Baqarah [2]: 153 yang artinya: 

“jadikanlah sabar dan shalat sebagai penolongmu, sesungguhnya Allah beserta orang-

orang yang sabar”.  

Dengan demikian, M. Hasbi Ash-Shiddieqy menyimpulkan bahwa apa yang 

diperintahkan Allah kepada manusia untuk supaya dikerjakan, karena permasalahan 

yang wajib akan menuai faedah yang amat besar dan manfaatnya tidak diperoleh di 

dunia, tetapi juga akan dipetik di akhirat. Dan dengan bersabar adalah sebaik-baiknya 

perangkai dan tanda keteguhan hati yang dimiliki oleh semua orang yang mencari jalan 

kelepasan.
65

 

Kesabaran juga dicontohkan oleh Ibrāhīm yang ketika mengalami ujian bahwa 

dalam mimpinya mendapat perintah untuk menyembelih putranya itu. Mimpi yang 

dilihat seorang nabi dalam tidurnya adalah wahyu Allah. Mimpi para Rasul adalah 

kabar yang benar dan dapat dipercaya. Inilah perintah yang sangat berat dan ujian yang 

paling sulit dijalani. Cobaan demi cobaan telah beliau alami sepanjang hidup.
66

 Allah 

telah menyampaikan perintah kepada Ibrāhīm yang terang untuk mengorbankan 

putranya. “Hai anakku, sesungguhnya aku bermimpi bahwa aku menyembelihmu. 

Pikirkanlah, bagaimana pendapatmu?” Ibrāhīm menyampatkan niat dan maksud 

kedatanganya agar putranya siap menerima ketentuan itu dan agar hatinya menjadi lebih 

                                                           
62

 Ibn Farīs Zakariyā, Al-Maqāyis fi al-Lughāh, 584.   
63

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, vol. 11, 137-138. 
64

 Abū al-Fidā Ismā‟il Ibn Kathīr, Tafsīr Al-Qur‟ān al-Aẓīim, Juz III (Semarang: Toha Putra, t.t), 

446.   
65

 M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir Alquran Al-Majid An-Nur, jilid 4, h. 3210. 
66

 Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā dkk., Qaṣaṣ al-Qur‟ān, h. 111-112. 



 

 

 

142 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

tenang.
67

 Cara itu lebih bijak dan lebih baik dibanding jika ia membawa putranya itu 

dengan kasar dan menyembelihnya secara paksa. 

Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā menggambarkan bahwa kisah ini adalah bentuk 

kesabaran yang dialami oleh Ibrahim yang disertai duka yang mendalam karena akan 

berbisah selamanya dengan putranya, justru Ismā‟īl menyambut penjelasan ayahnya itu 

dengan penuh keridhaan dan kebahagiaan untuk meneguhkan keyakinan apa yang Allah 

perintahkan kepada Ibrahim.“Hai Bapakku, kerjakanlah apa yang diperintahkan 

kepadamu, insyallah engkau akan mendapatiku termasuk orang yang sabar.”
68 

Dari komunikasi ini, alangkah mengharukan jawaban si anak. Benar-benar 

terkabul do‟a ayahnya memohon diberi keturunan yang terhitung orang yang shalih. 

Benar-benar tepat apa yang dikatakan Allah swt. tentang dirinya, yaitu seorang anak 

yang penyabar. Ismā‟il percaya bahwa mimpi ayahnya adalah wahyu dari Allah. Sebab 

itu dianjurkannya ayahnya melaksanakan apa yang diperintahkan.
69

 

Kesimpulan 

Kesimpulan kajian ini menunjukkan bahwa; pertama, penafsiran para mufassir 

tentang ayat-ayat komunikasi orang tua dan anak adalah Alquran menegaskan peran 

seorang ayah yang menggambarkan kedekatannya kepada anak. Dari komunikasi kisah 

para nabi juga menunjukkan orang tua dan anak tetap dalam kemesraan –walaupun 

seorang anak tidak dalam ketaatan– dan menumbuhkan kasih sayang terhadap anak, 

begitu juga seorang anak memberi kesempatan kepada ayah tentang ucapan atau nasehat 

apa yang disampaikannya dan seorang anak tetap menghormati dan memuliakan 

ayahnya.   

Kedua, pesan moral dalam komunikasi orang tua dan anak yaitu: 1) Ajakan 

kepada tauhid, yang diperangkan oleh Luqmān dan putranya, supaya anak tidak 

menyekutukan Allah. Materi tauhid yang yang disampaikan oleh Luqmān memiliki 

kekuatan dasar dengan adanya kesinambungan penanaman ibadah dan nilai akhlak; 2) 

Akhlak dan sopan santun. Pesan digambarkan oleh Ibrāhīm dan putranya, terwujud 

kesopanannya yang beliau lakukan adalah mengemukakan mimpi itu kepada anaknya, 

supaya si anak bisa mengemukakan pendapatnya. Begitu juga tergambar pada Luqmān 

dan putranya yang menanamkan nilai-nilai akhlak; 3) Nasehat yang baik sesuai konsep 

Alquran, yang terlukiskan pada kisah Nūḥ menasehati putranya yang sedang dikuasai 

nafsu dan kebencian kepada Allah sehingga memisahkan diri dari kelompok ayahnya. 

Kisah lain juga tergambar pada Nabi Ya‟qūb menasehati putranya supaya tidak 

menceritakan mimpi kepada saudara-saudaranya, yang dikhawatirkan saudara-

saudaranya timbul rasa kebencian; dan 4) Mendidik dengan penuh kesabaran. Kisah 

tergambarkan baik Ibrāhīm dan putranya, Luqmān dan putranya, Ya„qūb dan putranya, 

dan Nūḥ dan putranya dalam kondisi mendidik seorang anak diperintah untuk sabar 

adalah pasti akan mengalami banyak tantangan dan rintangan dalam melaksanakan 

tuntunan Allah. 

                                                           
67

 Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā dkk., Qaṣaṣ al-Qur‟ān, terj. Abdurrahman Assegaf, Great 

Stories of the Quran (Jakarta: Zaman, 2015), cet. 1, 113.. 
68

 Muḥammad Aḥmad Jādul Mawlā dkk., Qaṣaṣ al-Qur‟ān,  113. 
69

 Hamka, Tafsir al-Azhar, juz 23,  144. 



 

 

 

143 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

 

Daftar Pustaka 

 

Amīn, Aḥmad. Kitāb Al-Akhlāk, Kairo: Dār al-Kutūb al-Miṣrīyah, tt. 

Anīs, Ibrāhīm. Al-Mu‟jam Al-Wasīṭ, Mesir: Dār al-Ma‟ārif, 1972. 

Arkoun, Muhammad. Kajian Kontemporer Alquran, Bandung: Penerbit Pustaka, 1998. 

Aṭiyyah, Abī Muḥammad „Abd al-Haqq bin Ghālib bin. al-Muḥarar al-Wajīz fī Tafsīr 

al-Kitāb al-„Azīz, taḥqīq. „Abd al-Salām „Abd al-Syāfī Muḥammad, Beirūt: Dār 

al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1422 H./2001 M.  

Dahlan, Muh. Syawir. “Etika Komunikasi dalam Alquran dan Hadis”, Jurnal Dakwah 

Tabligh, Vol .15, No. 1, Juni 2014. 

Effendy, Onong Uchjana. Ilmu Komunikasi:Teori dan Praktek, Bandung: Rosda Karya, 

2006. 

Fuaduddin TM, Pengasuhan Anak dalam Keluarga Islam, Jakarta: Lembaga Kajian 

Agama dan Jender Kerjasama dengan Perserikatan Solidaritas Perempuan, 1999. 

al-Ghazālī, Imām. Rawdhad al-Ṭālibin wa „Umdah al-Ṣālihīn, terj. Irwan Kurniawan, 

Pilar-pilar Rohani: Petunjuk Praktis dalam Menempuh Perjalanan Spiritual, 

Jakarta: PT Lentera Basritama, 1994. 

al-Ghazālī, Imām. Iḥyā „Ulūm al-Dīn, jilid III, terj. Moh. Zuhri, dkk. Semarang: CV. 

Asy-Syifa, 1994. 

Ḥāfiẓ, „Imād Zuhair. Al-Qaṣaṣ Al-Qur‟ānīy Bayna Al-Abāi wa Al-Abnāi, Beirut: Dār al-

Qalam, 1990. 

Haryani, Sri. Komunikasi Efektif untuk Mendukung Kinerja Perkantoran, Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 2002. 

Hidayat, Nurul. “Konsep Pendidikan Islam Menurut QS. Luqmān ayat 12-19”, Jurnal  

Ta‟allum, Vol. 04, No. 02, November 2016. 

Ibn Kathīr, Abū al-Fidā Ismā‟il. Tafsīr Al-Qur‟ān al-Aẓīim, Semarang: Toha Putra, t.t. 

Juwariyah, Dasar-dasar Pendidikan Anak dalam Alquran, Yogyakarta: Sukses Offset, 

2010. 

Lisa W. dkk., “Studi Deskriptif tentang Kesabaran Ibu Bekerja dalam Mengasuh Anak 

Hiperaktif di SDN Putraco-Indah”, Psympathic: Jurnal Ilmiah Psikologi, Vol. 2, 

No. 2 Juni 2015. 

Mansur, Pendidikan Anak Usia Dini dalam Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

Mawlā dkk., Muḥammad Aḥmad Jādul. Qaṣaṣ al-Qur‟ān, terj. Abdurrahman Assegaf, 

Great Stories of the Quran, Jakarta: Zaman, 2015. 

Markarma, A. “Komunikasi Dakwah Efektif dalam Perspektif Alquran”, Hunafa: 

Jurnal Studia Islamika, Vol. 11, No. 1, Juni 2014. 

Mufidah, Hilmi. “Komunikasi antara Orang Tua dengan Anak dan Pengaruhnya 

terhadap Perilaku Anak: Studi Kasus di SMP Islam al-Azhar 2 Pejaten Jakarta 

Selatan” Skripsi PAI Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2008. 

Munawwir, Ahmad Warson. Kamus al-Munawwir, Surabaya: Pustaka Progresif, 1997. 

An-Nahlawi, Abdurrahman. Prinsip-prinsip dan Metode Pendidikan Islam, Bandung: 

CV Diponegoro, 1992. 



 

 

 

144 

 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 2 Nomor 2 Desember 2019 
 

 

Nurdin dkk, Muslim. Moral dan Kognisi Islam, Bandung: CV Alfabeta, 1995. 

al-Qaṭṭān, Mannā‟ Khalīl. Studi Ilmu-ilmu Alquran, terj. Mudzakir AS, Jakarta: Litera 

Antar Nusa, 1992. 

al-Qurṭūbī, Abū „Abdillāh Muḥammad. al-Jāmi„ li Aḥkām al-Qur‟ān, terj. 

Fathurrahman Abdul Hamid, dkk. Jakarta: Pustaka Azzam, 2009. 

Rahmat, Efektivitas Berkomunikasi dalam Islam, Bandung: Mizan, 1999. 

Rakhmat, Jalaluddin. Psikologi Komunikasi, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2000.  

----------. Islam Aktual: Refleksi-Sosial Seorang Cendikiawan Muslim, Bandung: Mizan, 

1994. 

Rais, Amin. Tauhid Sosial Formula Menggempur Kesenjangan, Bandung: Mizan, 1998. 

al-Rāzī, Muḥammad Ibn Abī Bakr „Abd al-Qādir. Mukhtār al-Ṣiḥah, Beirut: Dār al-

Kutūb al-„Ilmiyyah, 1994.  

Robbins, James G. dan Jones, Barbara S. Komunikasi yang Efektif, terj. Turman Sirait, 

Jakarta: Pedoman Ilmu Jaya, 1986. 

Sabran, Dja‟far. Risalah Tauhid, Ciputat: Mitra Fajar Indonesia, 2006. 

al-Ṣābūnī, Muḥammad „Alī. Ṣafwat al-Tafāsīr, terj. Yasin, Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2011. 

----------. Ṣafwāt al-Tafāsir, Beirut: Dār al- Fikr, t.t.  

Ash-Shiddieqy, Muhammad Hasbi. Tafsir Alquran Al-Majid An-Nur, Semarang: 

Pustaka Rizki Putra, 2000. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Alquran, Jakarta: 

Lentera Hati, 2004. 

----------. Membumikan Alquran, Bandung: Mizan, 1995. 

Al-Shaukānī, Tafsīr Fatḥ al-Qadīr, Beirūt: Dār al-Fikr, t.th. 

al-Shirbāshī, Aḥmad. Sejarah Tafsir Qur‟an,  terj.  Tim  Pustaka  Firdaus, Jakarta:  

Pustaka Firdaus, 1985. 

Sobur, Alex. Komunikasi Orang tua dengan Anak, Bandung: Aksara, 1986. 

 „Ulwān, „Abdullāh Nasḥīh. Tarbiyyah al-Awlād fī al-Islām, Beirut: Dar al-Fikr, 1981. 

Zakariyā, Ibn Farīs Ibn. Al-Maqāyis fī al-Lughāh, Beirut: Dār al-Fikr, 1994.   

 


