"IRFANI SEBAGAI PARADIGMA ETIKA KRITIS DALAM
POLITIK ISLAM

Sutikno
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia
E-mail: caksutikno3@gmail.com

Abstract

This study focuses to reconstruction of political ethics which "lrfani
paradigm as critical ethics in Islamic politics. Relevance of “Irfani as
paradigm of critical ethics based on advcance of capitalism dan
neoliberalism both politics and economics which arises moral and
ethical changes for muslim politicians both in governnment and power
structures. This study of ethics paradigm reconstruction was library
research methods and uses socio-philosophical perspectives. Results of
this study that urgency of “Irfani paradigm as an alternative solution. In
“Irfani paradigm as critical ethics in Islam had deconstruction methods
on objective and subjective reason and consciousness structures
pragmatically and instrumentally. That paradigma made foundations of
philosophy-sufism tradition in Islam which transformed in to
contemporary political life. The ‘lrfani paradigma contribution as
critical ethics in Islam leads to reconstruction from the instrumental
rationality towards trancendental rationality through reconfirmation and
reafirmation about meaning of politics and democracy and how to
echieve in its orientation. The agenda of deconstruction above
automatically arises that politics and democracy was not an area of
achievement for egoistic and individualistic interests but an area of
moral and ethical accountabilities for societal wellfareness.

Keywords: "Irfani paradigm, Critical ethics, Islamic politics.

Pendahuluan

Diskursus etika politik (political ethics) dewasa ini menjadi kebutuhan di tengah
kehidupan politik, khususnya di ranah struktural, yang memperlihatkan kontinuitas dan
pergeseran (continuity and change). Kontinuitas politik merupakan konsistensi
mewujudkan prinsip dan nilai-nilai kedaulatan rakyat dalam negara demokratis.® Di

'Perwujudan kedaulatan rakyat dalam negara demokratis dilakukan melalui sistem pemilu oleh
partai politik untuk memilih wakil rakyat yang menjadi agen dalam struktur kekuasaan atau
pemerintahan. Pandangan ideal-normatif di atas sejauh ini masih dipertahankan sebagai keniscayaan
dalam prinsip demokrasi itu sendiri. Di samping itu, mempertahankan pandangan di atas mempertegas
sebagai solusi alternatif di tengah pergeseran ideologis berikut konsekwensinya bagi kedaulatan rakyat di
atas. Hal ini didasarkan bahwa proses demokrasi terutama menyangkut visi di atas tidak berjalan secara

1

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020


mailto:caksutikno3@gmail.com

balik konsistensi di atas, terjadi pergeseran moral dan etis dalam bingkai demokratis
dari kedaulatan rakyat menuju kedaulatan personal dan primordial. Kedaulatan personal
dan primordial ini tampak dari praktek budaya politik (political culture) di lembaga
struktural yang bercorak koruptif dan manipulatif.? Kemajuan diskursus politik
khususnya etika politik merupakan bentuk respon kritis terhadap berbagai problem etis
dan moral sejak runtuhnya Orde Baru hingga lahirnya rezim reformasi.

Di samping itu, respon Kkritis atas pergeseran etika politik di Indonesia
memperlihatkan upaya keharusan rekonstruksi baik secara filosofis maupun praksis. Hal
ini didasarkan bahwa konstruksi dan manifestasi etika dalam sejarah politik nasional
hingga periode kontemporer bergantung pada aktor-aktor politik baik personal maupun
institusional. Secara personal, aktor politik atau politisi Indonesia merupakan figur yang
dikonstruksi oleh tradisi, nilai-nilai serta budaya keagamaan. Pandangan ini
mempertegas bahwa meski terdapat tiga tipologi, yakni santri, priyai dan abangan
sebagaimana ditegaskan Geertz, namun meniscayakan terdapat nilai-nilai, tradisi dan
budaya di balik konstruksi tipologi di atas.®> Di bandingkan dua tipologi lain, tipologi
santri menjadi perhatian utama yang dipresentasikan oleh figur-figur personal dan
institusional yang berpijak dari nilai-nilai ajaran dan doktrin Islam. Kemunculan politisi
dan partai politik Islam maupun berbasis massa Islam meniscayakan bahwa terdapat
konstruksi etika dan moralitas yang mendasari proses pergumulan politik mulai dari
tingkat masyarakat paling bawah menuiju sirkulasi elit di lembaga struktural.*

monolitik namun dialektis. Lihat, Khairul Fahmi,”Prinsip Kedaulatan Rakyat dalam Penentuan Sistem
Pemilu Anggota Legislatif’, dalam Jurnal Konstitusi, No. 3. Vol. 7, 2010, 119-160.,

’Kedaulatan personal dan primordial merupakan bagian rangkaian kedaulatan modal dalam
praktek liberalisme politik kontemporer. Kedaulatan modal di atas tidak saja berupa integrasi ekonomi ke
dalam politik dengan logika ekonomi sehingga otoritas dan kapasitas struktural difungsikan sebagai
sumber dan sarana produksi. Fenomena di atas terjadi pasca Orde Baru di mana konsentrasi modal di
samping terjadi di pusat juga menyebar ke setiap daerah sejalan dengan pemberlakuan kebijakan
desentralisasi pemerintahan atau otonomi daerah. Lebih jauh, fenomena tersebut melahirkan apa yang
disebut desentralisasi korupsi. Lihat, Budi Setiyono, “Korupsi Transisi Demokrasi dan Peran Organisasi
Civil Society: Suatu Tinjauan Teoritis”, Jurnal Politika, Vol. 1, No. 1, 2010, 5. Bungaran Antonius S, ed,
Otonomi Daerah, Etnonasionalisme dan Masa Depan Indonesia (Jakarta: YOI, 2010), 90.

*Menurut Geertz, tipologi santri merupakan individu atau komunitas yang taat dalam menjalankan
nilai-nilai dan prinsip ajaran Islam. Tipologi santri yang bercorak kultural di atas kemudian menjadi
identitas ideologis yang dibuktikan dengan lahirnya partai politik Islam baik di era Orde Lama maupun
Orde Baru serta masih berlangsung hingga sekarang. Baik tipologi kultural maupun ideologis, identitas
santri di atas juga memuat konsekwensi moral dan etis dalam pergumulan dan proses kapitalisme dan
liberalisme politik bercorak koruptif dan manipulatif. Muatan konsekwensi tersebut demikian logis
mengingat prinsip dan nilai-nilai keagamaan merupakan aspek penting bagi kehidupan politik. Lebih
jauh, lihat, Cliford Geertz, Abangan Santri dan Priyai dalam Masyarakat Jawa (Jakarta: Pustaka Jaya,
1985)., Achmad Warid, “Figih Politik NU: Studi Pergeseran Dari Politik Kebangsaan ke Politik
Kekuasaan”, dalam Jurnal Asy-Syir ah, No. 1. Vol. 43, 2009, 211-230.

*Sirkulasi elit merupakan proses kekuasaan oleh individu atau figur sosial dan kultural untuk
menduduki posisi dalam struktur kekuasaan dengan memaksimalkan modal sosial dan kultural. Dalam
Islam Indonesia, kehadiran figur ulama atau kyai dalam struktur kekuasaan yang meski punya legitimasi
dan landasan historis juga memperlihatkan fenomena sirkulasi di atas. Apa yang disebut sebagai modal
sosial atau kultural mencerminkan kapasitas personal dalam membangun relasi sesuai dengan konteksnya.
Lihat, CW. Watson,“The Changing Nature of Elites in Indonesia Today”, dalam Cris Shore and Stephen
Nugent, Elite Cultures: Anthropological Perspectives (London and New York: Routledge, 2002), 110-
115., Kenneth Newton “Institutional Confidence and Social Trust: Aggregate and Individual Relation”
dalam Mariano Torcal dan Jose Ramon Montero, ed, Political Disaffection in A Contemporary
Democracies: Social Capital, Institutions and Politics (London and New York: Routledge, 2006), 81.

2

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



Dengan kata lain, politik santri merupakan identitas yang memuat rangkaian
interaksi sosiologis dan antropologis dalam payung religiusitas Islam yang di dalamnya
terjadi berbagai modus wacana (mode of discourse) di mana etika keagamaan (religious
ethics) menjadi landasan utama. Konstruksi etika keagamaan merupakan unsur yang
dibangun dari tradisi khazanah Islam yang mendasari pemikiran dan aksi politik sejak
masa Orde Lama hingga pasca Orde Baru. Di kalangan Islam tradisional, khazanah
tersebut merentang jauh mulai dari sejarah Islam klasik masa kenabian, periode
khalifah, Dinasti-dinasti pemerintahan Islam hingga persinggungan dengan demokrasi
sebagai produk modernitas.> Meski demikian, konstruksi etika politik dari rangkaian
historis hingga kontemporer di atas menuntut kontekstualisasi berbagai model dalam
modus tindakan (mode of action) di ranah struktural maupun kultural sehingga mampu
melahirkan konstruksi paradigma etika politik yang komprehensif.

Kelemahan konstruksi paradigma etika politik Islam di atas merupakan faktor
krusial sehingga melahirkan pemikiran dan aksi politik yang tidak sejalan dengan
kemajuan budaya politik kontemporer. Kemajuan kehidupan politik di era modern dan
posmodern melahirkan berbagai peluang sekaligus tantangan yang tidak bisa hanya
mengandalkan tradisi pemikiran warisan sejarah abad pertengahan. Dalam sejarah
pemikiran politik Islam, dimensi moralitas atau etika politik masih memperlihatkan cara
pandang normatif dan historis yang meski sejalan dengan semangat zaman (zeitgeist)
namun sesungguhnya menuntut rekonstruksi di era kontemporer. Upaya rekonstruksi
paradigmatis tersebut merupakan tuntutan sejarah sehingga sejalan dengan kompleksitas
pemikiran dan aksi politik, khususnya etika politik, dalam era modern dan posmodern.

Kompleksitas politik kontemporer berikut peran etika di dalamnya
memperlihatkan perbedaan fundamental dengan tradisi dan budaya politik Islam abad
pertengahan. Kompleksitas politik tersebut berpijak dari paradigma modernisme dan
posmodernisme yang tidak bisa hanya dijustifikasi secara normatif dan bahkan juridis
yang bercorak dikotomis berupa kebenaran dan kesalahan tindakan. Kemajuan
modernitas dan posmodernitas dewasa ini meruanglingkupi berbagai aspek kehidupan
manusia di mana pemahaman politik konvensional tentang kekuasaan tidak bisa
direduksi hanya di ranah struktural namun juga mengalami penetrasi ke ranah sosial,
kultural dan juga keagamaan. Dari sini tampak bahwa terjadi perluasan antara politik
dengan yang politik (politics and political) yang ditimbulkan oleh arus modernisme dan
posmodernisme. Fenomena perpanjangan nalar modernitas (reason of modernity) di
balik praktek politik dan yang politik di atas mempertegas bahwa rasionalitas
instrumental yang terkandung dalam paradigma modernisme justru diafirmasi dengan
kehadiran posmodernisme.

John Kane, The Politics of Moral Capital (Cambridge: Cambridge University Press, 2004), 10. Eric M.
Uslaner, The Moral Foundation of Trust (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 1-2.

*Konstruksi wacana etika politik dalam Islam abad pertengahan dibangun dari proses perjalanan
politik sebagian ulama maupun filosof muslim. Beberapa nama semisal al-Mawardi dan al-Ghazali
merupakan figur-figur yang pernah terlibat dalam politik praktis dalam rezim kekuasaan tertentu
kemudian mendasari berbagai tulisan mengenai etika politik. Lihat, M. Ali Haidar, Nahdatul Ulama dan
Islam di Indonesia: Pendekatan Fikih dalam Politik (Jakarta: Gramedia, 1994).

®Diskursus tentang posmodernisme menimbulkan dua sikap, yakni skeptis dan afirmatif terhadap
modernisme atau modernitas. Jurgen Habermas dan Anthony Giddens dinilai masuk dalam kategori yang
bersikap afirmatif di mana posmodernisme merupakan kelanjutan dari proyek modernitas yang belum
selesai dan sekaligus sebagai modernitas lanjut (late modernity). Konsep rasionalitas instrumental
Habermas merupakan penyempurnaan dari konsep Weber. Rasionalitas instrumental didefinisikan

3

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



Di era posmodernisme, praktek politik berikut konsekwensi etis tidak bisa
dibatasi hanya dalam ruang dan arena struktural dan institusional namun juga terjadi
dalam nalar dan kesadaran subyektif di mana parameter normatifitas tidak bisa
digunakan untuk melakukan justifikasi. Kemajuan globalisasi politik sebagai produk
modernitas yang juga diafirmasi dalam posmodernisme melahirkan pemikiran dan aksi
politik yang melampaui batas-batas dimensi ruang dan waktu. Pemahaman tentang
dimensi nalar dan kesadaran etis baik personal maupun institusional menuntut
pergumulan interaksi virtual yang hanya direpresentasikan oleh tindak wicara yang
masih perlu dipertanggung-jawabkan. Meski demikian, logika ruang publik virtual
dalam praktek politik berikut konsekwensi etis dan moral yang meruanglingkupi punya
landasan paradigmatis tersendiri yang berbeda dengan praktek politik dalam ruang
publik sosial.

Kajian ini memfokuskan pada bagaimana rekonstruksi etika politik Islam dalam
pusaran modernisme dan posmodernisme yang memproduksi dan mereproduksi tradisi
atau budaya politik baru yang berbeda secara diametral dengan tradisi politik dalam
sejarah Islam. Upaya rekonstruksi paradigma etika politik dalam Islam ini diharapkan
berkontribusi baik secara teoritis maupun praksis. Kelemahan rekonstruksi paradigma
etika politik dalam Islam sejauh ini menimbulkan dampak berupa alienasi Islam di
dalam kehidupan politik tersebut. Alienasi tersebut di satu sisi akibat kelemahan
kontekstualisasi Islam dalam kehidupan politik berikut keharusan rekonstruksi etis. Di
sisi lain, alienasi tersebut merupakan akibat dari proyek sekularisme yang sejak awal
membatasi peran agama (Islam) dalam ruang publik politik. Rekonstruksi paradigma
etika politik dalam Islam merupakan kajian teoritis dengan menggunakan pendekatan
sosio-filosofis. Adapun metode yang digunakan dalam kajian ini adalah kepustakaan
(library research) di mana data-data bersumber dari karya-karya primer maupun
sekunder tentang etika politik yang kemudian dianalisis dengan pendekatan di atas.
Hasil kajian ini berupa tawaran paradigma "Irfani terhadap filsafat etika khususnya etika
politik.

Pembahasan
Etika Politik: Perspektif Islam dan Barat

Etika merupakan bagian cabang filsafat yang berbicara tentang nilai-nilai
kebaikan dan keburukan dalam setiap tindakan manusia.” Dalam sejarah filsafat, etika

sebagai rasionalitas yang mengatur dan mengarahkan pilihan sarana-sarana bagi pencapaian tujuan. Di
sini Habermas menawarkan apa yang disebut rasionalitas komunikatif yang mengkarakterisasikan
aktifitas reflektif yang berpijak dari asumsi-asumsi dunia kehidupan melalui norma-norma yang
mempertanyakan dan menegosiasikan suatu tindakan. Sedangkan bagi Giddens, modernitas bersifat
multi-dimensi dengan tetap mempertahankan empat aspek institusional, yaitu kapitalisme, industrialisme,
kekuasaan administratif dan kekuatan militer. Dalam modernitas lanjut di atas, reflektifitas menjadi
kecenderungan tindakan individu dalam pembentukan makna identitas diri. Lihat, Jane Braaten,
Habermas's Critical Theory of Society (Albany: State University of New York Press, 1991), 12. Jurgen
Habermas, “Modernity: Un Finished Project”, dalam Maurizio Passerin d'Entreves dan Seyla Benhabib,
ed, Habermas and The Unfinished Project of Modernity (Cambridge and Mass: The MIT Press, 1997),
38-55., Anthony Giddens, Modernity and Self Identity: Self and Society in the Late Modern Age
(Cambridge: Polity Press, 1991), 32-80.

"Menurut Bertens, etika merupakan istilah yang punya banyak arti. Bahkan istilah tersebut
demikian populer di berbagai kalangan baik intelektual maupun awam. Meski secara konseptual dan
teoritik istilah etika menjadi bidang kajian filsafat moral namun istilah tersebut tidak hanya sebatas itu.

4

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



merupakan bidang yang sejak lama muncul dalam tradisi pemikiran Yunani Kuno.
Beberapa karya filosof Yunani Kuno, khususnya Plato dan Aristotelles, memfokuskan
pada bidang etika. Jika etika memfokuskan pembahasan tentang masalah baik dan buruk
dari tindakan manusia, maka berbeda dengan pengertian politik. Politik merupakan
bidang kehidupan manusia yang memuat paling banyak definisi sekaligus konsepsi. Hal
ini didasarkan bahwa jika dibandingkan dengan bidang kehidupan lain, politik
mengandung intensitas interaksi dan pergumulan antar manusia yang demikian dinamis
dan kompleks. Meski demikian, dinamika dan kompleksitas tersebut tidak kemudian
mengacaukan definisi dan konsepsi politik itu sendiri. Dengan kata lain, diperlukan
definisi dan konsepsi formal tentang apa yang disebut dengan etika politik tersebut.

Dalam pandangan al-Ghazali, etika politik sering disebut dengan adab
merupakan aspek utama dalam pemerintahan Islam.® Dalam biografinya, al-Ghazali
merupakan figur ulama sekaligus filosof muslim yang terlibat intensif dan dinamis
dengan struktur kekuasaan di zamannya, yakni sultan Muhammad ibn Malik penguasa
dinasti Saljuk. Hubungan dinamis antara al-Ghazali dengan dinasti tersebut mendasari
lahirnya karya al-Ghazali tentang etika politik, khususnya kitab at-Tibr al-Masbuk fi
Nashihat al-Muluk dan lhya™ “ulum ad-Din. Menurut al-Ghazali, politik merupakan
tugas manusia yang paling mulia. Namun kemuliaan tersebut ditentukan oleh adab
politik yang dijalankan.? Konsep adab al-Ghazali yang disebut pula dengan etika politik
di atas memuat beberapa unsur utama: Amar makruf dan nahi munkar, tugas seorang
pemimpin (khalifah).” Dari penegasan tersebut tampak bahwa etika atau adab
merupakan inti yang mendasari kehidupan politik.**

Posisi etika yang demikian penting di atas di samping al-Ghazali, juga
ditegaskan oleh al-Mawardi. Menurut al-Mawardi, akhlak atau etika merupakan asas
kekuasaan dalam Islam. Sebagai asas utama Islam, maka akhlak atau etika tersebut
harus mendasari setiap pemikiran dan aksi politik atau kekuasaan. Di samping akhlak,
al-Mawardi juga menekankan pada sikap konsistensi (istiqgomah) dalam menjalankan

Baik etika maupun moral secara etimologis berasal dari Yunani. Etika berasal dari kata “ethos” sementara
moral berasal dari kata “mores”. Arti etika mencakup; tempat tinggal biasa, padang rumput, kebiasaan,
akhlag, watak, perasaan, sikap dan cara berfikir. Sementara arti moral mencakup; kebiasaan dan adat.
Lebih jauh, lihat, K. Bertens, Etika (Jakarta: Gramedia, 2007), 4-11.

®Menurut Wan Daud, istilah adab merupakan akar kata beradab di mana manusia yang beradab
adalah yang menyadari tentang tanggung-jawab atau akuntabilitas. Dalam Islam, adab berarti suatu
tanggungjawab manusia atas amanat yang diberikan Tuhan berupa keadilan sebagai syarat bagi
kesempurnaan diri. Lihat, Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat dan Praktek Pendidikan Islam Syed
Muhammad Naquib al-Attas (Bandung: Mizan, 2003), 174.

°Abu Hamid al-Ghazali, Ihya" “Ulum ad-Din, Juz Il (Beirut: Dar al-Kutub al-"lmiyah, tt), 151.

YKonsep amar makruf dan nahi munkar sebagai landasan adab atau etika politik al-Ghazali
tampak dari karya yang dipersembahkan kepada penguasa di zamannya, yakni at-Tibr al-Masbuk fi
Nashihat al-Muluk. Dalam kitab tersebut, al-Ghazali mengupas tentang dasar-dasar keimanan yang harus
dijadikan sebagai landasan bagi seorang figur pemimpin atau penguasa. Menurutnya, penguasa tertinggi
adalah Allah SWT sementara seorang sultan atau penguasa adalah pelaksana amanat Allah SWT. Dalam
menjalankan amanat tersebut diwajibkan sesuai dengan syariatNya. Lihat, Abu Hamid al-Ghazali, at-Tibr
al-Masbuk fi Nashihat al-Muluk (Beirut: Dar al-Kutub al-"lImiyah, tt), 1-4.

“Abu Hamid al-Ghazali, al-Igtishad fi al-I"tiqad (Mesir: Maktabah al-Jundi, 1518), 195.

5

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



pemerintahan dan kekuasaan menyangkut kehidupan masyarakat. Dengan kata lain,
konsistensi etika atau akhlak demikian urgen dalam konsep etika politik al-Mawardi.™

Dari definisi dan konsepsi etika dan politik yang disebut etika politik di atas
memperlihatkan banyak kesamaan dengan khazanah filsafat Islam. Dalam khazanah
filsafat Islam Kklasik, politik merupakan aspek sekaligus dimensi penting yang mewarnai
proses perjalanan sejarah Islam itu sendiri. Proses sejarah tersebut tampak dari
kehidupan Muhammad yang di samping sebagai seorang nabi dan rasul Tuhan juga
merupakan figur negarawan.'® Sebagai figur negarawan, terdapat praktek politik yang
dijalankan nabi Muhammad yang meruanglingkupi kehidupan beliau sejak awal mulai
di Makkah hingga Madinah. Kelahiran negara Madinah dinilai sebagai munculnya
negara Islam yang bercorak sangat modern pada zamannya.™ Identitas sebagai negara
modern tentu tidak bisa dinilai secara historis semata namun justru memperlihatkan
kesamaan dengan negara demokratis paling modern di masa kontemporer. Lahirnya
piagam Madinah mencerminkan sebagai konstitusi modern yang kemudian menjadi
rujukan negara paling demokratis, yakni Amerika Serikat.*

Meski demikian, sejarah politik Islam juga memperlihatkan dinamika pasca
kepemimpinan nabi Muhammad terutama masa kekhalifahan Utsman bin Affan dan Ali
bin Abu Thalib hingga berlanjut pada masa dinasti-dinasti pemerintahan Islam. Dalam
kurun waktu tersebut, politik memperlihatkan kristalisasi sedemikian rupa baik secara
teoritis maupun praksis. Praktek politik sejak zaman nabi Muhammad hingga dinasti
pemerintahan Islam di atas menjadi fokus pemikiran sebagian filosof muslim. Etika
politik Islam merupakan salah satu bidang yang tidak bisa dilepaskan dari perhatian
kaum filosof tersebut. Bahkan lebih jauh, bidang etika politik dapat dikatakan demikian
dominan mewarnai pemikiran politik kaum filosof muslim periode awal. Kelahiran
pemikiran politik, khususnya etika politik, dalam sejarah Islam berpijak dari fenomena
dan realitas budaya politik yang mencapai puncaknya di masa dinasti-dinasti
pemerintahan Islam, khususnya Umayyah dan Abbasiyah. Dalam dua dinasti
pemerintahan Islam tersebut, problem etika memperlihatkan degradasi sedemikian rupa
meski tidak bisa mengabaikan prestasi-prestasi di bidang lain, khususnya di bidang ilmu
pengetahuan dan filsafat.

Beberapa gagasan dalam filsafat politik Islam klasik di atas merupakan
konstruksi peradaban yang demikian populer dalam khazanah pemikiran Islam
kontemporer. Upaya menggali khazanah intelektual dalam sejarah peradaban Islam
tidak bisa dilepaskan dari keharusan dan tuntutan keagamaan atas berbagai problem
kontemporer. Meski demikian, penggalian khazanah di atas tidak bisa hanya

?Fyad Muhammad Zein, “Kritik Konsep Politik Machiavelli dalam Perspektif Etika Politik Islam:
Perbandingan Dengan Teori Etika Politik al-Mawardi”, dalam jurnal Mahkamah, No. 2. Vol. 1. Juni
2016, 489-507.

3W. Montgomery Watt, Muhammad: Prophet and Statesman (Oxford: Oxford University Press,
1961), M. Thohir Luth, M. Natsir: Dakwah dan Pemikirannya (Jakarta: Gema Insani Press, 1999), 12.
Antonie Wessels, A Modern Arabic Biography of Muhammad: A Critical Study of Muhammad Husayn
Haykal's Hayat Muhammad (Leiden: E.J. Brill), 148.

“Robert N. Bellah, Beyond Belief: Essays on Religion in A Post-Traditional World (New York:
Harper and Row, 1970), 150-151., M. Bambang Pranowo, Orang Jawa Jadi Teroris (Jakarta: Pustaka
Alvabet, 2011), 71. Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 1999), 168-
169.

Imam Amrusi Jailani, “Piagam Madinah: Landasan Filosofis Konstitusi Negara Demokratis”,
dalam Jurnal Al-Daulah, No. 2. Vol. 6, 2016, 269-295.

6

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



mengandalkan logika skolastisisme dan romantisme historis berikut normatifitasnya.
Hal ini didasarkan bahwa kelahiran berbagai gagasan atau ide dalam tradisi filsafat
Islam abad pertengahan dilatarbelakangi oleh fenomena dan realitas politik yang
berbeda dengan era kontemporer. Perbedaan latarbelakang tersebut menuntut sebagian
pemikir muslim kontemporer melakukan rekonstruksi paradigmatis yang dinilai sejalan
dengan tantangan politik kontemporer.

Rekonstruksi paradigma pemikiran politik Islam merupakan satu dari sekian
ikhtiar intelektual di antara bidang-bidang lain. Dalam rekonstruksi di atas, terdapat
berbagai perspektif dan pendekatan sehingga melahirkan relevansi sesuai dengan ruang
dan waktu yang meruanglingkupi. Dalam khazanah filsafat Islam klasik, khususnya
filsafat politik, dua sumber ajaran dan doktrin Islam yaitu Al Quran dan Sunnah
menduduki peran penting bagi kesarjanaan muslim klasik. Demikian pula di bidang
filsafat politik Islam di mana prinsip dan nilai-nilai dua sumber ajaran dan doktrin Islam
menjadi landasan penting sebagaimana terdapat dalam bidang-bidang lain. Upaya
mengangkat prinsip dan nilai-nilai dari dua sumber doktrin dan ajaran Islam di atas
memperlihatkan beragam perspektif dan pendekatan. Dalam pandangan Arkoun,
pemahaman kitab suci (Al Quran) di kalangan ulama atau filosof muslim klasik
demikian beragam mengingat wahyu tersebut memang memberikan ruang bagi berbagai
metode penafsiran. Dengan kata lain, Al Quran merupakan korpus terbuka di mana
setiap ulama dan filosof muslim memperlihatkan penafsiran dan pemaknaan berbeda.

Dari korpus terbuka sebagaimana ditegaskan Arkoun di atas, terdapat upaya
sistematisasi yang dilakukan al-Jabiri tentang karakteristik paradigmatis dalam tradisi
filsafat Islam baik klasik maupun modern. Menurut al-Jabiri, terdapat tiga epistemologi
dalam filsafat Islam, yakni bayani, burhani dan irfani di mana masing-masing terdapat
dalam pemikiran baik filosof muslim klasik maupun kontemporer. Tiga model
epistemologi di atas juga berlaku bagi pemahaman dua sumber doktrin dan ajaran Islam
tersebut. Meski demikian, pandangan obyektif al-Jabiri tentang bagaimana model
epistemologi di atas juga tidak bisa dilepaskan dari tradisi penafsiran dan pemahaman
terhadap sumber doktrin dan ajaran Islam di atas, yakni otoritas dan otoritarianisme.
Dengan kata lain, meski tiga model epistemologi tersebut tampak dari warisan khazanah
Islam klasik namun sesungguhnya tidak lepas dari lingkaran otoritas dan otoritarianisme
sebagian ulama dalam menjustifikasi kebenaran secara sefihak. Problem otoritas dan
otoritarianisme yang ditegaskan Abou el-Fadl tersebut tidak bisa dilepaskan dari aspek
sosiologis dan politik yang meruanglingkupi.'” Lebih jauh, fenomena tersebut di
samping terjadi pada abad pertengahan juga tampak bertahan di era modern.

Persinggungan elit keagamaan (Islam) ke dalam politik merupakan unsur utama
lahirnya problem otoritas dan otoritarianisme teks di atas. Meski otoritas dan
otoritarianisme sebelumnya terjadi dalam ranah keagamaan namun kemudian meluas ke
dalam kubus kekuasaan (power-cubs) yang semakin memperkuat problem tersebut.
Otoritas dan otoritarianisme kebenaran teks sejauh ini tidak sekedar berangkat dan

®\Muhammad Arkoun, Rethinking Islam: Common Question and Uncommon Answer (Oxford:
Westview Press, 1994), 38-39.

Yprobelm otoritas di atas berasal dari sebagian besar elit keagamaan, khususnya ulama, yang
mengklaim punya kebenaran otoritatif yang bersifat absolut. Dengan klaim tersebut maka melahirkan
ortodoksi atau kemapanan sebagai dampak buruk bagi dinamika perkembangan dan kemajuan pemikiran
Islam. Lebih jauh, lihat, Khaled M. Abou El-Fadl, Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and
Woman (Oxford: Oneworld Publications, 2003), 10-11.

7

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



menuju konstruksi kebenaran teks itu sendiri. Lebih jauh, posisi pemegang otoritas
kebenaran teks berikut budaya otoritarianisme menjadikan teks sebagai komoditas
politik yang demikian liar demi pencapaian tujuan dan orientasi politik tertentu.
Dimensi otoritas dan otoritarianisme ini kemudian berdampak lahirnya normatifitas
etika, termasuk etika politik, dalam Islam. Konstruksi normatifitas etika tersebut
diperkuat dengan rangkaian historisitas politik Islam yang melahirkan justifikasi benar
dan salah.

Meski demikian, dimensi kebenaran teks atas dasar otoritas dan otoritarianisme
di atas terjadi melalui proses sosiologis di samping politik sedemikian rupa. Dengan
kata lain, pemegang otoritas dan praktek otoritarianisme secara sosiologis meniscayakan
pola interaksi keagamaan dan kultural sebagai bagian dari rangkaian sirkulasi elit
maupun kekuasaan politik. ldentitas pemegang otoritas meniscayakan bahwa suatu
kebenaran dan keburukan tindakan politik dalam perspektif keagamaan hanya diketahui
fihak-fihak tertentu. Adapun praktek otoritarianisme dalam ranah kultural dan
keagamaan dapat dibangun melalui proses indoktrinasi dan dogmatisasi yang demikian
panjang. Di Indonesia, dimensi otoritas kebenaran dan otoritarianisme keagamaan
tampak dalam proses politik dan keagamaan sebagian ulama. Sebagai figur yang diakui
kapasitas keilmuan di bidang keagamaan (Islam), keterlibatan di dunia politik demikian
integral dalam proses sejarah semenjak abad pertengahan Islam hingga kurun modern.

Konstruksi etika politik dalam Islam lahir dari proses sejarah Islam yang meski
pernah mewariskan tradisi dan khazanah demikian menarik namun tidak bisa dilepaskan
dari kritik. Dua sumber doktrin dan ajaran Islam, Al Quran dan Hadits, memang tidak
mengalami pergeseran posisi. Meski demikian, problem otoritas kebenaran teks berikut
praktek otoritarianisme justru merupakan faktor utama kemunduran tradisi
intelektualisme Islam di tengah kemajuan modernisme dan modernitas Barat. Lebih
jauh, problem tersebut dikemudian waktu justru memposisikan dua sumber ajaran Islam
di atas sebagai teks beku di tengah tuntutan pencairan akibat pergeseran arus modernitas
politik di era kontemporer. Keharusan rekonstruksi etika politik dengan mencari akar
dari tradisi atau khazanah filsafat Islam klasik tidak jauh berbeda dengan tradisi filsafat
Barat di tengah destruksi kreatif (creative destruction) yang ditimbulkan oleh
modernitas.

Dalam tradisi filsafat Barat, dimensi etika khususnya etika politik menjadi
perhatian penting di mana definisi dan konsepsi memperlihatkan keluasan perspektif
sejalan dengan kemajuan kapitalisme dan neoliberalisme politik kontemporer. Definisi
dan konsepsi etika dalam filsafat Barat tetap berpijak dari pengertian tentang baik dan
buruk menyangkut tindakan atau perbuatan manusia. Namun pengertian tersebut tidak
lagi mengandalkan perspektif dan pendekatan tertentu, khususnya empirisme dan
positivisme, sebagaimana terjadi sebelumnya. Dimensi etika dalam tradisi filsafat Barat
kontemporer menawarkan perspektif eksistensialisme karena dinilai penting dalam
menjawab problem modernitas. Perspektif eksistensialisme di atas mencoba
menghadirkan Tuhan yang direpresentasikan oleh agama yang dipandang dapat
memperkuat argumentasi rasional tentang etika dan moralitas.

Menurut Pojman dan Fieser, moralitas dan agama merupakan dua unsur yang
terdapat dalam kajian etika di mana upaya untuk mengaitkan antar keduanya harus
melibatkan beberapa pemikir di dalamnya. Disini terdapat apa yang disebut dengan
DCT (divine command theory) atau teori DCT. Teori ini menegaskan bahwa prinsip-
prinsip etika mempunyai pijakan dari perintah atau aturan Tuhan. Teori ini berangkat

8

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



dari adanya aturan Tuhan kepada manusia dan manusia juga memahami adanya perintah
tersebut di mana tanpa Tuhan maka secara universal tidak ditemukan bentuk moralitas
yang valid. Teolog Carl F Henry menegaskan bahwa “etika dalam Bible tidak mengakui
adanya suatu moralitas otonom. Bible memberikan etika dalam bentuk klasiknya berupa
identifikasi hukum moral dengan kehendak Tuhan”. Sementara itu, DCT terbagi
menjadi tiga bagian; Pertama, bahwa moralitas yang buruk atau baik berasal dari
Tuhan. Kedua, kebenaran moral secara sederhana berarti kehendak Tuhan, sementara
keburukan moral adalah bertentangan dengan kehendak Tuhan. Ketiga, mengingat
moralitas secara esensial berangkat dari kehendak Ilahi dan bukan didasarkan pada
alasan tilrzladakan independen maka dengan demikian alasan tindakan berikutnya tidaklah
penting.

Sementara Immanuel Kant yang meski tidak begitu menerima teori DCT, namun
menegaskan bahwa dalam etika terdapat bentuk etika independen, yakni bahwa tidak
terdapat perbedaan antara etika filsafat dan etika keagamaan. Lebih jauh, Tuhan dan
manusia harus mentaati alasan dan prinsip rasional yang sama sudah dianggap cukup
memandu atau menjadi pijakan bagi etika. Kant mempertahankan bahwa agama
melengkapi moralitas dengan menghubungkan moralitas dengan imortalitas jiwa dan
eksistensi Tuhan. Imnortalitas merupakan postulat penting bagi moralitas yang dengan
jalan ini kita diatur oleh hukum moral agar sempurna secara moral. Di sini Kant
memberikan argumentasi, bahwa; Pertama, jika moralitas itu penting dan bermakna
maka Tuhan ada. Kedua, moralitas itu bermakna. Ketiga, maka dengan demikian
Tuhan ada.”

Upaya menghadirkan kembali Tuhan dalam tradisi filsafat etika, baik Barat
maupun Islam sebagaimana di atas, tidak bisa dinilai sebagai bentuk kenaifan teologis
bercorak teosentris. Dengan kata lain, menghadirkan eksistensi Tuhan berikut
representasiNya tidak kemudian menuntut etika dan moralitas menjadi otoritas teologis
dengan corak transendensi dan metafisiknya. Upaya menghadirkan kembali Tuhan
dalam dimensi moral dan etika di atas bertujuan memperkuat keseimbangan landasan
antara teosentrisme metafisik dan transendental dengan antroposentrisme etis dan
imanen. Penguatan keseimbangan landasan ini di pandang penting mengingat posisi
etika, khususnya etika politik, tidak berada dalam ranah religiusitas-teologis namun
dalam ranah empiris. Penguatan landasan di ranah empiris diharapkan mewujud ke
dalam pemikiran dan praktek politik baik laten maupun tampak.

Pergulatan Ideologis dan Konsekwensi Etis

Kemunculan abad ideologi (century of ideology) sejak awal abad ke-20
menimbulkan berbagai konsekwensi politis dan etis di era kontemporer. Secara historis,
ideologi merupakan energi politik yang diproduksi oleh nalar dan kesadaran sehingga
melahirkan gerakan politik berikut tatanan kehidupan politik dan ekonomi. Meski
demikian, konstruksi ideologi berupa seperangkat ide dan gagasan berikut prinsip
normatif yang dikandungnya tidak selalu memperlihatkan kontinuitas manifestasi.
Sebaliknya, muncul berbagai pergeseran ideologis dengan meninggalkan konstruksi ide
atau gagasan dan prinsip normatif tersebut. Pandangan Fukuyama dan Bell tentang

'8 ouis P. Pojman dan James Fieser, Ethics Discovering Right and Wrong (Boston: Wadsworth,
2012), 188-193.
Plbid.

9

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



akhir dan kematian ideologi dalam skala mikro secara implisit menggambarkan tentang
pergeseran di atas.” Kemenangan kapitalisme dan demokrasi liberal tampak
mempertegas konstruksi ideologi bukan dalam makna konvensional dan formal, namun
justru natural. Dengan kata lain, kapitalisme dan demokrasi liberal merupakan
konstruksi ide dan gagasan naturalistik yang dimanifestasikan dalam kehidupan politik
dan ekonomi. Adapun kapitalisme dan demokrasi liberal merupakan suatu ideologi atau
sebaliknya, masih menjadi kontroversi.

Konstruksi ide dan gagasan naturalistik dalam kapitalisme dan demokrasi liberal
tampak dari bagaimana praktek politik dan ekonomi berikut konsekwensi moral dan etis
di dalamnya. Pandangan naturalistik dalam kapitalisme dan demokrasi liberal
melahirkan perluasan di mana politik dan ekonomi merupakan entitas tunggal yang
berbeda dengan sebelumnya. Pandangan naturalistik tersebut juga memperlihatkan
praktek kapitalisme dalam payung neoliberalisme yang lebih maju jika dibandingkan
dengan liberalisme klasik. Namun kemajuan liberalisme menjadi neoliberalisme justru
memperlihatkan wajah naturalistik di balik pemikiran dan praktek politik baik dalam
struktur kekuasaan maupun sosial dan kultural. Dalam filsafat politik, naturalisme
merupakan perspektif tentang eksistensi kehidupan manusia yang berjalan evolusioner.
Beberapa nama semisal Hobbes dan Locke dengan berpijak dari Darwinisme sosial
mengangkat tentang kondisi alami manusia (state of nature) sebagai titik pijakan
pemikiran dan perilaku politik.*

Pandangan di atas dapat diinterpretasikan bahwa kehidupan politik dan ekonomi
tidak lebih sebagai pemenuhan kondisi alami yang diartikulasikan melalui berbagai
cara. Artikulasi dan aksi politik dalam kondisi alami tersebut memperlihatkan dominasi
naluri atau insting yang digariskan oleh Darwin sebagai bentuk perjuangan
mempertahankan dan melanjutkan survivalitas. Dalam proses tersebut, survivalitas
hanya akan ditentukan oleh kekuatan dan kekuasaan eksploitasi dan dominasi atas fhak
lain. Dengan kata lain, kekuatan dan kekuasaan tersebut berpijak dari kebebasan dan
kemerdekaan sebagai unsur utama dalam kondisi alami manusia yang bersifat personal
dan bukan kolektif. Kapasitas dan otoritas berupa kekuasaan dan kekuatan difungsikan
untuk memaksimalkan kebebasan dan kemerdekaan dengan berbagai cara dan langkah
meski dengan jalan eksploitasi dan hegemoni.

Kondisi alami manusia berikut kapasitas dan otoritas kekuasaan serta praktek
politik eksploitatif dan hegemonik di atas menemukan momentumnya di tengah
kemajuan kapitalisme dan neoliberalisme. Dalam kapitalisme dan neoliberalisme
politik, sistem demokrasi liberal (liberal democracy) yang memuat doktrin tentang
kebebasan dan kemerdekaan naturalistik dikomodifikasikan sedemikian rupa dengan
doktrin tentang keadilan dan kesejahteraan. Penetrasi doktrin di atas merupakan
kecenderungan kontemporer di balik setiap kebijakan publik pemerintah baik pusat
maupun daerah. Meski demikian, terlepas keberhasilan dan kegagalan kebijakan di atas

®Francis Fukuyama, Kemenangan Kapitalisme dan Demokrasi Liberal, terj. M. Husein Amrullah
(Yogyakarta: Penerbit Qalam, 1992), 15., Daniel Bell, The End of Ideology: On the Exhaustion of
Political Ideas in Fifties (New York: The Free Press, 1960), 13-18.

?Muhammad Umer Chapra, Islam dan Tantangan Ekonomi, Pent. Ikhwan Abidin. (Jakarta: Gema
Insani Press, 2000), 34., Janet Biehl, Politik Ekologi Sosial: Munisipalisme Libertarian, Pent. Setiaji. P.
(Jakarta: Penerbit Daun Malam, 2016), 174., M. Dawam Rahardjo, “Krisis Kapitalisme Global: Ilusi Atau
Realitas”, dalam George Soros, Open Society: Reforming Global Capitalism, Pent. Sri Koesdiyantinah.
(Jakarta: YOI, 2007), vi-xxvii.

10

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



terjadi konsekwensi moral dan etis di balik artikulasi politik yang dijalankan.
Pemahaman tentang praktek korupsi, kolusi dan nepotisme (KKN) tidak bisa direduksi
dengan mengandalkan perspektif juridis, namun juga ideologis dan politik. Dengan kata
lain, terdapat konstruksi ideologi di balik praktek KKN yang meski bersifat personal
dan subyektif namun cukup mempertegas bahwa ideologi tidak pernah berakhir dan
mati. Tesis akhir dan kematian ideologi hanya bersifat formal dan konvensional dalam
skala global yang mendasari praktek politik dan ekonomi internasional. Bahkan dalam
skala global sekalipun terdapat kontroversi tentang keberlangsungan ideologis di atas.

Upaya memposisikan ideologi dalam skala mikro yang bersifat personal dan
subyektif menjadi penting dalam arus pragmatisme politik dan ekonomi dewasa ini.
Sebagaimana ditegaskan di atas, konstruksi ideologi memuat dua wujud yang bersifat
tampak dan tersembunyi (latent and manifest). Ideologi laten merupakan konstruksi
nalar dan kesadaran subyektif yang tidak mudah difahami fihak lain. Sejauh ini,
perspektif fenomenologis dan kritis terhadap konstruksi ideologi laten di atas
mengandalkan sejauh mana konstruksi tersebut dimanifestasikan dalam ruang publik,
khususnya dalam struktur pemerintahan. Dengan mendasarkan pada manifestasi berupa
fakta tindakan maka menjadi jalan bagi pemahaman tentang konstruksi nalar dan
kesadaran subyektif. Pemahaman tentang nalar dan kesadaran subyektif tersebut
merupakan langkah penting untuk menghindarkan justifikasi terhadap praktek korupsi
dan manipulasi kekuasaan yang dijalankan. Sebaliknya, justifikasi tanpa pemahaman
subyektif dalam diri aktor dengan hanya mengandalkan suatu fakta tindakan empiris
hanya melahirkan klaim baik dan buruk semata.

Dari penegasan di atas tampak bahwa dimensi etika bukan sekedar sebagai
justifikasi atau klaim atas moralitas baik dan buruk yang dijalankan individu maupun
kelompok dalam struktur kekuasaan. Perbedaan etika dan moral di atas telah menjadi
perhatian sebagian kalangan di mana moralitas merupakan bentuk perilaku dan praktek
ekspresif yang juga tidak lepas dari unsur subyektif maupun obyektif. Sementara etika
merupakan bentuk pemahaman terhadap moralitas di mana klaim tentang perbuatan
baik dan buruk menuntut ragam perspektif dan pendekatan. Dalam pandangan Shomali,
meski lImu-ilmu sosial khususnya sosiologi dan antropologi memperlihatkan perbedaan
paradigma namun memuat perspektif dan pendekatan menarik bagi pemahaman tentang
interaksi dan latarbelakang budaya individu. Dengan kata lain, suatu interaksi dalam
struktur kekuasaan tidak bisa dilepaskan dari aspek buda%/a yang didalamnya memuat
seperangkat pemikiran sebagai landasan suatu tindakan.?* Pandangan Shomali di atas

2Menurut Verba, budaya politik adalah sistem kepercayaan empiris, simbol-simbol ekspresif dan
nilai-nilai yang menegaskan tentang bagaimana tindakan politik tersebut dilakukan. Di Indonesia,
menurut Feith, terdapat dua budaya politik yang dominan, yakni aristokrasi Jawa dan wiraswasta Islam.
Sementara menurut Geertz sebagaimana dikutip oleh Marijan dan Lee, terdapat tiga kekuatan yang sejauh
ini masih menjadi identitas aktor politik baik dalam konteks nasional maupun lokal, yakni santri, priyai
dan abangan. Trikotomi Geertz tersebut sejalan dengan pandangan Elisabeth bahwa dalam masyarakat
plural seperti Indonesia, diversitas Islam tidak saja mencakup perbedaan penafsiran atas al-Qur'an namun
juga asimilasi antara Islam dengan budaya lokal. Komunitas-komunitas muslim ditempat lain
menggambarkan bahwa Islam selalu mempunyai warna dari tradisi dan budaya lokal. Lihat, Gabriel
Abraham Almond dan Sidney Verba, The Civic Culture: Political Attitudes and Democracy in Five
Nations (London: Sage Publications, 1989)., Kacung Marijan, “The Study of Political Culture In
Indonesia”, dalam Jurnal Masyarakat Kebudayaan dan Politik, Tahun xii, no. 2, April 1999, 57-66. Mei.
H. Lee, “Does A Country's Politics Reflect the Design of its Culture? The Case of Indonesia”, dalam
Taiwan International Studies Quarterly, Vol. 3. No. 1. 2007, 99-121., Adriana Elisabeth, “The Indonesian

11

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



mempertegas bahwa konsekwensi etis yang diproduksi dan direproduksi oleh interaksi
atau aksi politik tidak bisa hanya mengandalkan perspektif meta-etika dalam tradisi
filsafat. Dengan kata lain, perspektif sosiologis dan antropologis, di samping filosofis,
dapat dzi;ntegrasikan guna memperoleh pemahaman Kritis tentang etika dan moralitas
politik.

Urgensi perspektif sosio-filosofis terhadap konstruksi ideologis yang mendasari
praktek politik dipandang penting sejalan dengan tantangan kapitalisme dan
neoliberalisme di atas. Hal ini didasarkan bahwa ideologi tidak sekedar memuat
seperangkat ide atau gagasan berikut proyeksi politik yang lepas dari kritik. Dimensi
subyektifitas dalam konstruksi ideologi demikian dominan sehingga kerapkali terjebak
pada apa yang disebut More sebagai utopia.?* Ideologi utopis merupakan konstruksi ide
dan gagasan subyektif yang lepas dari berbagai nalar dan kesadaran obyektif. Utopia
dalam konstruksi ideologi tidak lebih sebagai imajinasi dan fantasi subyektif yang
sengaja dipaksanakan bagi pencapaian legitimasi di tengah masyarakat. Fenomena
kapitalisme dan liberalisme sejak masa klasik hingga kontemporer memuat berbagai
doktrin dan ajaran tentang kesejahteraan melalui syarat kebebasan dan kemerdekaan
individualistik yang dijamin melalui regulasi negara. Padahal orientasi tersebut sejauh
ini hanya bisa dijalankan oleh kekuatan elit politik dan ekonomi yang ditunjang dengan
kuantitas dan kapasitas modal. Lebih jauh, regulasi baik hukum maupun politik yang di
dalamnya memuat prinsip dan nilai-nilai moral dan etis kerapkali menampakan
penyimpangan dan penyelewengan di tengah kapasitas kapital yang mampu
memperjual-belikan proses dan kebijakan hukum itu sendiri.

Paradigma "Irfani Etika Politik Islam

Upaya membangun paradigma kritis etika politik Islam merupakan keniscayaan
di tengah arus pergeseran politik baik di kalangan ulama maupun politisi muslim secara
umum. Argumentasi tentang Islam sebagai sistem etika dan moralitas politik dengan
sendirinya menuntut upaya menghadirkan kembali nilai-nilai keagamaan tersebut dalam
ruang publik politik. Lebih jauh, argumentasi di atas tidak sekedar sebagai reproduksi
dari interpretasi doktrin dan ajaran Islam semata, namun juga memuat aspek historisitas
mulai zaman kenabian hingga dinasti pemerintahan Islam abad pertengahan. Meski
demikian, model pemahaman Islam di tengah keharusan dan tuntutan paradigma etika
kritis dihadapkan pada tantangan normatifitas dan historisitas sebagaimana pemikiran
Islam lainnya.® Bahkan pemahaman tentang Islam bercorak normatif dan historis
tersebut turut berkontribusi lahirnya kelemahan peran dan fungsi kritis Islam itu sendiri
dalam kehidupan politik.

Experience in Implementing Democracy”, dalam ed, Zoya Hassan, Democracy in Muslim Societies: The
Asian Experiences (California: Sage Publications, 2007), 77.

“Mohammad Shomali, Relativisme Etika: Analisis Prinsip-prinsip Moralitas (Jakarta: Serambi,
2005).

*Menurut More, utopia adalah suatu khayalan tentang pulau yang di dalamnya terdapat kedamaian
sehingga menjadi tujuan setiap individu meski baik pulau maupun kedamaian tersebut tidak pernah
terbukti dalam kehidupan nyata. Lihat, Anne Murphy, Thomas More, terj. Hardono Hadi (Yogyakarta:
Kanisius, 2001), 40., Thomas More, Utopia (London: Bibliolis Books Ltd, 2010), 68-90.

®Dimensi normatifitas dan historisitas dalam Islam menggambarkan pemahaman Islam atas
wahyu dan tradisi kenabian yang masih diwarnai sikap apologetik. Padahal sikap tersebut justru
mereduksi kebenaran Islam, khususnya wahyu dan tradisi kenabian, secara kritis obyektif. Lihat, M.
Atho™ Mudzar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 19.

12

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



Sebagai sumber nilai-nilai moral dan etis dalam Islam, reinterpretasi atas Al
Quran dan Sunnah merupakan langkah penting di tengah dinamika kehidupan sosial dan
politik kontemporer. Reinterpretasi tersebut merupakan langkah untuk melahirkan
pandangan, gagasan dan bahkan paradigma etika politik sesuai dengan kompleksitas
kehidupan politik kontemporer. Hal ini didasarkan bahwa terdapat perbedaan diametral
antara kehidupan politik di masa dinasti pemerintahan Islam abad pertengahan di satu
sisi dengan fenomena serupa di era kontemporer. Dalam dinasti pemerintahan Islam,
budaya feodalisme dan patrimonialisme tentu tidak sama jika dibandingkan dengan
budaya serupa di era kontemporer. Demikian pula, pergulatan ideologi politik dan
ekonomi di masa dinasti pemerintahan Islam juga tidak demikian kompleks jika
dibandingkan dengan era kontemporer. Perbedaan aspek budaya dan ideologi di atas
dengan sendirinya menuntut rekonstruksi pemahaman melalui reinterpretasi atas dua
sumber doktrin dan ajaran Islam di atas.

Rekonstruksi paradigma etika politik dalam Islam merupakan keniscayaan di
tengah kompleksitas arus kapitalisme dan neoliberalisme kontemporer sebagai anak
kandung modernitas. Keharusan rekonstruksi di atas di samping menuntut reinterpretasi
kritis atas sumber doktrin dan ajaran Islam, Al Quran dan Sunnah, juga metode dan
pendekatan Kritis yang berbeda dengan periode abad pertengahan Islam. Dalam periode
tersebut, paradigma etika politik masih memperlihatkan dominasi metode dan
pendekatan fikih jika dibandingkan dengan sosiologis dan filosofis.?*® Di samping itu,
meski terdapat doktrin dan ajaran tentang etika dan moralitas yang disebut dengan
akhlag namun mengalami reduksi di wilayah tasawuf atau sufisme.?” Dua metode dan
pendekatan, yakni tasawuf dan fikih, memperlihatkan reduksionitas jika dihadapkan
pada kompleksitas problematis politik di era kontemporer. Hal ini didasarkan bahwa
dimensi etika dan moralitas politik dewasa ini tidak bisa dijustifikasi dengan ukuran
benar dan salah atau baik dan buruk. Lebih jauh, dimensi tersebut juga tidak bisa
dijustifikasi dengan ukuran kafir, mukmin, munafik dan sebagainya. Meski demikian,
baik pendekatan fikih maupun tasawuf dapat difungsikan sebagai unsur dalam kerangka
paradigma etika kritis dalam politik Islam melalui dialektika dengan perspektif
keilmuan modern baik dalam sosiologi maupun filsafat kontemporer.

Dalam struktur kapitalisme dan neoliberalisme politik kontemporer, keharusan
paradigma kritis dalam etika politik memuat berbagai asumsi dan preskripsi mengenai
keberlangsungan praktek dan tindakan politik itu sendiri. Secara sosiologis, praktek dan
tindakan politik di samping bersifat empiris dan rasional serta behavioris namun tidak
bisa dilepaskan dari motif dan kesadaran laten yang mendasarinya. Dominasi paradigma
tiga paradigma tersebut dengan sendirinya mempengaruhi pandangan etis dan moral
tentang kaum elit dalam struktur kekuasaan maupun pemerintahan. Tiga model

?®pandangan ini tampak dari konsep etika politik Ibn Taimiyah dengan manawarkan suatu sistem
(manhaj) di bidang kepemimpinan, hukum, hubungan antar manusia atau warga negara. Lihat, lbn
Taimiyah, al-Siyasah al-Syari ah fi Ishlah al-Ra’i wa al-Ra’iyah (Mesir: Dar al-Kitab al-"Arabi, 1969).

?’Ajaran dan doktrin etika dan moralitas ini tampak dari pandangan al-Ghazali dan sebagian kaum
sufi yang konsisten di jalur akhlak tasawuf. Keharusan transformasi moral dan etis dari tradisi tasawuf ke
dalam politik menjadi penting di tengah problem politik dalam struktur kapitalisme dan neoliberalisme
berikut dampak yang ditimbulkan kepada umat Islam, khususnya aktor dan politisi muslim. Dalam tradisi
Islam, intervensi ajaran moral dan etis tersebut dapat mengambil dari kaum sufi, misalnya al-Ghazali di
mana figur ulama ini punya pengalaman politik di zamannya. Lihat, Ahmad Zaini, “Pemikiran Tasawuf
Imam al-Ghazali”, dalam jurnal Esoterik, No. 1. Vol. 2. tahun 2016, 146-159.

13

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



paradigma di atas memandang dan menilai suatu praktek dan tindakan politik hanya
berputar di wilayah nalar dan kesadaran inderawi, pertimbangan akal budi serta perilaku
yang berjalan secara evolusioner. Tiga model paradigma di atas sengaja menempatkan
dan memposisikan praktek dan tindakan politik sebagai suatu fakta. Lebih jauh, tiga
paradigma tersebut sengaja menghindari unsur dan nilai-nilai kesadaran subyektif di
balik model tindakan dan praktek politik.

Meski demikian, tiga paradigma di atas juga berkontribusi terhadap paradigma
etika politik di mana suatu tindakan atau praktek politik khususnya konsekwensi moral
dan etis menuntut bukti-bukti empiris dan faktual sebelum melahirkan justifikasi baik
atau buruk. Dengan kata lain, justifikasi tersebut tidak jauh berbeda dengan paradigma
hukum positivis dan empiris sekaligus memperlihatkan kesamaan dengan pendekatan
sistem dalam teori etika politik Ibn Taimiyah di atas. Namun reduksionitas tiga
paradigma di atas menimbulkan konsekwensi serius bagi rekonstruksi etika politik baik
secara paradigmatis maupun praksis. Hal ini didasarkan bahwa fakta moral dan etis
yang hanya berpijak atas bukti-bukti empiris dan faktual di samping membuka celah
bagi tindakan berbasis rasionalitas instrumental juga tidak menyentuh dimensi
substansial dan esensial dalam diri individu.?® Rasionalitas instrumental di balik suatu
tindakan dan praktek politik menitikberatkan pada sarana-sarana bagi pencapaian tujuan
tertentu. Dalam rasionalitas instrumental, bukti suatu tindakan baik bersifat moral dan
etis atau sebaliknya menjadi bagian dari rekayasa aktor politik yang dapat diungkap atau
sebaliknya. Dengan demikian, dimensi moral dan etis dalam tiga paradigma tersebut
dinilai belum memberikan jaminan maksimal bagi pelembagaan etika politik itu sendiri
baik secara personal maupun institusional.

Paradigma etika kritis Islam, khususnya dalam politik Islam, menjadi tuntutan
sekaligus keharusan di tengah praktek politik baik secara sosiologis dan filosofis yang
masih memperlihatkan berbagai kelemahan fundamental. Dalam Islam, dimensi etika
dalam diri individu tidak bisa difahami secara fragmentatif namun komprehensif.
Berbagai pandangan filosof politik Islam klasik di atas mempertegas bahwa etika bukan
sekedar persoalan baik dan buruk dalam konteks moral namun juga menuntut cara
pandang yang berasal dari struktur nalar dan kesadaran di balik tindakan individu di
atas. Dengan kata lain, fakta moral berupa tindakan atau perbuatan baik dan buruk

%8perdebatan dalam teori sosial kontemporer berupa sikap fundamentalisme subyektif di satu sisi
dengan fundamentalisme obyektif di sisi lain direspon sebagian pemikir sosial, khususnya Ritzer dan
Giddens. di mana keduanya menawarkan apa yang disebut paradigma ganda dan paradigma strukturasi.
Paradigma ganda Ritzer, yakni fakta sosial, definisi sosial dan perilaku sosial, memperlihatkan sikap
akomodatif sejak lahirnya revolusi ilmiah yang digagas Kuhn. Demikian pula, paradigma strukturasi
Giddens memberikan solusi atas sikap fundamentalis di atas. Meski paradigma kritis berada di luar
tawaran Giddens dan Ritzer namun sesungguhnya patut dipertimbangkan. Hal ini didasarkan bahwa
meski paradigma kritis dinilai anarkis namun sesungguhnya menjadi aspek penting bagi keharusan
rekonstruksi dan reaktualisasi etika politik yang bercorak praksis, profetik dan emansipatoris. Dalam
tradisi pemikiran Islam, kehadiran paradigma “Irfani yang demikian subyektif dan esoteris juga mendapat
gugatan sebagian fihak jika dibandingkan dengan paradigma Bayani dan Burhani. Namun terlepas dari
berbagai problem di atas, lahirnya paradigma “Irfani dalam etika politik tidak bisa dilepaskan dari kondisi
posmodernisme yang menghargai dan mengakomodasi berbagai paradigma keilmuan bercorak
partikularistik. Untuk diskusi mengenai problem paradigma di atas, lihat, George Ritzer, Sosiologi IImu
Pengetahuan Berparadigma Ganda (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2014), Thomas Kuhn, Perang
Paradigma dalam Revolusi Sains (Bandung: Rosdakarya, 2005)., B. Herry Priyono, Anthony Giddens:
Suatu Pengantar (Jakarta: KPG, 2002), 18-19., Anthony Giddens, The Constitution of Society: Outline of
the Theory of Structuration (Cambridge: Polity Press, 1985), 1-40.

14

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



belum memberikan pemahaman maksimal. Hal ini didasarkan bahwa fakta moral
tersebut bukan sebagai suatu tindakan yang lahir secara natural. Beberapa teori sosial
dalam payung filsafat fenomenologi mempertegas bahwa suatu tindakan manusia
merupakan bentuk konstruksi yang berpijak dari nalar dan kesadaran subyektif. Tugas
sosiologi, menurut Berger, bukan mengarah pada fakta itu sendiri namun sesuatu yang
mendasari lahirnya fakta tersebut.”® Dalam perspektif dramaturgi Goffman, fakta moral
berupa tindakan baik dan buruk merupakan bagian rangkaian permainan sandiwara di
mana individu dapat membangun impresi atau kesan normatif dan etis di balik
tindakannya. Manajemen impresi atau kesan lahir dari kesadaran subyektif dengan
berbagai kepentingan laten yang dipresentasikan dalam ruang publik.*® Fakta moral,
dengan demikian, merupakan bagian dari interaksi simbolik di mana secara dramaturgis
tidak lebih sebagai manajemen kesan untuk membangun citra dan konsep diri positif di
hadapan publik.

Pandangan beberapa teori sosial, yakni konstruksionisme sosial dan interaksi
simbolik di atas, tampak dekonstruktif terhadap paradigma fakta sosial maupun
behaviorisme sosial. Meski demikian, kecenderungan dekonstruktif tersebut masih
memperlihatkan kelemahan berupa ambivalensi dan ambiguitas tentang bagaimana
praktek moral dan etis itu dijalankan secara ideal. Persoalan tersebut mendasari
paradigma kritis dalam payung filsafat dan llmu-ilmu sosial kritis mazhab Frankfurt
untuk menaggulangi berbagai kelemahan di atas. Dalam perspektif filsafat dan teori
sosial kritis, keharusan dekonstruksi merupakan agenda penting dalam teori filsafat
kritis dan Pos-strukturalis untuk membomgkar unsur-unsur di balik nalar dan kesadaran
baik subyektif maupun obyektif. Dekonstruksi dalam tradisi Pos-strukturalisme lebih
dikenal sebagai metode kritik sastra namun memberikan bentangan teoritis dan
metodologis yang meski secara impresif dinilai anarkis namun sesungguhnya menjadi
kebutuhan mendasar.*

Dalam etika politik, dekonstruksi memfokuskan pada suatu fakta moral yang
tidak dinilai sebagaimana dan apa adanya (das sein) namun juga bagaimana seharusnya
(das sollen). Fakta moral bercorak naturalistik hanya mengandung kebenaran deskriptif
dan naratif namun memperlihatkan kemiskinan tentang ragam motif laten di balik
struktur nalar dan kesadaran subyektif. Operasionalitas dekonstruksi secara ideal
mengarah bagaimana struktur nalar dan kesadaran laten dan subyektif tersebut dapat

*peter L. Berger, Humanisme Sosiologi, terj. Daniel Dhakidae (Jakarta: Inti Sarana Aksara, 1985),
10., Peter L Berger, Sosiologi Ditafsirkan Kembali, terj.Heri J (Jakarta: LP3ES, 1985), 19.

*Stephen Littlejohn dan Karen A Foss, Theories of Human Communications, 8" edition
(California: Wardworth, 2005), 11-12.

'Menurut Zima, Kecenderungan kritis ini karena dekonstruksi sebagai pendekatan teoritis
kerapkali melakukan subversi prasangka dan ide-ide rasional yang kita terima kemudian menjadi
kesadaran dalam kehidupan sehari-hari. Menurut Stocker, dekonstruksi sebenarnya bukan merupakan
teori namun sebagai gerakan baik dalam filsafat maupun dalam kesadaran yang mencoba digambarkan
oleh fenomenologi. Dengan kata lain, dekonstruksi merupakan suatu proses dan gerakan yang menjadi
kekuatan material pemikiran ketimbang sebagai pendekatan filosofis. Adapun yang dimaksud dengan
proses tersebut mencakup tentang perbedaan antara kehadiran nyata dengan representasi di mana
keduanya tampak sama dalam kesadaran meski mengandung perbedaan. Proses dan gerakan dekonstruksi
ini kemudian memposisikan-nya sebagai suatu teori yang hidup (live-theory). Lihat, Peter V. Zima,
Deconstruction and Crytical Theory (London: Continuum, 2002), 30., James K.A. Smith, Jacques
Derrida: Live Theory (New York: Continuum, 2005)., Barry Stocker, Derrida on Deconstruction (New
York: Routledge, 2006) 177-178.

15

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



diungkap secara komprehensif. Meski demikian, operasionalitas dekonstruksi di atas
menuntut suatu standar etika dan moral ideal yang mendasari evaluasi atas kontinuitas
dan pergeseran pemikiran dan aksi politik tersebut. Operasionalitas dekonstruksi di atas
bukan sebagai bentuk pengadilan moral dan etis terhadap individu, khususnya politisi
atau aktor politik, namun dapat dibingkai ke dalam agenda demokratis politik,
khususnya tindakan komunikatif. Menurut Habermas, suatu tindakan komunikatif
dalam praktek deliberasi (musyawarah) meniscayakan ruang publik (public sphere)
yang berpijak dari prinsip egalitarian dan bebas dari dominasi.*

Beberapa prinsip di atas tidak bisa hanya dipandang secara normatif namun juga
praksis mengingat ruang publik dalam negara demokratis kerapkali memperlihatkan
tradisi dan budaya patrimonial yang justru menghambat pelaksanaan prinsip di atas.
Budaya tersebut tampak dominan dalam praktek politik di Indonesia sehingga berbagai
problem moral dan etis kerapkali tenggelam di tengah dominasi dan hegemoni
patrimonialisme. Operasionalitas dekonstruksi melalui tindakan komunikatif juga
menuntut sikap transparansi serta bebas dari berbagai manajemen kesan dan simbol-
simbol lain yang dapat memperlemah praktek deliberasi. Transparansi dalam praktek
demokratis tidak bisa hanya berpijak pada logika-logika hukum dalam negara
demokratis namun juga memuat struktur kesadaran moral dan etis. Hal ini didasarkan
bahwa penguatan logika-logika hukum di balik praktek deliberasi dan tindakan
komunikatif dengan mengabaikan struktur kesadaran moral dan etis justru
memperlihatkan permainan retorika politik yang tidak berbeda dengan logika kaum
sofis di Yunani periode klasik. Bentuk kekuatan logika hukum tersebut memperlihatan
dominasi rasionalitas instrumental ketimbang rasionalitas nilai di mana kebenaran
hanya diukur dengan kemenangan dan kekalahan logika dan retorika.

Operasionalitas dekonstruksi ke dalam struktur nalar dan kesadaran yang
bersifat laten dan subyektif di atas mempertegas dimensi kemanusiaan yang memuat
dua unsur utama, yakni akal dan jiwa. Dalam tradisi filsafat Barat baik klasik maupun
modern, dua unsur tersebut menjadi perhatian besar meski sengaja dikubur oleh
sebagian mazhab dan diangkat kembali oleh mazhab lain. Dimensi akal dan jiwa dalam
filsafat Barat tersebut memperlihatkan dengan tradisi filsafat Islam. Jika mengacu dari
pandangan al-Jabiri, tiga paradigma filsafat Islam yakni Bayani, Burhani dan “Irfani di
satu sisi memperlihatkan konvergensi namun di sisi lain merupakan kelebihan
paradigmatis dalam filsafat Islam atas Barat.** Dengan kata lain, meski tradisi kritis
dalam filsafat Barat mengangkat kembali dimensi nalar dan kesadaran serta akal dan
jiwa namun masih berada dalam lingkaran mazhab-mazhab modern warisan
pencerahan. Hal ini berbeda dengan Islam di mana paradigma "Irfani menjadi kelebihan
di atas tradisi filsafat Barat sekaligus menjadi perspektif menarik terhadap pembahasan
tentang etika politik.

Istilah “Irfani secara etimologis berasal dari bahasa Arab, yaitu "arafah sebagai
akar kata ma’rifah yang berarti pengetahuan. Dalam pandangan Yazdi, pengetahuan
“Irfani berbeda dengan jenis pengetahuan lain yang bercorak rasionalis dan empiris.
Pengetahuan tersebut hanya diperolen melalui pencapaian pengalaman spiritual berupa

%Jurgen Habermas, The Structural Transformation of Public Sphere (Cambridge and
Massachusetts: The MIT Press, 1993), 27. Jim McGuigan, Culture and The Public Sphere (London and
New York: Routledge, 1996), 177.

3Untuk diskusi lebih lanjut mengenai pandangan al-Jabiri, lihat, Takwin al-"Aq| al-"Araby (Beirut:
al-Markaz al-Taghafy al-"Araby, 1990).

16

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



makna hakekat dari Tuhan kepada hambaNya dengan landasan cinta
(mahabbah).**Pengalaman spiritual melalui praktek sufistik tersebut mempertegas
bahwa pengetahuan “Irfani memposisikan hati atau batin sebagai sarana utama. Di
antara praktek-praktek tersebut mencakup takhalli (pembersihan diri dari sifat-sifat
tercelah), tahalli (menghiasi diri dengan sifat dan tindakan terpuji) dan tajalli (suatu
tingkagsdi mana Allah menyinari ilmu dan kehidupan dengan terbukanya tirai atau
hijab).

Paradigma ‘Irfani dalam filsafat Islam di atas merupakan tradisi yang telah
menyejarah sejak abad pertengahan Islam yang kemudian direkonstruksi sesuai dengan
ruang dan waktu yang meruanglingkupi. Dalam Islam, paradigma tersebut berasal dari
tradisi tasawuf atau sufisme yang menduduki posisi penting dalam doktrin dan ajaran
Islam. Dalam tradisi tasawuf, “Irfani tidak bisa direduksi hanya sebagai bentuk
pengalaman spiritual yang dikaitkan dengan ajaran tentang kebersatuan antara manusia
dengan Tuhan (wahdah al-Wujud). Lebih jauh, “Irfani merupakan medan bagi integrasi
antara dimensi imanen dan transenden, material dan spiritual, metafisika dan etika.
Dengan kata lain, “lrfani merupakan suatu visi agung yang melahirkan pancaran
kebajikan diri (al-lhsan) di balik praktek ritualisme dan spiritualisme Islam. Visi agung
dan kebajikan dalam Irfani tersebut merupakan keniscayaan bagi setiap muslim yang
tidak perlu dipertanyakan kembali. Hal ini didasarkan bahwa kebajikan diri sebagai
muslim merupakan suatu proses menjadi (process of being) yang punya landasan
teologis dan normatif serta spiritualis dalam Islam.

Urgensi dan relevansi “Irfani sebagai paradigma kritis dalam etika politik Islam
berkontribusi penting bagi paradigma etika dalam Islam sebelumnya yang berpijak dari
fikih. Sebagai paradigma kritis, "Irfani tidak sekedar mempertanyakan suatu praketk dan
tindakan politik yang bersifat rasional dan prosedural baik dalam pengertian juridis
maupun etis. Upaya mempertanyakan politik di atas menjadi penting sejalan dengan
posisi politik itu sendiri dalam ajaran Islam. Di samping itu, kemajuan ideologis,
khususnya kapitalisme dan neoliberalisme kontemporer menjadi struktur baru yang
menimbulkan konsekwensi-konsekwensi moral dan etis yang tidak bisa hanya
mengandalkan argumentasi rasional dan prosedural semata. Lebih jauh, paradigma
“Irfani juga mengarah pada reafirmasi dan rekonfirmasi diri subyek menyangkut
dimensi kesadaran religiusitas dan spiritualitas terutama bagi kalangan Islam. Dengan
demikian, paradigma tersebut memuat dekonstruksi yang meski tidak dilakukan secara
transparan dalam ruang publik melalui argumentasi-argumentasi rasional sebagaimana
ditegaskan Habermas namun mampu memberikan daya tonjok psikologis
(psychological striking force) yang demikian kuat.

Dalam praktek demokratis politik, “Irfani sebagai paradigma etika kritis dalam
Islam menuntut manifestasi atau perwujudan ke dalam realitas empiris. Tuntutan dan
keharusan tersebut merupakan keniscayaan di tengah kritik terhadap paradigma tersebut
yang lebih bersifat subyektif daripada obyektif. Dalam praktek demokrasi, "lrfani
sebagai paradigma etika memuat unsur kesadaran yang dibangun dari sistem
keseimbangan di atas, yakni antara dimensi imanen dan transenden, material dan
spiritual, metafisika dan etika. Struktur kesadaran dari beberapa unsur tersebut dengan

%*Mehdi Hairi Yazdi, llmu Hudhuri: Prinsip-prinsip Epistemologi dalam Filsafat Islam, terj. Ahsin
M. (Bandung: Mizan, 1994), 47.
%M. Baidhowi Muslih, Iradah Sumbiyah (Malang: LP3MH, 2003), 27.

17

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



sendirinya melahirkan suatu pandangan moderat tentang praktek demokrasi dan politik
dengan tetap konsisten menjunjung nilai-nilai yang mendasarinya. Kemajuan
kapitalisme dan neoliberalisme baik politik maupun ekonomi, manifestasi etika Kritis
dalam paradigma "Irfani tersebut menjadi kekuatan kritis yang mendasari pemikiran dan
aksi politik itu sendiri. Hal ini didasarkan bahwa terdapat konsekwensi berupa
pergeseran nilai-nilai kultural dan religius akibat kapitalisme dan neoliberalisme
terhadap individu maupun institusi politik berupa praktek gaya hidup hedonis,
pragmatis dan manipulatif.

Gaya hidup di atas merupakan wujud atau ekspresi yang berpijak dari logika
kapitalisme dan neoliberalisme, yakni dari modal menuju modal. Adapun paradigma
“Irfani yang berpijak dari tradisi sufisme Islam tidak bisa difahami sebagai entitas
pengetahuan semata namun juga pencapaian spiritual tertentu yang meniscayakan
penghancuran nalar dan kesadaran hedonis dan pragmatis serta manipulatif yang
direproduksi oleh kapitalisme dan neoliberalisme di atas. Di samping itu, etika Kritis
dari paradigma "Irfani meniscayakan praktek demokratis di mana suatu pemikiran dan
aksi politik harus mengedepankan rasionalitas nilai-nilai daripada instrumental.
Dominasi rasionalitas nilai tersebut merupakan reproduksi pengalaman spiritual di mana
kepercayaan (trust) mewujud dalam pemikiran dan aksi politik. Manifestasi
kepercayaan bercorak rasional dan spiritual ini mempertegas tentang kehadiran dan
pengawasan Tuhan di setiap pemikiran dan aksi politik yang rentan mengarah pada
praktek manipulasi dan korupsi. Dengan mewujudkan kehadiran Tuhan tersebut maka
terdapat suatu kesadaran transendental berupa kejujuran diri meski tanpa kehadiran
aparat yudikatif dalam memberantas berbagai penyimpangan kebijakan politik.

Dalam ruang publik politik, etika kritis dalam payung paradigma Irfani di atas
juga mendasari proses demokratisasi khususnya tindakan komunikatif politik.
Konsistensi menghadirkan Tuhan dalam struktur kesadaran “irfani mendorong praktek
komunikasi politik yang berpijak dari rasionalitas nilai dan moralitas. Di samping itu,
praktek dramaturgi politik dengan sendirinya dinilai tidak lagi penting di tengah
kesadaran yang bersifat apa adanya di samping bagaimana seharusnya. Secara
sosiologis, kesadaran “irfani di atas melahirkan proyeksi pemikiran dan tindakan politik
yang disebut Habermas dengan deliberasi.*® Meski demikian, deliberasi tersebut tidak
saja direproduksi oleh kesadaran rasional dan empiris namun juga diperkuat oleh
dimensi etika kritis yang berpijak dari kesadaran ‘irfani di atas. Dalam perspektif
“Irfani, deliberasi merupakan praktek komunikasi sebagai perwujudan nalar dan
kesadaran yang menuntut pendekatan dialektis dan intersubyektif. Dialektika dan
intersubyektifitas ini meniscayakan hubungan antara aktor politik dengan masyarakat
secara egalitarian sebagai syarat mutlak membangun konsensus yang berpijak dari nalar
dan kesadaran kolektif.

Kesimpulan

Paradigma “Irfani merupakan bagian dari paradigma dalam pemikiran Islam
yang direproduksi dari khazanah Islam klasik namun punya relevansi dengan kondisi
kontemporer, khususnya dalam pemikiran politik Islam. Dalam filsafat etika, paradigma

%Armando Salvatore, The Public Sphere: Liberal Modernity, Catholicism and Islam (New York:
Palgrave Macmillan, 2007), 11. Thomas Murphy, “Deliberative Democracy and Public Sphere: Answer
or An Anachronism”, dalam Benedetto Fontana, ed, Talking Democracy: Historical Perspective on
Rethoric and Democracy (Pennsylvania: Pennsylvania University Press, 2004), 213-214.

18

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



“Irfani menitikberatkan pada dimensi batin yang memuat spiritualitas transendental
yang sejalan dengan tradisi sufisme atau tasawuf dalam Islam. Dalam Islam, sufisme
atau tasawuf tersebut memuat dimensi akhlak yang disebut etika atau moralitas yang
berasal dari tradisi kenabian dan kaum ulama baik klasik maupun kontemporer. Konsep
tasawuf-akhlak dalam tradisi sufisme di atas merupakan dimensi penting dalam
memperkuat paradigma etika baik secara filosofis maupun politik. Secara filosofis, etika
dalam perspektif “Irfani tidak sekedar sebagai konsep tentang baik dan buruk dalam
pengertian rasional dan empiris namun berangkat dari kesadaran transendental.
Demikian pula, etika politik tidak sekedar mendasarkan pada bagaimana proses
interaksi dan komunikasi dibangun melalui pertimbangan rasional dan empiris dengan
ragam modus interaksionisme simbolik dan dramaturgis namun secara fundamental
memuat prinsip kepercayaan dan keterbukaan yang berpijak dari nilai-nilai kejujuran
dan kebajikan.

Relevansi paradigma “Irfani di tengah arus kapitalisme dan neoliberalisme
kontemporer, khususnya di bidang politik dapat menjadi perspektif kritis atas dominasi
rasionalitas instrumental. Dalam praktek politik, dominasi rasionalitas instrumental
tersebut menjadi faktor lahirnya berbagai praktek, perilaku dan tindakan koruptif dan
manipulatif akibat arus modal yang menjadi kekhasan demokrasi liberal dalam payung
kapitalisme dan neoliberalisme di atas. Di Indonesia, relevansi paradigma "Irfani di
tengah praktek politik koruptif dan manipulatif bias modal demikian penting mengingat
sebagian besar aktor politik atau politisi dalam struktur pemerintahan atau kekuasaan
didominasi kaum santri. Relevansi paradigma tersebut menjadi fungsi kritis untuk
mengembalikan kesadaran transendental di tengah pusaran korupsi dan manipulasi
kekuasaan di atas. Dengan demikian, dimensi kritis dalam paradigma tersebut mengarah
pada dekonstruksi terhadap rasionalitas instrumental menuju rekonstruksi rasionalitas
transendental.

Daftar Pustaka

al-Ghazali, Abu Hamid. al-Igtishad fi al-I"tigad, Mesir: Maktabah al-Jundi, 1518.
--------------- at-Tibr al-Masbuk fi Nashihat al-Muluk, Beirut: Dar al-Kutub
al-"llmiyah, tt.
--------------- . lhya” "Ulum ad-Din, Juz Il, Beirut: Dar al-Kutub al-"lImiyah,
tt.
al-Jabiri, Muhammad Abeed. Takwin al-"Agl al-"Araby, Beirut: al-Markaz al-Taghafy
al-"Araby, 1990.
Almond, Gabriel Abraham dan Verba, Sidney. The Civic Culture: Political Attitudes
and Democracy in Five Nations , London: Sage Publications, 1989.
Antonius S, Bungaran. ed, Otonomi Daerah, Etnonasionalisme dan Masa Depan
Indonesia, Jakarta: YOI, 2010.
Arkoun, Muhammad. Rethinking Islam: Common Question and Uncommon Answer,
Oxford: Westview Press, 1994.
Bell, Daniel. The End of Ideology: On the Exhaustion of Political Ideas in Fifties, New
York: The Free Press, 1960.

19

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



Bellah, Robert N. Beyond Belief: Essays on Religion in A Post-Traditional World, New
York: Harper and Row, 1970.

Berger, Peter L . Sosiologi Ditafsirkan Kembali, terj.Heri J, Jakarta: LP3ES, 1985.

------------------ .. Humanisme Sosiologi, terj. Daniel Dhakidae, Jakarta: Inti Sarana
Aksara, 1985.

Bertens, K. Etika, Jakarta: Gramedia, 2007.

Biehl, Janet. Politik Ekologi Sosial: Munisipalisme Libertarian, Pent. Setiaji. P.,
Jakarta: Penerbit Daun Malam, 2016.

----------------- . Habermas's Critical Theory of Society, Albany: State University of New
York Press, 1991.

Chapra, Muhammad Umer. Islam dan Tantangan Ekonomi, Pent. Ikhwan Abidin,
Jakarta: Gema Insani Press, 2000.

El-Fadl, Khaled M. Abou. Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and
Woman, Oxford: Oneworld Publications, 2003.

Elisabeth, Adriana. “The Indonesian Experience in Implementing Democracy”, dalam
Hassan, Zoya, ed. Democracy in Muslim Societies: The Asian Experiences,
California: Sage Publications, 2007.

Fahmi, Khairul. Prinsip Kedaulatan Rakyat dalam Penentuan Sistem Pemilu Anggota
Legislatif, dalam Jurnal Konstitusi, No. 3. Vol. 7, 2010.

Fukuyama, Francis. Kemenangan Kapitalisme dan Demokrasi Liberal, terj. M. Husein
Amrullah, Yogyakarta: Penerbit Qalam, 1992.

Geertz, Cliford. Abangan Santri dan Priyai dalam Masyarakat Jawa, Jakarta: Pustaka
Jaya, 1985.

Giddens, Anthony. Modernity and Self Identity: Self and Society in the Late Modern
Age, Cambridge: Polity Press, 1991.

------ --- The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration,

Cambridge: Polity Press, 1985.

Habermas, Jurgen. “Modernity: Un Finished Project”, dalam d'Entreves, Maurizio
Passerin dan Benhabib, Seyla, ed. Habermas and The Unfinished Project of
Modernity, Cambridge and Mass: The MIT Press, 1997.

------ ----. The Structural Transformation of Public Sphere, Cambridge and

Massachusetts: The MIT Press, 1993.

Haidar, M. Ali. Nahdatul Ulama dan Islam di Indonesia: Pendekatan Fikih dalam
Politik, Jakarta: Gramedia, 1994.

Jailani, Imam Amrusi. “Piagam Madinah: Landasan Filosofis Konstitusi Negara
Demokratis”, dalam Jurnal Al-Daulah, No. 2. Vol. 6, 2016.

Kane, John. The Politics of Moral Capital, Cambridge: Cambridge University Press,
2004.

Kuhn, Thomas. Perang Paradigma dalam Revolusi Sains, Bandung: Rosdakarya, 2005.

Lee, Mei. H. “Does A Country's Politics Reflect the Design of its Culture? The Case of
Indonesia”, dalam Taiwan International Studies Quarterly, Vol. 3. No. 1.
2007.

Littlejohn, Stephen dan Foss, Karen A. Theories of Human Communications, 8" edition,
California: Wardworth, 2005.

Luth, M. Thohir. M. Natsir: Dakwah dan Pemikirannya, Jakarta: Gema Insani Press,
1999.

Madjid, Nurcholish. Islam Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina, 1999.

20

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



Marijan, Kacung. “The Study of Political Culture In Indonesia”, dalam Jurnal
Masyarakat Kebudayaan dan Politik, Tahun xii, no. 2, April 1999.

McGuigan, Jim. Culture and The Public Sphere, London and New York: Routledge,
1996.

More, Thomas. Utopia, London: Bibliolis Books Ltd, 2010.

Mudzar, M. Atho’. Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1996.

Murphy, Anne. Thomas More, terj. Hardono Hadi, Yogyakarta: Kanisius, 2001.

Murphy, Thomas. “Deliberative Democracy and Public Sphere: Answer or An
Anachronism”, dalam Fontana, Benedetto ed, Talking Democracy:
Historical Perspective on Rethoric and Democracy, Pennsylvania:
Pennsylvania University Press, 2004.

Muslih, M. Baidhowi. Iradah Sumbiyah, Malang: LP3MH, 2003.

Newton, Kenneth. “Institutional Confidence and Social Trust: Aggregate and Individual
Relation” dalam Torcal, Mariano dan Montero, Jose Ramon, ed. Political
Disaffection in A Contemporary Democracies: Social Capital, Institutions
and Politics, London and New York: Routledge, 2006.

Pojman, Louis P. dan Fieser, James. Ethics Discovering Right and Wrong, Boston:
Wadsworth, 2012.

Pranowo, M. Bambang. Orang Jawa Jadi Teroris, Jakarta: Pustaka Alvabet, 2011.

Priyono, B. Herry. Anthony Giddens: Suatu Pengantar, Jakarta: KPG, 2002.

Rahardjo, M. Dawam. “Krisis Kapitalisme Global: Ilusi Atau Realitas”, dalam Soros,
George. Open Society: Reforming Global Capitalism, Pent. Sri
Koesdiyantinah. Jakarta: YOI, 2007.

Ritzer, George. Sosiologi Illmu Pengetahuan Berparadigma Ganda, Jakarta:
Rajagrafindo Persada, 2014.

Salvatore, Armando. The Public Sphere: Liberal Modernity, Catholicism and Islam,
New York: Palgrave Macmillan, 2007.

Setiyono, Budi. “Korupsi Transisi Demokrasi dan Peran Organisasi Civil Society: Suatu
Tinjauan Teoritis”, Jurnal Politika, Vol. 1, No. 1, 2010.

Shomali, Mohammad. Relativisme Etika: Analisis Prinsip-prinsip Moralitas, Jakarta:
Serambi, 2005.

Smith, James K.A. Jacques Derrida: Live Theory, New York: Continuum, 2005.

Stocker, Barry. Derrida on Deconstruction (New York: Routledge, 2006).

Taimiyah, Ibn. al-Siyasah al-Syari'ah fi Ishlah al-Ra’i wa al-Ra’iyah, Mesir: Dar al-
Kitab al-"Arabi, 1969.

Uslaner, Eric M. The Moral Foundation of Trust, Cambridge: Cambridge University
Press, 2002.

Wan Daud, Wan Mohd Nor. Filsafat dan Praktek Pendidikan Islam Syed Muhammad
Naquib al-Attas, Bandung: Mizan, 2003.

Warid, Achmad. “Figih Politik NU: Studi Pergeseran Dari Politik Kebangsaan ke
Politik Kekuasaan”, dalam Jurnal Asy-Syir ah, No. 1. Vol. 43, 2009.

Watson, CW. “The Changing Nature of Elites in Indonesia Today”, dalam Cris Shore
and Stephen Nugent, Elite Cultures: Anthropological Perspectives, London
and New York: Routledge, 2002.

Watt, W. Montgomery. Muhammad: Prophet and Statesman, Oxford: Oxford
University Press, 1961.

21

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



Wessels, Antonie. A Modern Arabic Biography of Muhammad: A Critical Study of
Muhammad Husayn Haykal s Hayat Muhammad Leiden: E.J. Brill.

Yazdi, Mehdi Hairi. llmu Hudhuri: Prinsip-prinsip Epistemologi dalam Filsafat Islam,
terj. Ahsin M. Bandung: Mizan, 1994.

Zaini, Ahmad. “Pemikiran Tasawuf Imam al-Ghazali”, dalam jurnal Esoterik, No. 1.
Vol. 2. tahun 2016.

Zein, Fuad Muhammad. “Kritik Konsep Politik Machiavelli dalam Perspektif Etika
Politik Islam: Perbandingan Dengan Teori Etika Politik al-Mawardi”, dalam
jurnal Mahkamah, No. 2. Vol. 1. Juni 2016.

Zima, Peter V. Deconstruction and Crytical Theory, London: Continuum, 2002).

22

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020



