
 

240 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

PENAFSIRAN QURAISH SHIHAB TENTANG PENDIDIKAN AKHLAK  

DALAM AL-QUR’AN SURAT AL-AHZAB AYAT 21  

PADA TAFSIR AL-MISBAH 

 

Fitrah Sugiarto dan Indana Ilma Ansharah 

Universitas Islam Negeri Mataram, Indonesia 

E-mail: fitrah_sugiarto@uinmataram.ac.id, indanailma22@gmail.com 

 

Abstract 

This paper aims to find out the interpretation of the Quraish Shihab about the 

education of ahklak in the Al-Quran. This needs to be conveyed considering that 

lately, especially in Indonesia, there are many problems, one of which is an acute 

problem of morality and needs to be resolved in stages. Many of the criminal 

cases that have occurred lately are due partly to moral degradation. Indonesian 

people who are known as religious communities should be able to work together 

in grounding moral education in accordance with the teachings of the Al-Qur'an 

as explained by the Quraish Shihab in the Book of Tafsir Al-Misbah. Quraish 

Shihab, which has an interpretation of the Adabi Ijtima'i style, is expected to be 

able to provide insight into current moral education. This study used a qualitative 

descriptive method with a literature review approach. Islam wants the birth of a 

noble civilization that can provide broad benefits for all mankind. That is one of 

the goals of the Prophet Muhammad SAW to the face of this earth to perfect 

morals. Morals have a very important role in building a complete human 

civilization both physically and mentally. Quraish Shihab interpreted the QS. Al-

Ahzab [33]: 21 that the verse is a form of threat to hypocrites, namely Muslims, 

but in their lives it does not reflect the very great and noble teachings of Islam. 

The point is that anyone who has embraced Islam should put forward morals in 

action. The glory of Islam is reflected in the morals of Rasulullah SAW, who 

should be able to be an example and guidance of Muslims in making mu'amalah 

both vertically and horizontally. That is why moral education needs to be trained 

from an early age, exemplified so that it can be an example and it needs the 

involvement of all parties in the application of moral education not only in the 

school environment, but in the community. It is hoped that this moral education 

will be able to provide solutions to the problems of moral degradation that have 

recently occurred in Indonesia. 

 

Keywords : Interpretation, Shihab, Education, Akhlak.  

 

Pendahuluan 

Seiring perkembangan teknologi dan pengaruh era globalisasi saat ini membuat 

sebagian generasi muda indosenesia mengalami degradasi moral. Hal tersebut bisa kita 

mailto:fitrah_sugiarto@uinmataram.ac.id


 

241 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

saksikan baik di media cetak, media elektronik dan media sosial yang berkaitan  dengan 

kenakalan remaja. Peran guru di sekolah belum cukup untuk meredam hal tersebut, 

butuh dukungan dari orang tua dan keterlibatan tokoh masyarakat dalam menjaga moral 

yang baik pada generasi muda saat ini. 

Program pemerintah saat ini sedang masif mengkampanyekan semangat revolusi 

mental dalam rangka mewujudkan amanat Pancasila dan UUD 45 dalam membangun 

karakter manusia Indonesia yang saat ini sedang mengalami permasalahan serius seperti 

memudarkan kesadaran terhadap nilai-nilai budaya bangsa, adanya sikap intoleransi 

antar-kelompok dan para anak muda yang telah kehilangan moral. 

Hal ini juga disebabkan oleh kurangnya pendidikan religi di sekolah-sekolah 

umum, banyak peserta didik yang tidak menghormati guru bahkan orang tuanya, bahkan 

kasus yang tersebar pada saat ini adalah banyak anak yang melaporkan orang tuanya 

karena hal sepele seperti masalah harta warisan dan banyak pelajar yang melaporkan 

gurunya karena dijewer sebab tidak mengerjakan tugas sekolahnya, sangat miris melihat 

karakter anak zaman sekarang. 

Padahal karakter atau akhlak adalah hal yang sangat penting dan dijunjung 

tinggi oleh agama, khususnya agama Islam. Sebagaimana Rasulullah mengajarkan 

akhlak kepada sahabat, mulai dari hal terkecil misalnya dalam kegiatan sehari-hari 

mulai dari bangun tidur hingga tidur lagi. Apalagi banyak orang yang berlomba-lomba 

untuk menjadi cerdas, tetapi lupa untuk menjadikan dirinya berkarakter atau berakhlak. 

Padahal karakter atau akhlak lebih utama daripada ilmu itu sendiri dan Rasulullah SAW 

pun diutus untuk menyempurnakan akhlak ummat manusia. 

Kemudian, apakah karakter remaja atau pemuda saat ini sesuai dengan akhlak 

yang diajarkan oleh Rasulullah SAW, yakni akhlak Al-Qur‟an? Menurut saya, akhlak 

pada zaman ini sudah mundur terlalu jauh dari zaman Rasulullah SAW. Tidak heran 

karena 1400 tahun yang lalu zaman kita terpisah dengan zaman Rasulullah SAW. 

sehingga akhlak yang beliau bawa sudah terkikis sedikit demi sedikit oleh 

perkembangan teknologi dan pengaruh era globalisai saat ini. 

Bahkan anak-anak Sekolah Dasar pun banyak yang kehilangan akhlak sejak 

dini, mereka sudah mulai mengenal cinta dan sudah berpacaran, disebabkan pengaruh 

media-media sosial yang salah dipergunakan. Ini bukan salah media sosial atau 

perkembangaan zaman yang sangat pesat, ini adalah salah pendidik atau orang tua yang 

tidak tegas dalam memberikan pendidikan anak sejak dini. 

Kemudian, permasalahan selanjutnya adalah kurangnya penanaman akhlak atau 

karakter sejak dini. Pendidikan akhlak harus ditekankan kepada anak sedini mungkin 

untuk dimanifestasikan dalam kehidupan untuk mencetak generasi yang unggul 

kedepannya.  

Berakhlak yang baik harus dilakukan kepada Allah SWT dan kepada makhluk-

Nya, karena dalam Bahasa Arab, kata akhlak itu mengandung segi-segi persamaan 

dengan kata khaliq (Yang Menciptakan) dan makhluq (yang diciptakan). Dengan 

demikian, diharapkan manusia itu berakhlak, baik terhadap Tuhan (Khaliq) maupun 

terhadap sesama manusia dan alam sekitarnya (makhluq).  



 

242 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

Seorang Muslim tidak sempurna agamanya bila akhlaknya tidak baik. Para ahli 

pendidikan Islam sepakat bahwa pendidikan akhlak adalah jiwa pendidikan Islam, sebab 

salah satu tujuan tertinggi pendidikan Islam adalah pembinaan akhlak karimah. 

Berdasarkan uraian di atas, maka sangat penting untuk mengutamakan akhlak 

atau karakter sejak dini kepada anak didik, sehingga ketika sudah mulai beranjak 

dewasa karakter tersebut sudah melekat pada diri seseorang. Dan penting juga untuk 

menciptakan atau mencarikan lingkungan yang positif dalam pembentukan akhlak atau 

karakter. 

Tulisan ini mencoba menjelaskan penafsiran Quraish Shihab tentang pendidikan 

akhlak dalam Al-Qur‟an Surat Al-Ahzab [33] : 21 pada Tafsir Al-Misbah. 

 

1. Metodologi 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode 

deskriptif kualitatif, yaitu dengan memanfaatkan data kualitatif dan dijabarkan 

secara deskriptif atau dengan menganalisis kejadian, fenomena, peristiwa, aktivitas 

sosial, persepsi dan pemikiran orang baik secara individu dan kelompok. Beberapa 

deskripsi digunakan untuk menemukan penjelasan yang mengarah pada 

kesimpulan.
1
  

 

2. Biografi Singkat Quraish Shihab 

Muhammad Quraish Shihab lahir pada 16 Februari 1944 , di Rappang, 

Sulawesi Selatan. Ia salah satu putra dari Prof. KH. Abdurrahman Shihab, seorang 

Ulama dan guru besar dalam bidang tafsir yang pernah menjadi Rektor IAIN 

Alauddin, serta tercatat sebagai salah satu pendiri Universitas Muslim Indonesia 

(UMI) di Ujungpandang. Selain mengenyam pendidikan dasar di Ujungpandang, ia 

digembleng ayahnya untuk mempelajari Al-Qur‟an.
2
 

Setelah Quraish Shihab menyelesaikan pendidikan dasarnya di Ujung- 

pandang, ia melanjutkan pendidikan tingkat menengah di Malang (Jawa Timur), 

sambil menyantri di Pondok Pesantren Darul Hadis Al-Faqihiyah. 

Pada tahun 1958 , Quraish Shihab berangkat ke Kairo, Mesir atas bantuan 

beasiswa dari Pemerintah Sulawesi Selatan dan diterima di kelas II Thanawiyah Al-

Azhar pada tahun 1967 dan meraih gelar Lc (S-1) pada Fakultas Ushuluddin jurusan 

Tafsir dan Hadis Universitas Al-Azhar Kairo. Kemudian melanjutkan 

pendidikannya di fakultas yang sama pada tahun 1969  dan meraih gelar MA (S-2) 

untuk spesialisasi bidang tafsir Al-Qur‟an dengan Tesis berjudul Al-I’jaz Al-Tashri’i 

li Al-Qur’an Al-Karim. 

                                                           
1
 Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan, (Bandung : PT Remaja 

Rosdakarya, 2009), 34. 
2
 Saiful Amin Ghofur, Profil Para Mufasir Al-Qur’an. (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 

2007), 236. 



 

243 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

Shihab sempat kembali ke Indonesia, namun tak lama sebab pada tahun 1980 

M, ia kembali lagi ke Universitas Al-Azhar, Kairo untuk menempuh program 

Doktoral (S-3). Hanya dua tahun, pada tahun 1982, waktu yang dibutuhkannya 

untuk merampungkan jenjang pendidikan strata tiga itu. Walaupun begitu, nilai 

akademiknya terbilang istimewa. Yudisiumnya mendapat predikat “Summa Cum 

Laude” dengan penghargaan tingkat I. Walhasil, ia tercatat sebagai orang pertama di 

Asia Tenggara yang meraih gelar Doktor dalam ilmu-ilmu Al-Qur‟an di Universitas 

Al-Azhar, Kairo. 

Di tengah aktifitasnya yang padat, Shihab masih sempat menulis. Bahkan ia 

termasuk penulis yang produktif, baik menulis di media massa maupun menulis 

buku. Di harian Pelita, ia mengasuh rubrik ”Tafsir Al-Amanah”. Ia juga menjadi 

anggota dewan redaksi majalah Ulum Al-Qur’an dan Mimbar Ulama. 

Beberapa buku Shihab telah beredar luas diantaranya; Tafsir Al-Manar: 

Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung Pandang: IAIN Alaudin, 1984),  Filsafat 

Hukum Islam (Jakarta: Departemen Agama, 1987), Mahkota Tuntutan Ilahi: Tafsir 

Surat Al-Fatihah (Jakarta: Untagma, 1988), Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan 

Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1992), Lentera 

Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan (1994) – keduanya berasal dari kumpulan 

makalah dan ceramah, Studi Kritis Tafsir Al-Manar (1994), Wawasan Al-Qur’an; 

Tafsir Maudu’i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 1996), Tafsir Al-

Qur’an Al-Karim: Tafsir Surat-surat Pendek Berdasarkan Urutan Turunnya Wahyu 

(1997), Mukjizat Al-Qur’an Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiyah, dan 

Pemberitaan Gaib (Bandung: Mizan, 1998), Untaian Permata Buat Anakku 

(Bandung: Mizan, 1998), Menyingkap Tabir Ilahi (Jakarta: Lentera Hati, 1998), 

Yang Tersembunyi: Iblis, Setan dan Malaikat (Jakarta: Lentera Hati, 1998), Fatwa-

fatwa M. Quraish Shihab: Seputar Ibadah dan Mu’amalah (1999), Pengantin Al-

Qur’an (Jakarta: Lentera Hati, 1999), Haji Bersama Quraish Shihab (Bandung: 

Mizan, 1999), Sahur Bersama Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1999), Shalat 

Bersama Quraish Shihab (Jakarta: Abdi Bangsa, 1999), Puasa Bersama Quraish 

Shihab (Jakarta: Abdi Bangsa, 1999), Fatwa-Fatwa (Bandung: Mizan, 1999), 

Hidangan Ilahi; Tafsir Ayat-Ayat Tahlil (Jakarta: Lentera Hati, 1999), Perjalanan 

Menuju Keabadian; Kematian, Surga, dan Ayat-Ayat Tahlil (Jakarta: Lentera Hati, 

2000), Tafsir Al-Misbhah: Kesan, Pesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta, 

Lentera Hati, 2000), Jilbab Pakaian Wanita Muslimah; Dalam Pandangan Ulama 

dan Cendekiawan Kontemporer (Jakarta: Lentera Hati, 2004), Dia Dimana-mana; 

Tangan Tuhan dibalik setiap fenomena (Jakarta: Lentera Hati, 2004), Perempuan 

(Jakarta: Lentera Hati, 2005), Logika Agama (Jakarta: Lentera Hati, 2005), 

Wawasan Al-Qur’an tentang Dzikir  dan Doa (Jakarta: Lentera Hati, 2006), 

Menjawab 101 Masalah Kewanitaan (Jakarta: Lentera Hati, 2011) dan sebagainya.
3
  

Tafsir Al-Mishbah, oleh Shihab dan diterbitkan oleh Lentera Hati. Tafsir Al-

Mishbah adalah sebuah tafsir Al-Qur‟an lengkap 30 Juz pertama dalam kurun waktu 

                                                           
3
 Saiful Amin Ghofur, Profil Para Mufasir Al-Qur’an. (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 2007), 238. 



 

244 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

30 tahun terakhir yang ditulis oleh mufassir terkemuka Indonesia. Warna 

keindonesiaan penulis memberi warna yang menarik dan khas serta sangat relevan 

untuk memperkaya khazanah pemahaman dan penghayatan umat Islam terhadap 

rahasia makna ayat Allah SWT. 

 

Pembahasan 

Dalam Islam, pendidikan akhlak merupakan pedoman dasar yang bertujuan 

untuk kemaslahatan umat manusia. Manusia beradap menyadari sepenuhnya tanggung 

jawab dirinya kepada Allah SWT sehingga ia mampu memahami, mengamalkan dan 

meningkatkan aspek dirinya menuju kesempurnaan hidup.
4
 

Dalam kehidupan bermasyarakat, peran akhlak sangatlah penting karena ia 

merupakan salah satu inti dari ajaran agama Islam yang mengatur tentang cara 

bermua‟malah dengan baik sesuai dengan tuntunan Al-Qur‟an dan Hadis. Akhlak sangat 

identik dengan adab, dan membahas adab dalam Islam pasti setiap orang akan teringat 

akan kesopanan, kerahaman, kehalusan budi pekerti dan kemuliaan akhlak Rasulullah 

SAW. Adab juga dikaitkan dengan dunia sastra, yaitu sebagai pengetahuan tentang hal-

hal indah yang mencegah seseorang dari perbuatan yang tidak baik.
5
  

Beradab adalah memperlakukan manusia dengan akhlak yang mulia dan sesuai 

dengan aturan hukum yang berlaku.
6
 Al-Attas menjelaskan bahwa manusia memiliki 

tempatnya masing-masing dalam kaitannya dengan realitas, kapasitas, potensi akal, 

intelektual dan spiritual sehingga ia memaknai adab secara komperhensif yang berkaitan 

dengan objek tertentu, antara lain adalah kepribadian manusia, ilmu, bahasa, sosial, 

alam dan Tuhan.
7
 

Pendidikan Islam merupakan usaha untuk membangun peradaban manusia yang 

lebih baik dengan membiasakan kegiatan kognisi untuk melatih berpikir, merumuskan 

dan melakukan sesuatu berdasarkan ajaran agama Islam.
8
 Dalam pendidikan Islam 

bukan hanya proses mentransfer pengetahuan ke otak siswa, akan tetapi lebih pada 

mentransfer nilai (akhlak) sebagai pondasi awal untuk bermualamah secara vertikal dan 

horizontal sesuai dengan ajaran agama Islam yang bersubstansi pada keimanan dan 

keshalihan. Hal tersebut senada dengan yang sampaikan oleh Azyumardi Azra bahwa 

pendidikan Islam merupakan proses untuk membentuk kepribadian yang baik 

berdasarkan Al-Qur‟an dan seperti yang dicontohkan oleh Rasulullah SAW.
9
 

                                                           
4
 Yogi Prasetyo, “Adab Sebagai Politik Hukum Islam”, Jurnal Tsaqafah, Vol 13, No 1, (Gontor : 

Universitas Darussalam Gontor, 2017), 97. 
5
 Kemas Badaruddin, Filsafat Pendidikan, Analisis Pemikiran Syed M. Naquib Al-Attas, 

(Jogjakarta : Pustaka Pelajar, 2009), 59. 
6
 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Risalah untuk Kaum Muslimin, (Kuala Lumpur : ISTAC, 

2001), 47. 
7
 Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat Praktik Pendidikan Islam Syed Muhammad Naquib Al-

Attas, Terj. Hamid Fahmi Zarkasyi. et al, (Bandung : Mizan, 2003), 177. 
8
 Zuhairini, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta : Bumi Aksara, 1995), 152. 

9
 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Multikultural, Desember 3, 2020. 



 

245 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

Dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional 2003 pasal 3 tentang tujuan 

pendidikan adalah untuk mengembangkan kemampaun dan membentuk watak serta 

membangun peradaban bangsa yang beradab dan bermartabat dalam rangka 

mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik 

agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan yang maha Esa, 

berakhlak mulia, berilmu, berintegritas, sehat jasmani, kreatif, mandiri dan menjadi 

warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab.
10

 

Pendidikan berasal dari kata didik yang berarti memelihara dan memberi latihan 

(ajaran, pimpinan) mengenai akhlak dan kecerdasan pikiran. Pendidikan berarti proses 

pengubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha 

mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan latihan.
11

  

Akhlak adalah tingkah laku yang sudah terbiasa dilakukan dalam kehidupan 

sehari-hari yang mengandung nilai baik atau buruk. Akhlak mencakup segala perilaku 

dalam seluruh aspek kehidupan manusia.
12

 Oleh karena itu, ada akhlak dalam kehidupan 

pribadi, misalnya kerja keras, dedikatif, bersahabat dan sebagainya. 

Pendidikan moral atau akhlak adalah pendidikan yang menanamkan nilai-nilai 

moral/akhlak dan etika itu dalam diri peserta didik. Pendidikan karakter atau akhlak 

adalah suatu sitem penanaman nilai-nilai karakter yang meliputi kompoen pengetahuan, 

kesadaran atau kemauan, dan tindakan untuk melaksanakan nilai-nilai tersebut. Lebih 

lanjut dijelaskan bahwa pendidikan karakter adalah segala sesuatu yang dilakukan 

pendidik, yang mampu mempengaruhi karakter.
13

 

Persoalan degradasi moral membuat pemerintah pada tahun 2013 mengeluarkan 

kurikulum berbasis karakter sebagai solusi  atas permasalahan tersebut dengan 

menitikberatkan pada pendidikan karakter dan budaya sejak usia dini, diantara adalah 

nilai religius, jujur, toleran dan cinta tanah air.
14

 Nilai religius adalah hal sangat penting 

untuk dikembangkan pada kurikulum tersebut, yaitu antara lain kepatuhan pada aturan 

ajaran agama yang dianutnya, bersikap toleran kepada orang lain yang berbeda 

keyakinan dan mampu menciptakan kerukunan dengan pemeluk agama yang lain.
15

 

Intinya apabila seseorang memiliki karakter religius yang baik, maka ia akan menjadi 

orang yang baik, sebab ia pasti akan patuh dan tunduk pada ajaran agamanya yang 

mengajarkan pada kebaikan. 

                                                           
10

 UUD 45 nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional (UUSPN), Panduan 

Pelaksanaan Pendidikan Karkater, Kementerian Pendidikan Nasional Badan Penelitian dan 

Pengembangan Pusat Kurikulum dan Pembukuan, 2001, 5-8. 
11

 Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. III, Balai Pustaka, Jakarta, 1990, hal. 853. 
12

 Salman Harun, Tafsir Tarbawi; Nilai-nilai Pendidikan dalam Al-Qur’an (Tangerang 

Selatan:2019), 212. 
13

 Fitrah Sugiarto, Implemtasi Pendekatan Tasawuf  Dalam Pendidikan Islam Pada Generasi 

Milenial, November 10, 2020. 
14

 Achmad Sultoni, M. Alfan, Ali Maksum, “Optimalisasi Pendidikan Karakter Melalui 

Sentralisasi Nilai Karakter Religius Dalam Kurikulum 2013”, Jurnal Penelitian Keislaman, Vol 12, No 2, 

(Mataram : IAIN Mataram, 2016), 127. 
15

 Pusat Kurikulum, Pengembangan dan Pendidikan Budaya & Karakter Bangsa : Pedoman 

Sekolah, (Jakarta : t.p, 2009), 9-10. 



 

246 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

Dalam Al-Qur‟an, Allah SWTberfirman: 

 

ِ اُ  َ كَثيِۡرًالقَدَۡ كَاىَ لكَُنۡ فىِۡ رَسُوۡلِ اّللّه خِرَ وَذَكَرَ اّللّه َ وَالۡيوَۡمَ الۡۡه سۡوَةٌ حَسٌَتٌَ لِّوَيۡ كَاىَ يرَۡجُوا اّللّه  

 

“Sungguh, telah ada pada (diri) Rasulullah SAW itu suri teladan yang baik bagimu 

(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah SWTdan (kedatangan) hari Kiamat 

dan yang banyak mengingat Allah.” (QS. Al-Ahzab [33]: 21). 

 

Dari ayat di atas dapat dipahami bahwa sosok Rasulullah SAW   merupakan 

barometer kehidupan dan suri tauladan bagi manusia. Sebagai pembawa pesan Allah 

SWT. Rasulullah SAW  . sukses menghidupkan pesan tersebut dalam dirinya dan bagi 

orang di sekitarnya. Sifat, sikap dan nilai-nilai yang dibawa beliau merupakan 

representasi dari ajaran-ajaran Al-Qur‟an. 

Setelah ayat-ayat yang sebelumnya mengecam kaum munafik dan orang-orang 

yang lemah imannya, kini ayat di atas mengarah kepada orang-orang yang beriman, 

memuji sikap mereka yang meneladani Nabi . Ayat di atas menyatakan: “Sesungguhnya 

telah ada bagi kamu pada diri Rasulullah SAW yakni suri tauladan yang baik” bagi 

kamu yakni bagi orang yang senantiasa mengharap rahmat Allah SWTdan kebahagiaan 

hari kiamat, serta teladan bagi mereka yang berzikir mengingat kepada Allah SWTdan 

menyebut-nyebut nama-Nya dengan banyak baik dalam suasana susah maupun senang. 

Menurut Quraish Shihab, bisa juga ayat ini masih merupakan kecaman kepada 

orang-orang munafik yang mengaku memeluk Islam, tetapi tidak mencerminkan ajaran 

Islam.kecaman itu bisa dikesankan oleh kata (لقد) laqad. Seakan-akan ayat itu 

menyatakan : “Kamu telah melakukan aneka kedurhakaan, padahal sesungguhnya di 

tengah kamu semua ada Rasulullah SAW  yang mestinya kamu teladani.” 

Kata uswatun atau iswah berarti teladan. Pakar Tafsir Az-Zamakhsyari 

mengatakan bahwa ayat ini memiliki dua kemungkinan makna, yaitu: Pertama, 

Rasulullah SAW  dalam arti kepribadian beliau secara total adalah teladan. Kedua, 

diantara kepribadian beliau terdapat hal-hal yang patut diteladani. Bagi mayoritas 

ulama, pendapat pertama adalah yang paling kuat, karena kata fii dalam QS. Al-Ahzab 

[33]: 21 bermakna seluruhnya. 

Dalam konteks perang Khandaq, banyak sekali sikap dan perbuatan beliau yang 

perlu diteladani. Antara lain keterlibatan beliau secara langsung dalam kegiatan perang, 

bahkan menggali parit. Juga dalam membakar semangat dan memberikan pujian 

terhadap Allah. 

Ayat ini, walau berbicara dalam konteks perang Khandaq, tetapi ia mencakup 

kewajiban atau anjuran meneladani beliau walau di luar konteks tersebut. Ini karena 

Allah SWT telah mempersiapkan tokoh agung ini untuk menjadi teladan bagi semua 

manusia. Yang Maha Kuasaitu sendiri yang mendidik beliau. “Addabani Rabbi, fa 

ahsana ta’dibi” (Tuhanku mendidikku, maka sungguh baik hasil pendidikanku). 

Demikian sabda Rasulullah SAW . 

Pakar tafsir dan hukum, Al-Qurthubi, mengemukakan bahwa dalam soal-soal 

agama, keteladanan itu merupakan kewajiban, tetapi dalam soal-soal keduniaan maka ia 

https://tafsiralquran.id/biografi-dan-kitab-tafsir-al-zamakhsyari-yang-fenomenal-al-kasysyaf/
https://www.google.com/amp/s/m.republika.co.id/amp/oq3ash313


 

247 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

merupakan anjuran. Dalam soal keagamaan, beliau wajib diteladani selama tidak ada 

bukti yang menunjukkan bahwa ia adalah sebuah anjuran semata. 

Sebagian ulama lain berpendapat bahwa keteladanan ini terbatas pada akhlak 

dan hal-hal keagamaan. Adapun aspek kehidupan yang lain, Rasulullah SAW   telah 

menyerahkan sepenuhnya kepada para pakar di bidang masing-masing. Ini didasarkan 

pada sebuah hadis beliau yang bermakna, “Apa yang aku sampaikan menyangkut 

ajaran agama, maka terimalah, sedang kamu lebih tahu persoalan keduniaan kamu.” 

Imam Al-Qarafi menegaskan bahwa seseorang harus cermat dalam memilah 

ketauladanan dari Nabi . Karena menurutnya beliau dapat berperan sebagai Rasul, atau 

Mufti, Hakim Agung atau Pemimpin masyarakat, dan dapat juga sebagai seorang 

manusia, yang memiliki kekhususan-kekhususan yang membedakan beliau dari 

manusia-manusia yang lain, sebagaimana perbedaan seseorang dengan lainnya. 

Ketika beliau dalam posisi sebagai Nabi dan Rasul, maka ucapan dan sikapnya 

pasti benar, karena itu bersumber langsung dari Allah SWT. Ketika beliau berposisi 

sebagai mufti, fatwa-fatwa beliau berkedudukan setingkat dengan butir pertama di atas, 

karena fatwa beliau adalah berdasar pemahaman atas teks-teks keagamaan di mana 

beliau diberi wewenang oleh Allah SWTuntuk menjelaskannya. 

Ketika beliau berposisi sebagai pemimpin masyarakat, maka tentu saja petunjuk-

petunjuk beliau disesuaikan dengan kondisi masyarakat dan perkembangannya, 

sehingga tidak tertutup kemungkinan lahirnya perbedaan tuntunan kemasyarakatan 

antara satu masyarakat dengan masyarakat lain. Rasul  tidak jarang memberi petunjuk 

yang berbeda untuk sekian banyak orang yang berbeda dalam menyesuaikan dengan 

masing-masing mereka. 

Terlepas dari perdebatan apakah seorang muslim harus meneladani seluruh 

kepribadian Rasulullah SAW atau hanya sebagian saja, pada faktanya beliau adalah 

rahmat bagi alam semesta dan suri tauladan bagi manusia dalam berbagai aspek 

kehidupan. Apa yang semestinya diteladani darinya bukan hanya terbatas pada hal-hal 

yang bersifat formal dan simbolik, namun juga hal-hal substansial dan universal.  

Kemudian, bercermin pada wahyu pertama sekali turun kepada Rasulullah SAW 

, Allah SWT mendorong manusia agar mencari dan menggali ilmu pengetahuan, yaitu 

dengan kata “iqra” (Qs.Al-„Alaq [96] : 1-5). Dalam ayat permulaan itu ada kata-kata 

“qalam” yang berarti pena yang bisa menjadi lambang ilmu pengetahuan. Dengan 

demikian muncul berbagai ilmu pengetahuan dengan semangat dan spirit Al-Quran.
16

 

Formulasi hakikat pendidikan Islam tidak boleh dilepaskan begitu saja dari 

ajaran islam yang terulang dalam Al-Qur‟an dan As-sunnah, karena kedua sumber 

tersebut merupakan pedoman otentik dalam penggalian khazanah pengetahuan apapun. 

Dengan berpijak kepada kedua sumber itu diharapkan akan diperoleh gambaran yang 

jelas tentang hakikat pendidikan Islam berupa pendidikan akhlak. Pendidikan sebagai 

upaya untuk membantu manusia melaksanakan tugasnya sebagai hamba dan khalifah 

                                                           
16

 Said Agil Husain Almunawar, Aktualisasi Nilai-Nilai Qur’an dalam Sistem Pendidikan Islam, 

(Ciputat:Ciputat Press, 2005), 4-5. 

https://www.google.com/amp/s/m.republika.co.id/amp/qdn22s430
https://tafsiralquran.id/tafsir-al-anbiya-ayat-107-nabi-muhammad-saw-adalah-rahmat-bagi-seluruh-alam/


 

248 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

Allah SWT di muka bumi, ada beberapa ayat yang dapat dijadikan rujukan untuk 

merumuskan tujuan pendidikan menurut Al-Quran, yaitu Allah SWT berfirman :  

ًْسَ إلِۡ ليِعَْبدُُوىِ وَهَا خَلقَْتُ الْجِيَّ  وَالإ  

Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-Ku”.  

(QS .Al-Dzariyat [51]: 56). 

 

Menurut Sayyid Quthb, meskipun ayat diatas sangat singkat namun 

mengandung hakikat yang besar dan agung. Manusia tidak akan berhasil dalam 

hidupnya tanpa menyadari maknanya, baik pribadi maupun kolektif. Ayat ini membuka 

sekian banyak sisi dan aneka sudut dan tujuan. Sisi pertama bahwa pada hakikatnya ada 

tujuan tertentu dari penciptaan manusia dan jin. Ia merupakan satu tugas. Siapa yang 

melaksanakannya, maka dia telah mewujudkan tujuan wujudnya, dan siapa yang 

mengabaikannya maka ia telah membatalkan hakikat wujudnya dan menjadilah dia 

seorang yang tidak memiliki tugas (pekerjaan), hidupnya kosong tidak bertujuan dan 

berakhir dengan kehampaan. Tugas itu adalah untuk beribadah kepada Allah SWT 

yakni penghambaan diri kepada- Nya seperti yang tercantum dalam Al-Qur‟an Surah 

Az-Zariyat:56 di atas. 

Kembali ke permasalahan pendidikan karakter, pakar pendidikan Dr. Arif 

Rahman menilai bahwa sampai saat ini masih ada yang keliru dalam pendidikan di 

Indonesia. Menurutnya, titik berat pendidikan masih lebih banyak pada masalah 

kognitif. Penentu kelulusan pun masih lebih banyak pada prestasi akademik dan kurang 

memperhitungkan akhlak dan budi pekerti siswa.
17

 Belum lagi jika diikuti statistik 

perkembangan kasus akhlak buruk peserta didik. Misalnya; tawuran antarpelajar dan 

mahasiswa, plagiat dalam karya ilmiah, juga masalah pergaulan bebas yang sudah 

sangat meresahkan dan membosankan untuk didengar beritanya. 

Menurut Abdurrahman An-Nahlawy, proses pendidikan Akhlak dalam Islam 

berupaya mendidik manusia ke arah sempurna sehingga manusia tersebut dapat 

memikul tugas kekhilafahan di bumi ini dengan perilaku amanah.
18

 Maka upaya 

melahirkan manusia yang amanah tersebut adalah sebuah amal pendidikan Islam. 

Tujuan dari pendidikan akhlak adalah untuk melahirkan generasi yang lebih 

baik, generasi yang selalu menjalankan perintah Allah SWT dan menjauhi larangan-

Nya. Dalam Al-Qur‟an, Allah SWT meminta kita agar tidak mewariskan generasi yang 

lemah. Karena generasi yang lemah tidak dapat memberikan kontribusi apa pun untuk 

agama, bangsa dan Negara. 

Dan implementasi nilai-nilai pendidikan Akhlak salah satunya dengan 

mensosialisasikan akhlak Rasulullah SAW untuk diteladani dengan pendekatan tabligh 

(penyampain) dari guru ke murid, cerita sirah Nabi , dan pemberian contoh teladan. 

 

Kesimpulan 

                                                           
17

 Republika, 11 Januari 2010. 
18

 Abdurrahman  An-Nahlawy, Ushul At-Tarbiyyat Al-Islamiyyah wa Asalibiha fi Al-Bayt wa 

Al-Islamiyyah wa Asalibiha fi Al-Bayt wa Al-Madrasah Al-Mujtama‟, (Beirut: Daar Al-Fikr, 1999), 18-

19. 



 

249 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

Pendidikan berasal dari kata didik yang berarti memelihara dan memberi latihan 

(ajaran, pimpinan) mengenai akhlak dan kecerdasan pikiran. Pendidikan berarti proses 

pengubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha 

mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan latihan. 

Akhlak adalah tingkah laku yang sudah terbiasa dilakukan dalam kehidupan 

sehari-hari yang mengandung nilai baik atau buruk. Akhlak mencakup segala perilaku 

dalam seluruh aspek kehidupan manusia. Oleh karena itu, ada akhlak dalam kehidupan 

pribadi, misalnya kerja keras, dedikatif, bersahabat dan sebagainya 

Pendidikan moral atau akhlak adalah pendidikan yang menanamkan nilai-nilai 

moral/akhlak dan etika itu dalam diri peserta didik. Dalam Al-Qur‟an Surah Al-Ahzab 

[33] : 21 dapat dipahami bahwa sosok Rasulullah SAW merupakan barometer 

kehidupan dan suri tauladan bagi manusia. Sebagai pembawa risalah Allah SWT, 

Rasulullah SAW sukses menghidupkan risalah tersebut dalam dirinya dan bagi orang di 

sekitarnya. Sifat, sikap dan nilai-nilai yang dibawa beliau merupakan representasi dari 

ajaran-ajaran Al-Qur‟an. Sehingga beliau lah manusia agung yang diamanahkan Al-

Qur‟an yang wajib kita teladani dalam segala aspek kehidupan, baik sebagai pribadi, 

kepala rumah tangga, pemimpin masyarakat, maupun sebagai Nabi dan Rasul, dan lain 

sebagainya. 

Sebagaimana yang telah diajarkan oleh Rasullah SAW, pendidikan akhlak tidak 

hanya diucapkan sebatas teori saja, akan tetapi harus dimulai dari diri sendiri, sebelum 

disampaikan kepada orang lain. Menanamkan pendidikan akhlak juga dibutuhkan 

keteladanan yang nyata oleh semua pihak terutama tokoh agama dan tokoh masyarakat. 

Hal ini senada yang disampaikan oleh Quraish Shihab dalam ceramahnya di salah satu 

acara di Jakarta.  

Sangat penting untuk kita mengutamakan pendidikan akhlak atau karakter dalam 

kehidupan kita. Seharusnya kita menjadikan Rasulullah SAW  adalah sebaik-baik suri 

tauladan dalam kehidupan sehari-hari, dan seharusnya kita mencerminkan akhlak Islam 

yang sesungguhnya dengan berpedoman kepada Rasulullah SAW yang akhlak Al-

Qur‟an sendiri tercermin dalam diri beliau. Proses Pendidikan hendaknya berhasil 

menciptakan manusia yang baik, dengan menanamkan cinta Allah SWT dan selalu 

memgingat-Nya, dan dengan meneladani kepribadian Rasulullah SAW. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

250 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020 

 

 

Daftar Pustaka 

 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 2001. Risalah untuk Kaum Muslimin. Kuala 

Lumpur : ISTAC. 

Al-Munawar, Said Agil Husain. 2005. Aktualisasi Nilai-Nilai Qur’an dalam Sistem 

Pendidikan Islam. Ciputat : Ciputat Press. 

Amri Syafri, Ulil. 2012. Pendidikan Karakter berbasis Al-Qur’an. Jakarta: Rajawali. 

An-Nahlawy, Abdurrahman.  1999. Ushul At-Tarbiyyat Al-Islamiyyah wa Asalibiha fi 

Al-Bayt wa Al-Islamiyyah wa Asalibiha fi Al-Bayt wa Al-Madrasah Al-

Mujtama‟. Beirut: Daar Al-Fikr. 

Azra, Azyumardi. 2020. Pendidikan Islam Multikultural, Desember 3. 

Daud, Wan Mohd Nor Wan. 2003. Filsafat Praktik Pendidikan Islam Syed Muhammad 

Naquib Al-Attas. Terj. Hamid Fahmi Zarkasyi. et al, Bandung : Mizan, 2003. 

Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. III, Balai Pustaka, Jakarta 

Ghofur, Saiful Amin. 2007. Profil Para Mufasir Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Insan 

Madani. 

Harun, Salman. 2000. Mutiara Al-Al-Qur’an. Jakarta: Logos. 

Harun, Salman. 2019. Tafsir Tarbawi. Tangerang: Lentera Hati. 

Harun, Salman. 2019. Tafsir Tarbawi; Nilai-nilai Pendidikan dalam Al-Qur’an. 

Tangerang Selatan.  

Kemas, Badaruddin. 2009. Filsafat Pendidikan, Analisis Pemikiran Syed M. Naquib Al-

Attas. Jogjakarta : Pustaka Pelajar. 

Prasetyo, Yogi. 2017. “Adab Sebagai Politik Hukum Islam”. Jurnal Tsaqafah. Vol 13. 

No 1. Gontor : Universitas Darussalam Gontor. 

Pusat Kurikulum. 2009. Pengembangan dan Pendidikan Budaya & Karakter Bangsa : 

Pedoman Sekolah. Jakarta : t.p.  

Republika, 11 Januari 2010. 

Shihab, Quraish. 2000. Tafsir Al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati. 

Sugiarto, Fitrah. 2020. Implemtasi Pendekatan Tasawuf  Dalam Pendidikan Islam Pada 

Generasi Milenial, November 10. 

Sukmadinata, Nana Syaodih. 2009. Metode Penelitian Pendidikan. Bandung : PT 

Remaja Rosdakarya. 

Sultoni, Achmad, M. Alfan, Ali Maksum. 2016. “Optimalisasi Pendidikan Karakter 

Melalui Sentralisasi Nilai Karakter Religius Dalam Kurikulum 2013”. Jurnal 

Penelitian Keislaman. Vol 12. No 2. Mataram : IAIN Mataram. 

UUD 45 nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional (UUSPN), 2001. 

Panduan Pelaksanaan Pendidikan Karkater, Kementerian Pendidikan Nasional 

Badan Penelitian dan Pengembangan Pusat Kurikulum dan Pembukuan. 

Zuhairini. 1995. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta : Bumi Aksara. 

 

 


