PENAFSIRAN QURAISH SHIHAB TENTANG PENDIDIKAN AKHLAK
DALAM AL-QUR’AN SURAT AL-AHZAB AYAT 21
PADA TAFSIR AL-MISBAH

Fitrah Sugiarto dan Indana lima Ansharah
Universitas Islam Negeri Mataram, Indonesia
E-mail: fitrah_sugiarto@uinmataram.ac.id, indanailma22@gmail.com

Abstract

This paper aims to find out the interpretation of the Quraish Shihab about the
education of ahklak in the Al-Quran. This needs to be conveyed considering that
lately, especially in Indonesia, there are many problems, one of which is an acute
problem of morality and needs to be resolved in stages. Many of the criminal
cases that have occurred lately are due partly to moral degradation. Indonesian
people who are known as religious communities should be able to work together
in grounding moral education in accordance with the teachings of the Al-Qur'an
as explained by the Quraish Shihab in the Book of Tafsir Al-Misbah. Quraish
Shihab, which has an interpretation of the Adabi Ijtima'i style, is expected to be
able to provide insight into current moral education. This study used a qualitative
descriptive method with a literature review approach. Islam wants the birth of a
noble civilization that can provide broad benefits for all mankind. That is one of
the goals of the Prophet Muhammad SAW to the face of this earth to perfect
morals. Morals have a very important role in building a complete human
civilization both physically and mentally. Quraish Shihab interpreted the QS. Al-
Ahzab [33]: 21 that the verse is a form of threat to hypocrites, namely Muslims,
but in their lives it does not reflect the very great and noble teachings of Islam.
The point is that anyone who has embraced Islam should put forward morals in
action. The glory of Islam is reflected in the morals of Rasulullah SAW, who
should be able to be an example and guidance of Muslims in making mu‘amalah
both vertically and horizontally. That is why moral education needs to be trained
from an early age, exemplified so that it can be an example and it needs the
involvement of all parties in the application of moral education not only in the
school environment, but in the community. It is hoped that this moral education
will be able to provide solutions to the problems of moral degradation that have
recently occurred in Indonesia.

Keywords : Interpretation, Shihab, Education, Akhlak.

Pendahuluan

Seiring perkembangan teknologi dan pengaruh era globalisasi saat ini membuat
sebagian generasi muda indosenesia mengalami degradasi moral. Hal tersebut bisa kita

240

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020


mailto:fitrah_sugiarto@uinmataram.ac.id

saksikan baik di media cetak, media elektronik dan media sosial yang berkaitan dengan
kenakalan remaja. Peran guru di sekolah belum cukup untuk meredam hal tersebut,
butuh dukungan dari orang tua dan keterlibatan tokoh masyarakat dalam menjaga moral
yang baik pada generasi muda saat ini.

Program pemerintah saat ini sedang masif mengkampanyekan semangat revolusi
mental dalam rangka mewujudkan amanat Pancasila dan UUD 45 dalam membangun
karakter manusia Indonesia yang saat ini sedang mengalami permasalahan serius seperti
memudarkan kesadaran terhadap nilai-nilai budaya bangsa, adanya sikap intoleransi
antar-kelompok dan para anak muda yang telah kehilangan moral.

Hal ini juga disebabkan oleh kurangnya pendidikan religi di sekolah-sekolah
umum, banyak peserta didik yang tidak menghormati guru bahkan orang tuanya, bahkan
kasus yang tersebar pada saat ini adalah banyak anak yang melaporkan orang tuanya
karena hal sepele seperti masalah harta warisan dan banyak pelajar yang melaporkan
gurunya karena dijewer sebab tidak mengerjakan tugas sekolahnya, sangat miris melihat
karakter anak zaman sekarang.

Padahal karakter atau akhlak adalah hal yang sangat penting dan dijunjung
tinggi oleh agama, khususnya agama Islam. Sebagaimana Rasulullah mengajarkan
akhlak kepada sahabat, mulai dari hal terkecil misalnya dalam kegiatan sehari-hari
mulai dari bangun tidur hingga tidur lagi. Apalagi banyak orang yang berlomba-lomba
untuk menjadi cerdas, tetapi lupa untuk menjadikan dirinya berkarakter atau berakhlak.
Padahal karakter atau akhlak lebih utama daripada ilmu itu sendiri dan Rasulullah SAW
pun diutus untuk menyempurnakan akhlak ummat manusia.

Kemudian, apakah karakter remaja atau pemuda saat ini sesuai dengan akhlak
yang diajarkan oleh Rasulullah SAW, yakni akhlak Al-Qur’an? Menurut saya, akhlak
pada zaman ini sudah mundur terlalu jauh dari zaman Rasulullah SAW. Tidak heran
karena 1400 tahun yang lalu zaman kita terpisah dengan zaman Rasulullah SAW.
sehingga akhlak yang beliau bawa sudah terkikis sedikit demi sedikit oleh
perkembangan teknologi dan pengaruh era globalisai saat ini.

Bahkan anak-anak Sekolah Dasar pun banyak yang kehilangan akhlak sejak
dini, mereka sudah mulai mengenal cinta dan sudah berpacaran, disebabkan pengaruh
media-media sosial yang salah dipergunakan. Ini bukan salah media sosial atau
perkembangaan zaman yang sangat pesat, ini adalah salah pendidik atau orang tua yang
tidak tegas dalam memberikan pendidikan anak sejak dini.

Kemudian, permasalahan selanjutnya adalah kurangnya penanaman akhlak atau
karakter sejak dini. Pendidikan akhlak harus ditekankan kepada anak sedini mungkin
untuk dimanifestasikan dalam kehidupan untuk mencetak generasi yang unggul
kedepannya.

Berakhlak yang baik harus dilakukan kepada Allah SWT dan kepada makhluk-
Nya, karena dalam Bahasa Arab, kata akhlak itu mengandung segi-segi persamaan
dengan kata khalig (Yang Menciptakan) dan makhlug (yang diciptakan). Dengan
demikian, diharapkan manusia itu berakhlak, baik terhadap Tuhan (Khalig) maupun
terhadap sesama manusia dan alam sekitarnya (makhlug).

241

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020



Seorang Muslim tidak sempurna agamanya bila akhlaknya tidak baik. Para ahli
pendidikan Islam sepakat bahwa pendidikan akhlak adalah jiwa pendidikan Islam, sebab
salah satu tujuan tertinggi pendidikan Islam adalah pembinaan akhlak karimah.

Berdasarkan uraian di atas, maka sangat penting untuk mengutamakan akhlak
atau karakter sejak dini kepada anak didik, sehingga ketika sudah mulai beranjak
dewasa karakter tersebut sudah melekat pada diri seseorang. Dan penting juga untuk
menciptakan atau mencarikan lingkungan yang positif dalam pembentukan akhlak atau
karakter.

Tulisan ini mencoba menjelaskan penafsiran Quraish Shihab tentang pendidikan
akhlak dalam Al-Qur’an Surat Al-Ahzab [33] : 21 pada Tafsir Al-Misbah.

1. Metodologi

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode
deskriptif kualitatif, yaitu dengan memanfaatkan data kualitatif dan dijabarkan
secara deskriptif atau dengan menganalisis kejadian, fenomena, peristiwa, aktivitas
sosial, persepsi dan pemikiran orang baik secara individu dan kelompok. Beberapa
deskripsi digunakan untuk menemukan penjelasan yang mengarah pada
kesimpulan.*

2. Biografi Singkat Quraish Shihab

Muhammad Quraish Shihab lahir pada 16 Februari 1944 , di Rappang,
Sulawesi Selatan. la salah satu putra dari Prof. KH. Abdurrahman Shihab, seorang
Ulama dan guru besar dalam bidang tafsir yang pernah menjadi Rektor 1AIN
Alauddin, serta tercatat sebagai salah satu pendiri Universitas Muslim Indonesia
(UMI) di Ujungpandang. Selain mengenyam pendidikan dasar di Ujungpandang, ia
digembleng ayahnya untuk mempelajari Al-Qur’an.?

Setelah Quraish Shihab menyelesaikan pendidikan dasarnya di Ujung-
pandang, ia melanjutkan pendidikan tingkat menengah di Malang (Jawa Timur),
sambil menyantri di Pondok Pesantren Darul Hadis Al-Fagihiyah.

Pada tahun 1958 , Quraish Shihab berangkat ke Kairo, Mesir atas bantuan
beasiswa dari Pemerintah Sulawesi Selatan dan diterima di kelas Il Thanawiyah Al-
Azhar pada tahun 1967 dan meraih gelar Lc (S-1) pada Fakultas Ushuluddin jurusan
Tafsir dan Hadis Universitas Al-Azhar Kairo. Kemudian melanjutkan
pendidikannya di fakultas yang sama pada tahun 1969 dan meraih gelar MA (S-2)
untuk spesialisasi bidang tafsir Al-Qur’an dengan Tesis berjudul Al-7’jaz Al-Tashri’i
li Al-Qur’an Al-Karim.

! Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan, (Bandung : PT Remaja
Rosdakarya, 2009), 34.

% Saiful Amin Ghofur, Profil Para Mufasir Al-Qur’an. (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani,
2007), 236.

242

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020



Shihab sempat kembali ke Indonesia, namun tak lama sebab pada tahun 1980
M, ia kembali lagi ke Universitas Al-Azhar, Kairo untuk menempuh program
Doktoral (S-3). Hanya dua tahun, pada tahun 1982, waktu yang dibutuhkannya
untuk merampungkan jenjang pendidikan strata tiga itu. Walaupun begitu, nilai
akademiknya terbilang istimewa. Yudisiumnya mendapat predikat “Summa Cum
Laude” dengan penghargaan tingkat 1. Walhasil, ia tercatat sebagai orang pertama di
Asia Tenggara yang meraih gelar Doktor dalam ilmu-ilmu Al-Qur’an di Universitas
Al-Azhar, Kairo.

Di tengah aktifitasnya yang padat, Shihab masih sempat menulis. Bahkan ia
termasuk penulis yang produktif, baik menulis di media massa maupun menulis
buku. Di harian Pelita, ia mengasuh rubrik “Tafsir Al-Amanah”. la juga menjadi
anggota dewan redaksi majalah Ulum Al-Qur’an dan Mimbar Ulama.

Beberapa buku Shihab telah beredar luas diantaranya; Tafsir Al-Manar:
Keistimewaan dan Kelemahannya (Ujung Pandang: IAIN Alaudin, 1984), Filsafat
Hukum Islam (Jakarta: Departemen Agama, 1987), Mahkota Tuntutan llahi: Tafsir
Surat Al-Fatihah (Jakarta: Untagma, 1988), Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan
Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1992), Lentera
Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan (1994) — keduanya berasal dari kumpulan
makalah dan ceramah, Studi Kritis Tafsir Al-Manar (1994), Wawasan Al-Qur’an;
Tafsir Maudu’i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 1996), Tafsir Al-
Qur’an Al-Karim: Tafsir Surat-surat Pendek Berdasarkan Urutan Turunnya Wahyu
(1997), Mukjizat Al-Qur’an Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Iimiyah, dan
Pemberitaan Gaib (Bandung: Mizan, 1998), Untaian Permata Buat Anakku
(Bandung: Mizan, 1998), Menyingkap Tabir Ilahi (Jakarta: Lentera Hati, 1998),
Yang Tersembunyi: Iblis, Setan dan Malaikat (Jakarta: Lentera Hati, 1998), Fatwa-
fatwa M. Quraish Shihab: Seputar Ibadah dan Mu’amalah (1999), Pengantin Al-
Qur’an (Jakarta: Lentera Hati, 1999), Haji Bersama Quraish Shihab (Bandung:
Mizan, 1999), Sahur Bersama Quraish Shihab (Bandung: Mizan, 1999), Shalat
Bersama Quraish Shihab (Jakarta: Abdi Bangsa, 1999), Puasa Bersama Quraish
Shihab (Jakarta: Abdi Bangsa, 1999), Fatwa-Fatwa (Bandung: Mizan, 1999),
Hidangan llahi; Tafsir Ayat-Ayat Tahlil (Jakarta: Lentera Hati, 1999), Perjalanan
Menuju Keabadian; Kematian, Surga, dan Ayat-Ayat Tahlil (Jakarta: Lentera Hati,
2000), Tafsir Al-Misbhah: Kesan, Pesan, dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta,
Lentera Hati, 2000), Jilbab Pakaian Wanita Muslimah; Dalam Pandangan Ulama
dan Cendekiawan Kontemporer (Jakarta: Lentera Hati, 2004), Dia Dimana-mana;
Tangan Tuhan dibalik setiap fenomena (Jakarta: Lentera Hati, 2004), Perempuan
(Jakarta: Lentera Hati, 2005), Logika Agama (Jakarta: Lentera Hati, 2005),
Wawasan Al-Qur’an tentang Dzikir dan Doa (Jakarta: Lentera Hati, 2006),
Menjawab 101 Masalah Kewanitaan (Jakarta: Lentera Hati, 2011) dan sebagainya.”

Tafsir Al-Mishbah, oleh Shihab dan diterbitkan oleh Lentera Hati. Tafsir Al-
Mishbah adalah sebuah tafsir Al-Qur’an lengkap 30 Juz pertama dalam kurun waktu

% Saiful Amin Ghofur, Profil Para Mufasir Al-Qur’an. (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 2007), 238.

243

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020



30 tahun terakhir yang ditulis oleh mufassir terkemuka Indonesia. Warna
keindonesiaan penulis memberi warna yang menarik dan khas serta sangat relevan
untuk memperkaya khazanah pemahaman dan penghayatan umat Islam terhadap
rahasia makna ayat Allah SWT.

Pembahasan

Dalam Islam, pendidikan akhlak merupakan pedoman dasar yang bertujuan
untuk kemaslahatan umat manusia. Manusia beradap menyadari sepenuhnya tanggung
jawab dirinya kepada Allah SWT sehingga ia mampu memahami, mengamalkan dan
meningkatkan aspek dirinya menuju kesempurnaan hidup.”

Dalam kehidupan bermasyarakat, peran akhlak sangatlah penting karena ia
merupakan salah satu inti dari ajaran agama Islam yang mengatur tentang cara
bermua’malah dengan baik sesuai dengan tuntunan Al-Qur’an dan Hadis. Akhlak sangat
identik dengan adab, dan membahas adab dalam Islam pasti setiap orang akan teringat
akan kesopanan, kerahaman, kehalusan budi pekerti dan kemuliaan akhlak Rasulullah
SAW. Adab juga dikaitkan dengan dunia sastra, yaitu sebagai pengetahuan tentang hal-
hal indah yang mencegah seseorang dari perbuatan yang tidak baik.’

Beradab adalah memperlakukan manusia dengan akhlak yang mulia dan sesuai
dengan aturan hukum yang berlaku.® Al-Attas menjelaskan bahwa manusia memiliki
tempatnya masing-masing dalam kaitannya dengan realitas, kapasitas, potensi akal,
intelektual dan spiritual sehingga ia memaknai adab secara komperhensif yang berkaitan
dengan objek tertentu, antara lain adalah kepribadian manusia, ilmu, bahasa, sosial,
alam dan Tuhan.’

Pendidikan Islam merupakan usaha untuk membangun peradaban manusia yang
lebih baik dengan membiasakan kegiatan kognisi untuk melatih berpikir, merumuskan
dan melakukan sesuatu berdasarkan ajaran agama Islam.® Dalam pendidikan Islam
bukan hanya proses mentransfer pengetahuan ke otak siswa, akan tetapi lebih pada
mentransfer nilai (akhlak) sebagai pondasi awal untuk bermualamah secara vertikal dan
horizontal sesuai dengan ajaran agama Islam yang bersubstansi pada keimanan dan
keshalihan. Hal tersebut senada dengan yang sampaikan oleh Azyumardi Azra bahwa
pendidikan Islam merupakan proses untuk membentuk kepribadian yang baik
berdasarkan Al-Qur’an dan seperti yang dicontohkan oleh Rasulullah SAW.°

4 Yogi Prasetyo, “Adab Sebagai Politik Hukum Islam”, Jurnal Tsaqafah, Vol 13, No 1, (Gontor :
Universitas Darussalam Gontor, 2017), 97.

® Kemas Badaruddin, Filsafat Pendidikan, Analisis Pemikiran Syed M. Naquib Al-Attas,
(Jogjakarta : Pustaka Pelajar, 2009), 59.

® Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Risalah untuk Kaum Muslimin, (Kuala Lumpur : ISTAC,
2001), 47.

" Wan Mohd Nor Wan Daud, Filsafat Praktik Pendidikan Islam Syed Muhammad Naquib Al-
Attas, Terj. Hamid Fahmi Zarkasyi. et al, (Bandung : Mizan, 2003), 177.

8 Zuhairini, Filsafat Pendidikan Islam, (Jakarta : Bumi Aksara, 1995), 152.

% Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Multikultural, Desember 3, 2020.

244

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020



Dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional 2003 pasal 3 tentang tujuan
pendidikan adalah untuk mengembangkan kemampaun dan membentuk watak serta
membangun peradaban bangsa yang beradab dan bermartabat dalam rangka
mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik
agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan yang maha Esa,
berakhlak mulia, berilmu, berintegritas, sehat jasmani, kreatif, mandiri dan menjadi
warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab.°

Pendidikan berasal dari kata didik yang berarti memelihara dan memberi latihan
(ajaran, pimpinan) mengenai akhlak dan kecerdasan pikiran. Pendidikan berarti proses
pengubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha
mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan latihan.™

Akhlak adalah tingkah laku yang sudah terbiasa dilakukan dalam kehidupan
sehari-hari yang mengandung nilai baik atau buruk. Akhlak mencakup segala perilaku
dalam seluruh aspek kehidupan manusia.*? Oleh karena itu, ada akhlak dalam kehidupan
pribadi, misalnya kerja keras, dedikatif, bersahabat dan sebagainya.

Pendidikan moral atau akhlak adalah pendidikan yang menanamkan nilai-nilai
moral/akhlak dan etika itu dalam diri peserta didik. Pendidikan karakter atau akhlak
adalah suatu sitem penanaman nilai-nilai karakter yang meliputi kompoen pengetahuan,
kesadaran atau kemauan, dan tindakan untuk melaksanakan nilai-nilai tersebut. Lebih
lanjut dijelaskan bahwa pendidikan karakter adalah segala sesuatu yang dilakukan
pendidik, yang mampu mempengaruhi karakter.*?

Persoalan degradasi moral membuat pemerintah pada tahun 2013 mengeluarkan
kurikulum berbasis karakter sebagai solusi atas permasalahan tersebut dengan
menitikberatkan pada pendidikan karakter dan budaya sejak usia dini, diantara adalah
nilai religius, jujur, toleran dan cinta tanah air.** Nilai religius adalah hal sangat penting
untuk dikembangkan pada kurikulum tersebut, yaitu antara lain kepatuhan pada aturan
ajaran agama yang dianutnya, bersikap toleran kepada orang lain yang berbeda
keyakinan dan mampu menciptakan kerukunan dengan pemeluk agama yang lain.™
Intinya apabila seseorang memiliki karakter religius yang baik, maka ia akan menjadi
orang yang baik, sebab ia pasti akan patuh dan tunduk pada ajaran agamanya yang
mengajarkan pada kebaikan.

10 yuD 45 nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional (UUSPN), Panduan
Pelaksanaan Pendidikan Karkater, Kementerian Pendidikan Nasional Badan Penelitian dan
Pengembangan Pusat Kurikulum dan Pembukuan, 2001, 5-8.

! Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. I11, Balai Pustaka, Jakarta, 1990, hal. 853.

2 Salman Harun, Tafsir Tarbawi; Nilai-nilai Pendidikan dalam Al-Qur’an (Tangerang
Selatan:2019), 212.

'3 Fitrah Sugiarto, Implemtasi Pendekatan Tasawuf Dalam Pendidikan Islam Pada Generasi
Milenial, November 10, 2020.

4 Achmad Sultoni, M. Alfan, Ali Maksum, “Optimalisasi Pendidikan Karakter Melalui
Sentralisasi Nilai Karakter Religius Dalam Kurikulum 2013”, Jurnal Penelitian Keislaman, Vol 12, No 2,
(Mataram : IAIN Mataram, 2016), 127.

5 pusat Kurikulum, Pengembangan dan Pendidikan Budaya & Karakter Bangsa : Pedoman
Sekolah, (Jakarta : t.p, 2009), 9-10.

245

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020



Dalam Al-Qur’an, Allah SWTberfirman:
VS 0 R85 DAY a3yl 1540 OIS Gl Ana Bl 0 03l e I R

“Sungguh, telah ada pada (diri) Rasulullah SAW itu suri teladan yang baik bagimu
(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah SWTdan (kedatangan) hari Kiamat
dan yang banyak mengingat Allah.” (QS. Al-Ahzab [33]: 21).

Dari ayat di atas dapat dipahami bahwa sosok Rasulullah SAW  merupakan
barometer kehidupan dan suri tauladan bagi manusia. Sebagai pembawa pesan Allah
SWT. Rasulullah SAW . sukses menghidupkan pesan tersebut dalam dirinya dan bagi
orang di sekitarnya. Sifat, sikap dan nilai-nilai yang dibawa beliau merupakan
representasi dari ajaran-ajaran Al-Qur’an.

Setelah ayat-ayat yang sebelumnya mengecam kaum munafik dan orang-orang
yang lemah imannya, kini ayat di atas mengarah kepada orang-orang yang beriman,
memuji sikap mereka yang meneladani Nabi . Ayat di atas menyatakan: “Sesungguhnya
telah ada bagi kamu pada diri Rasulullah SAW yakni suri tauladan yang baik” bagi
kamu yakni bagi orang yang senantiasa mengharap rahmat Allah SWTdan kebahagiaan
hari kiamat, serta teladan bagi mereka yang berzikir mengingat kepada Allah SWTdan
menyebut-nyebut nama-Nya dengan banyak baik dalam suasana susah maupun senang.

Menurut Quraish Shihab, bisa juga ayat ini masih merupakan kecaman kepada
orang-orang munafik yang mengaku memeluk Islam, tetapi tidak mencerminkan ajaran
Islam.kecaman itu bisa dikesankan oleh kata (-&) lagad. Seakan-akan ayat itu
menyatakan : “Kamu telah melakukan aneka kedurhakaan, padahal sesungguhnya di
tengah kamu semua ada Rasulullah SAW yang mestinya kamu teladani.”

Kata uswatun atau iswah berarti teladan. Pakar Tafsir Az-Zamakhsyari
mengatakan bahwa ayat ini memiliki dua kemungkinan makna, yaitu: Pertama,
Rasulullah SAW dalam arti kepribadian beliau secara total adalah teladan. Kedua,
diantara kepribadian beliau terdapat hal-hal yang patut diteladani. Bagi mayoritas
ulama, pendapat pertama adalah yang paling kuat, karena kata fii dalam QS. Al-Ahzab
[33]: 21 bermakna seluruhnya.

Dalam konteks perang Khandag, banyak sekali sikap dan perbuatan beliau yang
perlu diteladani. Antara lain keterlibatan beliau secara langsung dalam kegiatan perang,
bahkan menggali parit. Juga dalam membakar semangat dan memberikan pujian
terhadap Allah.

Ayat ini, walau berbicara dalam konteks perang Khandaq, tetapi ia mencakup
kewajiban atau anjuran meneladani beliau walau di luar konteks tersebut. Ini karena
Allah SWT telah mempersiapkan tokoh agung ini untuk menjadi teladan bagi semua
manusia. Yang Maha Kuasaitu sendiri yang mendidik beliau. “Addabani Rabbi, fa
ahsana ta’dibi” (Tuhanku mendidikku, maka sungguh baik hasil pendidikanku).
Demikian sabda Rasulullah SAW .

Pakar tafsir dan hukum, Al-Qurthubi, mengemukakan bahwa dalam soal-soal
agama, keteladanan itu merupakan kewajiban, tetapi dalam soal-soal keduniaan maka ia

246

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020


https://tafsiralquran.id/biografi-dan-kitab-tafsir-al-zamakhsyari-yang-fenomenal-al-kasysyaf/
https://www.google.com/amp/s/m.republika.co.id/amp/oq3ash313

merupakan anjuran. Dalam soal keagamaan, beliau wajib diteladani selama tidak ada
bukti yang menunjukkan bahwa ia adalah sebuah anjuran semata.

Sebagian ulama lain berpendapat bahwa keteladanan ini terbatas pada akhlak
dan hal-hal keagamaan. Adapun aspek kehidupan yang lain, Rasulullah SAW telah
menyerahkan sepenuhnya kepada para pakar di bidang masing-masing. Ini didasarkan
pada sebuah hadis beliau yang bermakna, “Apa yang aku sampaikan menyangkut
ajaran agama, maka terimalah, sedang kamu lebih tahu persoalan keduniaan kamu.

Imam Al-Qarafi menegaskan bahwa seseorang harus cermat dalam memilah
ketauladanan dari Nabi . Karena menurutnya beliau dapat berperan sebagai Rasul, atau
Mufti, Hakim Agung atau Pemimpin masyarakat, dan dapat juga sebagai seorang
manusia, yang memiliki kekhususan-kekhususan yang membedakan beliau dari
manusia-manusia yang lain, sebagaimana perbedaan seseorang dengan lainnya.

Ketika beliau dalam posisi sebagai Nabi dan Rasul, maka ucapan dan sikapnya
pasti benar, karena itu bersumber langsung dari Allah SWT. Ketika beliau berposisi
sebagai mufti, fatwa-fatwa beliau berkedudukan setingkat dengan butir pertama di atas,
karena fatwa beliau adalah berdasar pemahaman atas teks-teks keagamaan di mana
beliau diberi wewenang oleh Allah SWTuntuk menjelaskannya.

Ketika beliau berposisi sebagai pemimpin masyarakat, maka tentu saja petunjuk-
petunjuk beliau disesuaikan dengan kondisi masyarakat dan perkembangannya,
sehingga tidak tertutup kemungkinan lahirnya perbedaan tuntunan kemasyarakatan
antara satu masyarakat dengan masyarakat lain. Rasul tidak jarang memberi petunjuk
yang berbeda untuk sekian banyak orang yang berbeda dalam menyesuaikan dengan
masing-masing mereka.

Terlepas dari perdebatan apakah seorang muslim harus meneladani seluruh
kepribadian Rasulullah SAW atau hanya sebagian saja, pada faktanya beliau adalah
rahmat bagi alam semesta dan suri tauladan bagi manusia dalam berbagai aspek
kehidupan. Apa yang semestinya diteladani darinya bukan hanya terbatas pada hal-hal
yang bersifat formal dan simbolik, namun juga hal-hal substansial dan universal.

Kemudian, bercermin pada wahyu pertama sekali turun kepada Rasulullah SAW
, Allah SWT mendorong manusia agar mencari dan menggali ilmu pengetahuan, yaitu
dengan kata “igra” (Qs.Al-‘Alaq [96] : 1-5). Dalam ayat permulaan itu ada kata-kata
“galam” yang berarti pena yang bisa menjadi lambang ilmu pengetahuan. Dengan
demikian muncul berbagai ilmu pengetahuan dengan semangat dan spirit Al-Quran.*®

Formulasi hakikat pendidikan Islam tidak boleh dilepaskan begitu saja dari
ajaran islam yang terulang dalam Al-Qur’an dan As-sunnah, karena kedua sumber
tersebut merupakan pedoman otentik dalam penggalian khazanah pengetahuan apapun.
Dengan berpijak kepada kedua sumber itu diharapkan akan diperoleh gambaran yang
jelas tentang hakikat pendidikan Islam berupa pendidikan akhlak. Pendidikan sebagai
upaya untuk membantu manusia melaksanakan tugasnya sebagai hamba dan khalifah

16 said Agil Husain Almunawar, Aktualisasi Nilai-Nilai Qur’an dalam Sistem Pendidikan Islam,
(Ciputat:Ciputat Press, 2005), 4-5.

247

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020


https://www.google.com/amp/s/m.republika.co.id/amp/qdn22s430
https://tafsiralquran.id/tafsir-al-anbiya-ayat-107-nabi-muhammad-saw-adalah-rahmat-bagi-seluruh-alam/

Allah SWT di muka bumi, ada beberapa ayat yang dapat dijadikan rujukan untuk
merumuskan tujuan pendidikan menurut Al-Quran, yaitu Allah SWT berfirman :

BT DY IR NI [JUHEREY
Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-Ku”.
(QS .Al-Dzariyat [51]: 56).

Menurut Sayyid Quthb, meskipun ayat diatas sangat singkat namun
mengandung hakikat yang besar dan agung. Manusia tidak akan berhasil dalam
hidupnya tanpa menyadari maknanya, baik pribadi maupun kolektif. Ayat ini membuka
sekian banyak sisi dan aneka sudut dan tujuan. Sisi pertama bahwa pada hakikatnya ada
tujuan tertentu dari penciptaan manusia dan jin. la merupakan satu tugas. Siapa yang
melaksanakannya, maka dia telah mewujudkan tujuan wujudnya, dan siapa yang
mengabaikannya maka ia telah membatalkan hakikat wujudnya dan menjadilah dia
seorang yang tidak memiliki tugas (pekerjaan), hidupnya kosong tidak bertujuan dan
berakhir dengan kehampaan. Tugas itu adalah untuk beribadah kepada Allah SWT
yakni penghambaan diri kepada- Nya seperti yang tercantum dalam Al-Qur’an Surah
Az-Zariyat:56 di atas.

Kembali ke permasalahan pendidikan karakter, pakar pendidikan Dr. Arif
Rahman menilai bahwa sampai saat ini masih ada yang keliru dalam pendidikan di
Indonesia. Menurutnya, titik berat pendidikan masih lebih banyak pada masalah
kognitif. Penentu kelulusan pun masih lebih banyak pada prestasi akademik dan kurang
memperhitungkan akhlak dan budi pekerti siswa.'’ Belum lagi jika diikuti statistik
perkembangan kasus akhlak buruk peserta didik. Misalnya; tawuran antarpelajar dan
mahasiswa, plagiat dalam karya ilmiah, juga masalah pergaulan bebas yang sudah
sangat meresahkan dan membosankan untuk didengar beritanya.

Menurut Abdurrahman An-Nahlawy, proses pendidikan Akhlak dalam Islam
berupaya mendidik manusia ke arah sempurna sehingga manusia tersebut dapat
memikul tugas kekhilafahan di bumi ini dengan perilaku amanah.® Maka upaya
melahirkan manusia yang amanah tersebut adalah sebuah amal pendidikan Islam.

Tujuan dari pendidikan akhlak adalah untuk melahirkan generasi yang lebih
baik, generasi yang selalu menjalankan perintah Allah SWT dan menjauhi larangan-
Nya. Dalam Al-Qur’an, Allah SWT meminta kita agar tidak mewariskan generasi yang
lemah. Karena generasi yang lemah tidak dapat memberikan kontribusi apa pun untuk
agama, bangsa dan Negara.

Dan implementasi nilai-nilai pendidikan Akhlak salah satunya dengan
mensosialisasikan akhlak Rasulullah SAW untuk diteladani dengan pendekatan tabligh
(penyampain) dari guru ke murid, cerita sirah Nabi , dan pemberian contoh teladan.

Kesimpulan

7 Republika, 11 Januari 2010.

'8 Abdurrahman An-Nahlawy, Ushul At-Tarbiyyat Al-Islamiyyah wa Asalibiha fi Al-Bayt wa
Al-Islamiyyah wa Asalibiha fi Al-Bayt wa Al-Madrasah Al-Mujtama’, (Beirut: Daar Al-Fikr, 1999), 18-
19.

248

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020



Pendidikan berasal dari kata didik yang berarti memelihara dan memberi latihan
(ajaran, pimpinan) mengenai akhlak dan kecerdasan pikiran. Pendidikan berarti proses
pengubahan sikap dan tata laku seseorang atau kelompok orang dalam usaha
mendewasakan manusia melalui upaya pengajaran dan latihan.

Akhlak adalah tingkah laku yang sudah terbiasa dilakukan dalam kehidupan
sehari-hari yang mengandung nilai baik atau buruk. Akhlak mencakup segala perilaku
dalam seluruh aspek kehidupan manusia. Oleh karena itu, ada akhlak dalam kehidupan
pribadi, misalnya kerja keras, dedikatif, bersahabat dan sebagainya

Pendidikan moral atau akhlak adalah pendidikan yang menanamkan nilai-nilai
moral/akhlak dan etika itu dalam diri peserta didik. Dalam Al-Qur’an Surah Al-Ahzab
[33] : 21 dapat dipahami bahwa sosok Rasulullah SAW merupakan barometer
kehidupan dan suri tauladan bagi manusia. Sebagai pembawa risalah Allah SWT,
Rasulullah SAW sukses menghidupkan risalah tersebut dalam dirinya dan bagi orang di
sekitarnya. Sifat, sikap dan nilai-nilai yang dibawa beliau merupakan representasi dari
ajaran-ajaran Al-Qur’an. Sehingga beliau lah manusia agung yang diamanahkan Al-
Qur’an yang wajib kita teladani dalam segala aspek kehidupan, baik sebagai pribadi,
kepala rumah tangga, pemimpin masyarakat, maupun sebagai Nabi dan Rasul, dan lain
sebagainya.

Sebagaimana yang telah diajarkan oleh Rasullah SAW, pendidikan akhlak tidak
hanya diucapkan sebatas teori saja, akan tetapi harus dimulai dari diri sendiri, sebelum
disampaikan kepada orang lain. Menanamkan pendidikan akhlak juga dibutuhkan
keteladanan yang nyata oleh semua pihak terutama tokoh agama dan tokoh masyarakat.
Hal ini senada yang disampaikan oleh Quraish Shihab dalam ceramahnya di salah satu
acara di Jakarta.

Sangat penting untuk kita mengutamakan pendidikan akhlak atau karakter dalam
kehidupan kita. Seharusnya kita menjadikan Rasulullah SAW adalah sebaik-baik suri
tauladan dalam kehidupan sehari-hari, dan seharusnya kita mencerminkan akhlak Islam
yang sesungguhnya dengan berpedoman kepada Rasulullah SAW yang akhlak Al-
Qur’an sendiri tercermin dalam diri beliau. Proses Pendidikan hendaknya berhasil
menciptakan manusia yang baik, dengan menanamkan cinta Allah SWT dan selalu
memgingat-Nya, dan dengan meneladani kepribadian Rasulullah SAW.

249

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020



Daftar Pustaka

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 2001. Risalah untuk Kaum Muslimin. Kuala
Lumpur : ISTAC.

Al-Munawar, Said Agil Husain. 2005. Aktualisasi Nilai-Nilai Qur’an dalam Sistem
Pendidikan Islam. Ciputat : Ciputat Press.

Amri Syafri, Ulil. 2012. Pendidikan Karakter berbasis Al-Qur’an. Jakarta: Rajawali.

An-Nahlawy, Abdurrahman. 1999. Ushul At-Tarbiyyat Al-Islamiyyah wa Asalibiha fi
Al-Bayt wa Al-Islamiyyah wa Asalibiha fi Al-Bayt wa Al-Madrasah Al-
Mujtama’. Beirut: Daar Al-Fikr.

Azra, Azyumardi. 2020. Pendidikan Islam Multikultural, Desember 3.

Daud, Wan Mohd Nor Wan. 2003. Filsafat Praktik Pendidikan Islam Syed Muhammad
Naquib Al-Attas. Terj. Hamid Fahmi Zarkasyi. et al, Bandung : Mizan, 2003.

Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. I11, Balai Pustaka, Jakarta

Ghofur, Saiful Amin. 2007. Profil Para Mufasir Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Insan
Madani.

Harun, Salman. 2000. Mutiara Al-Al-Qur’an. Jakarta: Logos.

Harun, Salman. 2019. Tafsir Tarbawi. Tangerang: Lentera Hati.

Harun, Salman. 2019. Tafsir Tarbawi; Nilai-nilai Pendidikan dalam Al-Qur’an.
Tangerang Selatan.

Kemas, Badaruddin. 2009. Filsafat Pendidikan, Analisis Pemikiran Syed M. Naquib Al-
Attas. Jogjakarta : Pustaka Pelajar.

Prasetyo, Yogi. 2017. “Adab Sebagai Politik Hukum Islam”. Jurnal Tsaqafah. Vol 13.
No 1. Gontor : Universitas Darussalam Gontor.

Pusat Kurikulum. 2009. Pengembangan dan Pendidikan Budaya & Karakter Bangsa :
Pedoman Sekolah. Jakarta : t.p.

Republika, 11 Januari 2010.

Shihab, Quraish. 2000. Tafsir Al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati.

Sugiarto, Fitrah. 2020. Implemtasi Pendekatan Tasawuf Dalam Pendidikan Islam Pada
Generasi Milenial, November 10.

Sukmadinata, Nana Syaodih. 2009. Metode Penelitian Pendidikan. Bandung : PT
Remaja Rosdakarya.

Sultoni, Achmad, M. Alfan, Ali Maksum. 2016. “Optimalisasi Pendidikan Karakter
Melalui Sentralisasi Nilai Karakter Religius Dalam Kurikulum 2013”. Jurnal
Penelitian Keislaman. Vol 12. No 2. Mataram : IAIN Mataram.

UUD 45 nomor 20 tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional (UUSPN), 2001.
Panduan Pelaksanaan Pendidikan Karkater, Kementerian Pendidikan Nasional
Badan Penelitian dan Pengembangan Pusat Kurikulum dan Pembukuan.

Zuhairini. 1995. Filsafat Pendidikan Islam. Jakarta : Bumi Aksara.

250

Al Furgan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 2 Desember 2020



