
  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

21 

Submit:15 Pebruari 2022  Revisi: 20 Maret 2022   Diterbitkan: 30 Juni 2022 

DOI : https://doi.org/10.58518/alfurqon.v4i1.981 

 

MODERASI BERAGAMA MENURUT SAYYID QUṬUB 

DALAM KITAB TAFSIR FÎ ẒILĀL AL-QUR’AN 

(STUDI KRITIS ATAS PENAFSIRAN SURAH AL-BAQARAH AYAT 143) 

 
Arif Abdul Lathif 

Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Sadra Jakarta, Indonesia 

Email: Arifabdul442@gmail.com 

 

Muhammad Babul Ulum 

Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Sadra Jakarta, Indonesia 

Email: Ulum.babul@gmail.com 

 

Abstrak 

Pemahaman moderasi (Wasaṭiyah) beragama yang terkandung dalam Al-Qur’an adalah hal 

yang penting, terlebih di saat dihadapkan pada situasi yang dianggap jauh dari keadilan dan 

terkandung nilai-nilai ekstremisme. Dengan situasi tersebut para ulama terkhusus para 

mufasir memberikan pengertian khusus terhadap ajaran moderasi beragama dengan berpijak 

pada Al-Qur’an untuk merespon dan menjadi solusi agar tidak terjangkit penyakit 

ekstremisme tersebut. Namun masalahnya tidak semua tafsir dianggap berorientasi moderat, 

salah satunya adalah tafsir Fî Ẓilāl Al-Qur’an, bahkan Sayyid Quṭub sebagai pengarangnya 

dianggap sebagai salah satu  inspirator utama dari segala tindakan ekstrem yang 

mengatasnamakan agama Islam. Tujuan penelitian ini adalah untuk meninjau dan mengkritisi 

penafsiran terkait moderasi (Wasaṭiyah) beragama dari sisi orang yang dianggap tidak 

moderat dilihat dari sisi nilai-nilai ekstrem yang terkandung di dalamnya. Penelitian ini 

menggunakan metode deskriptif-analitis dengan pendekatan kajian tokoh. Kesimpulan 

penelitian ini adalah Sayyid Quṭub memahami bahwa moderasi (Wasaṭiyah) beragama 

merupakan hakikat dari ajaran Islam itu sendiri. Setidaknya terdapat dua aspek utama dalam 

moderasi (Wasaṭiyah) beragama yang terkandung dalam surah al-Baqarah ayat 143 yaitu 

aspek akidah dan politik. Menurutnya satu-satunya akidah dan politik yang moderat adalah 

akidah dan politik Islam yang harus teraplikasi secara merata di muka bumi, adapun selainnya 

merupakan akidah dan politik jahiliyah yang jauh dari keadilan. Dari adanya pemahaman di 

atas, ditemukan beberapa nilai ekstrem, di antaranya adalah sikap takfirisme terhadap umat 

Islam lainnya, sikap memonopoli politik hanya pada satu agama, dan adanya konsep jihad 

berupa kekerasan demi berlakunya ideologi politik yang diyakininya. 

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Wasaṭiyah, Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an  

 

Abstract 
The understanding of religious moderation (Wasaṭiyah) contained in the Qur'an is important, 
especially when faced with situations that are considered far from justice and contain 
extremist values. With this situation, the scholars, especially the commentators, gave a 
special understanding of the teachings of religious moderation by relying on the Qur'an to 
respond and be a solution so as not to contract the disease of extremism. However, the 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

22 

problem is that not all interpretations are considered moderately oriented, one of which is the 
interpretation of Fî Ẓilāl Al-Qur’an, even Sayyid Quṭub as the author is considered one of the 
main inspirations of all extreme actions in the name of Islam. The purpose of this study is to 
review and criticize interpretations related to religious moderation (Wasaṭiyah) from the side 
of people who are considered not moderate in terms of the extreme values contained in it. 
This study uses a descriptive-analytical method with a character study approach. The 
conclusion of this study is that Sayyid Quṭub understands that religious moderation 
(Wasaṭiyah) is the essence of Islamic teaching itself. There are at least two main aspects of 
religious moderation (Wasaṭiyah) contained in surah al-Baqarah verse 143, namely aspects 
of faith and politics. According to him, the only moderate creed and politics is Islamic creed 
and politics, which must be applied equally on earth, while the rest are jahiliyah beliefs and 
politics which are far from justice. From the above understanding, several extreme values 
were found, including the attitude of takfirism towards other Muslims, the attitude of 
monopolizing politics in only one religion, and the concept of jihad in the form of violence 
for the sake of the implementation of the political ideology he believed in. 
Keywords: Religious Moderation, Wasaṭiyah, Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an 

 
 

PENDAHULUAN 

 Al-Qur’an adalah kitab suci umat Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw dan 

berfungsi sebagai sumber petunjuk utama dalam menjalani kehidupan di muka bumi, agar 

terciptanya kehidupan yang adil dan seimbang di tengah-tengah manusia yang beragam, tanpa 

adanya tindakan ekstremisme dan radikalisme.1 Salah satu dari sekian petunjuknya adalah 

ajaran untuk bersikap moderat, yang kemudian para ulama merumuskannya menjadi sebuah 

konsep ajaran yang dikenal dengan istilah moderasi (Wasaṭiyah).2 Dalam hal ini menurut 

Yūsuf Al-Qarḍāwī, moderasi (Wasaṭiyah) merupakan esensi dari agama Islam.3 Adapun dari 

sisi makna sebagaimana yang dikutip dari Abu Yazid bahwa moderasi (Wasaṭiyah) di sini 

dimaknai sebagai ajaran agama yang terbaik, menjunjung tinggi keadilan yang di dalamnya 

mengedepankan pertengahan dalam hal apapun, tidak ekstrem kanan dan kiri.4 Sehinggga 

dengan adanya ajaran ini dapat menggiring umat Islam untuk tidak bersikap ekstrem dan 

radikal dalam hal apapun, termasuk dalam hal beragama. 

                                                             
1  Quraish Shihab, Wasaṭiyah (Tangerang: Pt. Lentera Hati, 2019), x-xi.  
2 Masdar Hilmi, “Whither Indonesia’s Islamic Moderaism ? A Reexamination on The Moderate Vision of 

Muhammadiyah and NU”, Jurnal of Indonesian Islam, Vol. 2, No. 1, Juni 2013: 26. 

3 Yūsuf Al-Qarḍāwī, Al-Khaṣāiṣ Al-‘Ammah fī Al-Islām (Suriah: Muassasah al-Risālah, 1989), 127-

137. 
4 Abu Yazid, Islam Moderat (Jakarta: Erlangga, 2014), 7. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

23 

Adapun salah satu ayat dari Al-Qur’an yang mengandung ajaran moderasi (Wasaṭiyah) 

dengan jelas yaitu terdapat pada QS. al-Baqarah [2]: 143: 

ةً وَسَطًا لِِّتكَُونوُا شُهَداَءَ عَلىَ النَّ  لِكَ جَعلَْنَاكُمْ أمَُّ سُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ۗ وَكَذََٰ اسِ وَيكَُونَ الرَّ  

Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat yang adil dan 
pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad) 
menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.5 
 

Namun, fakta sejarah menunjukan realitas yang berbeda, bahwa dunia masih disibukan 

oleh banyaknya tindakan ekstremisme dan radikalisme. Jangan jauh-jauh, dalam konteks 

negara Indonesia -sebagai negara dengan warga mayoritas beragama Islam-, dalam laporan 

tahunan SETARA Institute pada tahun 2018 menyatakan bahwa telah terjadi 109 peristiwa 

pelanggaran kebebasan beragama/berkeyakinan (KBB) yang tersebar di 20 provinsi yang 

mencakup bentuk diskriminasi, intoleransi, pelarangan cadar, pelarangan perayaan valentine 

dan pengusiran.6 Kemudian, dalam hasil survei Wahid Institute menunjukan bahwa tindakan 

radikalisme dan ekstremisme yang menjurus kepada intoleransi di Indonesia cenderung 

meningkat dari sebelumnya sekitar 46% dan pada awal tahun 2020 naik menjadi 54%.7  Selain 

itu juga, terdapat sebuah peristiwa memilukan yang mengatasnamakan Islam dan sangat 

mengguncang dunia beberapa tahun silam yaitu peristiwa pengeboman di Bali yang terjadi 

pada 12/10/2002 dan 01/10/2015.8  

Jika ditelusuri secara mendalam, terjadinya peristiwa di atas bukanlah tanpa alasan. 

Salah satunya menurut Imam Samudra dalam bukunya yang berjudul Aku Melawan Teroris 

mengungkapkan bahwa adanya tindakan yang dianggap ekstrem dan radikal dalam tubuh umat 

muslim -yang memiliki tujuan menegakan syariat Islam- merupakan bentuk jihad yang telah 

diperintahkan oleh Al-Qur’an. Salah satu contohnya adalah peristiwa pengeboman di Bali.9 

Artinya bahwa segala tindakan yang mereka perbuat merupakan hasil pemahaman dan 

                                                             
5 Departemen Agama RI. Al-Qur’an dan Terjemahnya (Semarang: Karya Toha Putra, 2002), 22.  
6SETARA Institute, Laporan Tahunan Kondisi Kebebasan Beragama/Berkeyakinan dan Minoritas Keagamaan 
di Indonesia 2018, diakses tanggal 10 Maret 2022, https://setara-Institue.org/laporan-tahunan-kondisi-

kebebasan-beragamaberkeyakinan-dan-minoritas-keagamaan-di-indonesia-2018-. 
7 Media Indonesia, Survei Wahid Institute: Intoleransi-Radikalisme Cenderung Naik, diakses tanggal 10 Maret 

2022, https://m.mediaindoneisa.com/read/detail/284269-survei-wahid-institute-intoleransi-radikalisme-

cenderung-naik. 
8 Deden Rodin, “Islam dan Radikalisme: Telaah atas Ayat-Ayat Kekerasan dalam Al-Qur’an”, Jurnal Addin, Vol. 

10, No 1: 30. 
9  Imam Samudra, Aku Melawan Teroris (Solo: Jazera, 2004), Cet. 2, 107-108. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/
https://setara-institue.org/laporan-tahunan-kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-dan-minoritas-keagamaan-di-indonesia-2018-
https://setara-institue.org/laporan-tahunan-kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-dan-minoritas-keagamaan-di-indonesia-2018-
https://m.mediaindoneisa.com/read/detail/284269-survei-wahid-institute-intoleransi-radikalisme-cenderung-naik
https://m.mediaindoneisa.com/read/detail/284269-survei-wahid-institute-intoleransi-radikalisme-cenderung-naik


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

24 

taklidnya yang berdasar pada ayat suci Al-Qur’an. Berkenaan dengan ini, maka pantas jika 

Muhammad Arkoun mengatakan bahwa Al-Qur’an telah digunakan umat Islam untuk 

mengabsahkan, menjustifikasi dan pengukuh dari setiap prilaku, peperangan dan identitas 

kolektifnya.10  

Namun menurut Djam’annuri, penisbatan terhadap agama Islam atas segala tindakan 

ekstrem dan radikal itu tidak berlaku bagi umat Muslim seluruhnya, melainkan secara khusus 

hanya dilontarkan kepada sebagian kelompok umat Islam yaitu Islam Fundamentalis, yaitu 

sebuah kelompok yang menganggap dirinya sebagai pemilik kebenaran yang absolut.11 Hal ini 

juga dikuatkan oleh Leonard Binder,12 ia mengungkapkan bahwa Islam Fundamentalis 

memiliki gerakan-gerakan ekstrem yang bercita-cita untuk menjalankan hukum Islam secara 

menyeluruh dalam tatanan masyarakat. Sekalipun Ismāīl Rājī Al-Fārūqī menolak penggunaan 

istilah fundamentalisme dalam setiap gerakan kebangkitan Umat Islam, melainkan ia lebih 

setuju dengan istilah Nahḍah (kebangkitan).13 

Menurut Ullil Absar Abdalla, salah satu tokoh utama Islam Fundamentalis yang 

terkenal ekstrem dan berpengaruh dalam pemikirannya adalah Sayyid Quṭub. Ia adalah 

seorang revolusioner berkebangsaan Mesir dan sekaligus seorang mufasir Al-Qur’an, hal ini 

berkat doktrin-doktrin pemikiran ekstremnya yang dianggap menunjang dan menginspirasi 

terjadinya tindakan ekstrem dan radikal serta paham yang menuduh kelompok lain sebagai 

ṭāgūt atau kafir (takfiri). Dalam hal ini Nuim Hidayat menegaskan bahwa, Sayyid Quṭub 

memang memiliki pengaruh yang besar dalam hal pemikiran maupun tindakan yang ekstrem 

dan radikal terhadap generasi semasanya juga setelahnya terkhusus dalam sisi pemikiran 

keberagamaannya yang menganggap dirinya sebagai pemilik kebenaran yang hakiki.14   

Menurut Bassam Tibi, setidaknya ada dua wacana keagamaan yang digaungi oleh 

Sayyid Quṭub, yaitu: Pertama, mengklaim dirinya sebagai pemegang, pemilik dan penganut 

syariat Islam yang paling benar dan menganggap orang lain sebagai hamba Tuhan yang 

                                                             
10 Mohammed Arkoun, Berbagai Pembacaan Al-Qur’an, diterjemahkan oleh Machasin (Jakarta: INIS, 1997), 9. 
11 Djam’annuri, Agama Kita Perspektif Sejarah Agama-agama (Yogyakarta: Kurnia Kalam Semesta, 2002), Cet. 

2, 25. 
12 Leonard binder adalah orang yang pertama kali mengintrodusir penggunaan istilah fundamentalisme terhadap 

gerakan keagamaan umat muslim. Ia merupakan seorang professor politik science, dan direktur NEC (The Near 

East Center) di University of California, Los Angeles. 
13 Ismāīl Rājī Al-Fārūqī. Islamic Renaissance In Contemporary Society, Al-Ittihad, Vol. 15, No. 4: 15-23.  
14 Nuim Hidayat, Sayyid Quṭub: Biografi dan Kejernihan Pemikirannya (Jakarta: Persfektif, 2005), 12. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

25 

pembangkang. Selain itu juga ia melakukan truth-claim terhadap apa yang diyakini sebagai 

kebenaran yang harus diikuti oleh pihak lain. Kedua, untuk melancarkan cita-citanya (untuk 

menegakan kebenaran menurut pandangannya), ia akan melakukan jihad Islamisme berupa 

tindakan ekstrem dan radikal, sekaligus sebagai bentuk perlawanan terhadap modernisme.15 

Setidaknya pandangan ini diamini juga oleh Aksin Wijaya16 dan Antony Black.17 

Sampai di sini, dapat ditemukan bahwa terdapat sesosok yang dianggap sebagai salah 

satu tokoh utama sekaligus inspirator dari segala pemikiran dan tindakan ektrem dan radikal 

dalam tubuh umat muslim yaitu Sayyid Quṭub. Hal ini tentu menjadi sebuah permasalahan, 

sebab seperti yang sudah disampaikan di awal bahwa Al-Qur’an mengajarkan sikap moderasi 

dan menentang ekstremisme dan radikalisme. Sedangkan Sayyid Quṭub sendiri merupakan 

seorang Mufasir Al-Qur’an, maka sudah sepatutnya ajaran moderasi dalam Al-Qur’an dapat 

menjadi pedoman untuknya agar tidak bersikap ekstrem dan radikal. 

Menurut hemat penulis, dari pemaparan permasalahan di atas perlu adanya sebuah 

kajian terkait konsep moderasi (wasaṭiyah) beragama perspektif Sayyid Quṭub di dalam kitab 

tafsirnya yaitu Fî Ẓilāl Al-Qur’an. Penulis melihat kajian ini perlu dilakukan untuk mengetahui 

bagaimana konsep moderasi (wasaṭiyah) beragama menurut Sayyid Quṭub, apakah di dalam 

konsep moderasinya bertentangan dengan sikap dan tindakan ekstremnya atau justru di 

dalamnya terkandung nilai-nilai ekstrem sehingga menunjang adanya sikap dan tindakan 

ekstrem dan radikal.  

 

PEMBAHASAN 

A. Sekilas tentang Sayyid Quṭub 

Nama lengkapnya adalah Sayyid Quṭub Ibrāhīm Ḥusain Shādhilī. Lahir pada tanggal 9 

Oktober 1906 M di kampung Mūshā, kota Asyūṭ, pesisir Mesir.18 Anak tertua dari lima 

bersaudara dari pasangan Al-Hajjī Quṭub bin Ibrāhīm Ḥusain Shādhilī dengan Fāṭimah Ḥusain 

                                                             
15  Bassam Tibi, Islam dan Islamisme (Bandung: Mizan, 2016), 176. 
16 Aksin Wijaya, Dari Membela Tuhan ke Membela Manusia: Kritis atas Nalar Agamaisasi Kekerasan (Bandung: 

Mizan, 2018), xii. 
17 Antony Black, Pemikiran Politik dari Masa Nabi Hingga Masa Kini, diterjemahkan oleh Abdullah Ali dan 

Mariana Arisetyawati (Jakarta: Serambi 2006), 578-579. 
18 Amirullah Kandu, Ensiklopedia Dunia Islam dari Masa Nabi Adam a.s sampai dengan Abad Modern (Bandung: 

CV Pustaka Setia, 2010), 670. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

26 

‘Uthmān.19 Pada tahun 1918 M ia berhasil menyelesaikan pendidikan dasarnya.20 Puncaknya 

tepat pada tahun 1933 M, ia dapat menyelesaikan pedidikan bangku kuliah di Dār al-‘Ulūm 

(Universitas  Kairo), sebuah  universitas terkemuka dalam pengkajian Ilmu Islam dan Sastra 

Arab. Kemudian pada tahun 1939-1952, ia diberikan kesempatan untuk kuliah kembali di tiga 

kampus sekaligus secara bersamaan di Amerika Serikat berkat permintaan pihak kementerian 

saat ia menjabat sebagai Pengawas Departemen Pendidikan, yaitu tepatnya di Wilson’s 

Teachers College di Washington DC, Greely College di Colorado dan Stanford University di 

California.21  

Saat di bangku kuliah inilah, ia mulai mendapat pengaruh dari kaum nasionalis liberal. 

Ia mengenal berbagai pemikiran sekuler termasuk sebuah ide pemikiran tentang pemisahan 

antara agama dan budaya. Adapun salah satu tokoh yang memiliki pengaruh kuat terhadap diri 

Sayyid Quṭub adalah ‘Abbās Maḥmūd al-‘Aqqād yang dianggap pemikirannya itu cenderung 

pada pendekatan pembaratan. Dengan situsi pemikiran seperti ini, Sayyid Quṭub sangat 

berminat terhadap sastra Inggris dan mengagumi Barat. Berkat kekagumannya tersebut, ia 

berusaha mengamatinya sebagai bahan percontohan.22  

Namun, ia merasa sangat terkejut di kemudian hari ketika menyaksikan secara 

langsung kehidupan sosial di barat yang penuh dengan problematika sosial kemasyarakatan, 

seperti merebaknya ketidakadilan dan rasisme, kebebasan individual, merebaknya minuman 

keras dan seks bebas. Tidak hanya itu, ia merasa semakin tidak karuan tatkala ia menyaksikan 

berbagai pelecehan terhadap kaum Muslim bahkan tatkala terjadinya peristiwa hukuman mati 

terhadap Hassan Al-Bannā (seorang pendiri Ikhwānul Muslimīn yang kharismatik). Ia melihat 

orang-orang Amerika merasa bahagia kegirangan atas hukuman tersebut. Ia juga melihat 

bahwa Barat begitu sangat anti Arab, dan sangat pro terhadap Yahudi.23  

Berdasarkan pengalaman tersebut, ia menyimpulkan bahwa hal tersebut terjadi 

disebabkan oleh peradaban Barat yang dibangun dari paham materialisme yang sangat gersang 

                                                             
19 Andi Rosa, Tafsir Kontemporer: Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli dalam Menafsirkan Ayat Al-
Qur’an (Serang: Depdikbud Banten Press, 2015), 103. 
20 Shalah Abdul Fatah Al-Khalidi, Biografi  Sayyid Quṭub: Sang Shahid yang Melegenda (Sayyid Quṭub Minal 
Milād Ilal Istishhād), diterjemahkan oleh Misran (Yogyakarta: Pro-U Media, 2016), 66. 
21 Dewan Redaksi, Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT. Bachtiar, 1993), 23-34. 
22 Nuim Hidayat, Sayyid Quṭub, 17. 
23 Nuim Hidayat, Sayyid Quṭub, 42-43. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

27 

akan paham ke-Tuhanan, bahkan ia menggambarkannya dengan istilah “Materialisme 

Jahiliah”.24 Sejak saat itulah ia menjadi anti barat dan menjadi penentang bagi orang yang 

mengatakan dan menganjurkan orang lain untuk harus belajar dari Barat. Ia juga semakin yakin 

bahwa hanya Islamlah sebagai agama yang terbaik yang mampu menjadi penuntun  manusia 

agar tidak terjebak dalam hal materi. Hal inilah yang menyebabkan ia memilih untuk mundur 

dari kursi pemerintahan, karena dianggap pro terhadap Barat.25 

Dengan keyakinannya terhadap Islam -sebagai ajaran yang harus dijadikan komitmen 

dalam kehidupan-, telah membuat semangat perjuangannya semakin membara. Hal ini dapat 

dilihat dalam serangkaian gerakan jihadnya yang ia lakukan demi tegaknya Islam. Adapun 

puncak dari gerakan jihadnya adalah upaya pelengseran pemerintahan Gamāl ‘Abdul Nāṣir 

yang dianggap tidak memenuhi hasil kesepakatan untuk mendirikan negara bersistem Islam 

pasca runtuhnya kerajaan. Hingga pada bulan November 1954, ia dan sebagian anggota 

Ikhwānul Muslimīn ditangkap atas tuduhan upaya pembunuhan terhadap Nāṣir dan agitasi 

anti pemerintahan yang dipimpin olehnya. Atas tindakan itu merekapun dijebloskan ke dalam 

penjara untuk pertama kalinya selama lima belas tahun, sekalipun ia kemudian dibebaskan 

pada saat menginjak masa hukuman 10 tahun atas permintaan presiden asal Irak yaitu ‘Abdul 

Salām ‘Ārif.26 

Namun untuk kali keduanya, satu tahun kemudian ia pun ditangkap kembali dengan 

motif kasus yang sama yaitu tindakan konspirasi dalam upaya pelengseran Nāṣir, ada pula 

yang menyatakan motif penangkapan tersebut disebabkan karena lahirnya buku Ma’ãlim Fī 

At-Ṭarīq yang dianggap provokatif.27 Dalam penjara kali ini bukan hanya mengalami 

penyiksaan, ia juga dijatuhi hukuman gantung oleh Mahkamah Revolusi sebagai hukuman 

terakhirnya. Tepat pada hari Ahad pagi, 28 Agustus (seminggu setelah dikeluarkannya putusan 

hukuman tersebut), Quṭub dinyatakan wafat pasca dieksekusi gantung oleh algojo dari 

pemerintahan Nāṣir.28  

                                                             
24 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, diterjemahkan oleh As’ad Yasin dkk (Jakarta: Gema Insani Press, 

2004), Jil. 1, 318. 
25 Rashid dkk, Ensiklopedi Islam di Indonesia 3 (Jakarta: Departemen Agama RI), 1.039. 
26 Shalah Abdul Fatah al-Khalidi, Biografi  Sayyid Quṭub, 31. 
27 K. Salim Bahnasawi, Butir-Butir Pemikirannya Sayyid Quṭub Menuju Pembaruan Gerakan Islam (Jakarta: 

Gema Insani Press, 2003), 12. 
28 Shalah Abdul Fatah al-Khalidi, Pengantar Memahami, 34-36. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

28 

B. Sekilas tentang Kitab Tafsir Fî Ẓilāl Al-Qur’an 

Pada dasarnya, bibit semangat penulisan kitab tafsir Fî Ẓilāl Al-Qur’an telah tumbuh 

sejak masih kecil, yaitu berkat kecintaannya terhadap Al-Qur’an yang luar biasa. Semangat 

penulisannya semakin terangsang ketika ia diminta untuk menyumbangkan tulisannya setiap 

bulan dengan tema yang bersambung oleh seorang pemimpin redaksi majalah al-Muslimîn 

bernama Sa’id Ramaḍān. Ditambah lagi dengan situasi dan kondisi lingkungan Mesir pada 

saat itu yang penuh dengan penindasan dan permainan politik. Dari sinilah ia memutuskan 

untuk menuangkan hasil pemikirannya tentang keislaman yang terinspirasi dari Al-Qur’an 

dengan tema yang membangkitkan semangat pemikiran dan pergerakan yang diberi nama 

tafsir Fî Ẓilāl Al-Qur’an.29 

Akan tetapi tepat setelah edisi ketujuh, ia memutuskan untuk berhenti 

menyumbangkan tulisannya ke majalah tersebut yang berakhir pada surah al-Baqarah  ayat 

103, dengan alasan bahwa ia ingin menafsirkan Al-Qur’an secara utuh dalam sebuah kitab 

yang tersusun dan bersambung. Hal ini menjadi kenyataan dimulai dengan lahirnya kitab tafsir 

juz pertama tepat pada tahun 1952, dan tidak sampai 3 tahun ia mampu menulis sebanyak 16 

juz. Namun, pada tahun 1954 penulisannya sedikit terkendala ketika ia divonis hukuman 

penjara sebanyak 2 kali. Namun, berkat keseriusan dan daya semangatnya yang tinggi ia 

berhasil melakukan revisian 13 juz pertama saat menjalani hukuman penjara pertama dan 

merampungkan 30 juz secara utuh di masa hukuman penjara yang kedua.30 

Menurut al-Khalidi, adanya penulisan tafsir Fî Ẓilāl Al-Qur’an setidaknya didasari 

dengan beberapa tujuan, yaitu: Pertama, untuk menjembatani umat Muslim dari jurang-jurang 

yang menyebabkannya jauh dari Al-Qur’an. Kedua, untuk merangsang kembali nilai 

pergerakan dalam Al-Qur’an kepada umat Muslim untuk melawan kejahiliahan dan mengajak 

umat Muslim untuk menempuh jalan sesuai dengan petunjuk darinya. Ketiga, untuk menjadi 

bekal bagi umat Islam berupa serangkaian amaliyah dan sebagai bentuk pendidikan kepada 

umat Muslim agar dapat menggapai kepribadian yang Islami. Keempat, untuk menjelaskan 

nilai-nilai yang tinggi yang terkandung di dalam Al-Qur’an, yaitu dengan cara menjelaskan 

                                                             
29 Andi Rosa, Tafsir Kontemporer, 32. 
30 Nuim Hidayat, Sayyid Quṭub, 43-44. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

29 

asas-asas pondasi, membangkitkan hasrat pergerakan dan jihad terhadap para aktivis agar 

terbentuknya masyarakat Islami.31 

Kemudian, secara keseluruhan tafsir Fî Ẓilāl Al-Qur’an menggunakan metode tahlili, 

yaitu menjelaskan kandungan ayat-ayat Al-Qur’an dari seluruh aspek secara runtut, 

sebagaimana yang telah tersusun di dalam  mushaf.32 Dalam penafsirannya, dimulai dengan 

menyebutkan potongan ayat kemudian menjelaskan makna ayat beserta hakikat surah secara 

umum dan menjelaskan maksud dari keduanya kemudian menguraikan kandungannya. Di 

samping itu juga,  terdapat Asbāb an-Nuzūl dalam awal pembahasannya, mencantumkan 

beberapa hadith yang berkaitan, mengidentifikasi setiap surah dari sisi Makiyyah atau 

Madaniyyah, serta membandingkan keduanya dari segi karakteristik dan topik yang dibahas. 

Kemudian dalam setiap surahnya disusun secara sistematis yaitu membaginya ke dalam 

kelompok tema pembahasan sesuai keterkaitan setiap ayat.33 

Dengan melihat sumber penafsiran tersebut, maka tafsir Fî Ẓilāl Al-Qur’an ini 

termasuk tafsir Bi al-Iqtirān yaitu tafsir yang mencampurkan dua sumber penafsiran antara 

Dirāyah dan Riwāyah.34 Adapun corak tafsirnya adalah al-Adābi al-Ijimā’i yaitu menafsirkan 

ayat-ayat suci Al-Qur’an dengan melihat situasi maupun peristiwa yang sedang terjadi pada 

masa itu. Di dalamnya  juga sering menggunakan bahasa-bahasa kiasan maupun perumpamaan 

dalam penafsirannya.35 Sedangkan dalam sistematika penulisannya menggunakan tartib 

mushafi, yaitu menafsirkan dan meletakannya secara runtut sesuai susunan dalam mushaf Al-

Qur’an, yaitu dimulai dari surah al-Fatihah dan diakhiri dengan surah an-Nās.36  

Adapun tahapannya adalah sebagai berikut: 

Pertama, setiap awal juz, surah maupun ayat selalu dimulai dengan muqaddimah berupa 

gambaran umum mencakup tujuan dan pokok-pokok pikiran. 

Kedua, mengupas makna setiap ayat dari sisi tata bahasa yaitu bahasa Arab. 

                                                             
31 Nuim Hidayat, Sayyid Quṭub, 28. 
32 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an (Jakarta: Bali Pustaka Pelajar, 1988), 32. 
33  Shalah Abdul Fatah Al-Khalidi, Pengantar Memahami, 389-390. 
34  Mahmud Ayub, Qur’an dan Para Penafsirnya (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1992), 171. 
35  Mahdi Fadullah, Titik Temu Agama dan Politik Analisa Pemikiran Sayyid Quṭub (Solo: CV. Ramadhani, 

1991), 42. 
36  K. Salim Bahnasawi, Butir-Butir Pemikirannya, 121. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

30 

Ketiga, menafsirkan setiap ayat dengan berpijak pada nash-nash yang dianggap shahih, seperti 

Al-Qur’an, As-Sunnah, riwayat sahabat dan tabi’in.  

Keempat, memberikan pandangan terhadap ayat suci Al-Qur’an berupa konsep alternatif yang 

dibaluti dengan nilai sastra yang tinggi dan mengaitkannya dengan kehidupan masa kini, 

khususnya terhadap problematika kehidupan.37 

 

C. Definisi moderasi Beragama 

Secara bahasa, kata moderasi merupakan sebuah istilah yang diambil dari Bahasa Latin 

yaitu moderatio, yang memiliki arti kesedangan atau dalam arti tidak berlebihan dan tidak 

pula kekurangan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), kata moderasi memiliki dua 

arti, yaitu pengurangan kekerasan dan penghindaran keekstreman.38 Adapun dalam bahasa 

Arab, istilah moderasi lebih dikenal dengan istilah wasaṭiyah  yang berasal dari kata  (الوسطيِّة)  

wasaṭ ( (الوسط yang memiliki arti “pilihan terbaik” dan memiliki padanan makna dengan kata 

i’tidal (adil), tawazun (berimbang) dan tawassuṭ (tengah-tengah).39  

Menurut para pakar bahasa Arab, kata moderasi atau wasaṭiyah merupakan lawan kata 

dari taṭarruf yang berarti berlebihan. Sedangkan dalam Bahasa Inggris kata tersebut memiliki 

lawan kata dengan extreme, radical dan excessive. Hal ini dapat dilihat dalam Merriam-

Webster Dictionary yang dikutip oleh Tholhatul Choir, bahwa kata moderasi diartikan sebagai 

sebuah sikap yang menjauhi prilaku dan ungkapan yang ektrem.40 Namun, makna “berlebihan” 

di sini jika dilihat dalam konteks praktik beragama maka akan merujuk kepada orang yang 

bersikap ekstrem yang dalam praktiknya melebihi batas dan keluar dari ketentuan  syariat 

agama. 

Menurut Abu Abdillah Al-Qurṭubi, kata wasaṭ  dimaknai dengan sesuatu yang adil dan 

paling baik. Hal ini juga sependapat dengan Jalāluddin As-Suyūṭī  yang menyatakan bahwa 

kata wasaṭ dimaknai sebagai sesuatu yang paling baik di antara sesuatu yang lain. Kemudian 

                                                             
37 Ridlwan Nassir, Memahami Al-Qur’an Perspektif Baru Metodologi Tafsir Muqarin (Surabaya: CV, Indra 

Media, 2003), 53.   
38 Departemen Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang Dan Diklat Departemen Agama RI, 

2019), 10. 
39 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Mempungsikan Wahyu Dalam Kehidupan (Jakarta: Lentera Hati, 

2011), Cet. 1, 92. 
40 Tholhatul Choir, Ahwan Fanani, dkk, Islam dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2009), 468. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

31 

menurut Al-Qurṭubi, Allah swt sebagai tuhan semesta alam menghendaki umat Islam menjadi 

umat yang memiliki sikap wasaṭ yaitu umat yang moderat, paling adil dan cerdas,  selalu pada 

posisi tengah dan tidak berada pada posisi ekstrem.41 Adapun menurut Ibnu ‘Ashūr kata wasaṭ 

dimaknai sebagai sesuatu yang posisinya berada di tengah, atau sesuatu yang pada dirinya 

memiliki dua belah sisi yang ukurannya seimbang. 42 Hal yang hampir senada juga disampaikan 

oleh Rāgib al-‘Aṣfahāni yang memaknai kata wasaṭ dengan titik tengah, seimbang tidak 

terlalu ke kanan dan juga tidak terlalu ke kiri, yang di dalamnya mengandung makna keadilan, 

kemuliaan, dan persamaan.43 

Adapun jika istilah moderasi (wasaṭiyah) di atas dikaitkan dengan ranah agama, baik 

dalam konteks umat yang beragama maupun praktek kehidupan beragama yang kemudian 

dikenal dengan istilah moderasi beragama maka dapat dipahami sebagai sebuah cara pandang, 

sikap, dan prilaku yang selalu mengambil posisi di tengah-tengah, selalu bertindak adil, dan 

tidak ekstrem dalam praktik beragama yang berlandaskan pada sumber terpercaya, seperti 

teks-teks agama, konstitusi negara, maupun kearifan lokal yang sudah menjadi kesepakatan 

bersama.  

 

D. Indikator Moderasi Beragama 

Untuk mengetahui moderat atau ekstremnya sebuah cara pandang, sikap, dan prilaku 

beragama, perlu adanya indikator moderasi beragama. Setidaknya ada empat indikator dalam 

moderasi beragama, terkhusus dalam konteks kehidupan bernegara, di antaranya adalah 

sebagai berikut: 

1. Komitmen Kebangsaan 

Dalam konteks berbangsa dan bernegara, adanya komitmen kebangsaan merupakan 

indikator penting. Karena akan berpengaruh pada cara pandang dan ekspresi keagamaan 

seseorang terhadap ideologi kebangsaan. Dalam konteks Indonesia yang berideologi pancasila, 

maka dalam komitmen kebangsaannya adalah penerimaan umat beragama terhadap prinsip-

prinsip berbangsa yang tertuang dalam konstitusi UUD 1945 dan semua regulasi yang berada 

                                                             
41 Al-Qurṭubi, Al-Jāmi’ Li Ahkām Al-Qur’ān (Tafsir Al-Qurṭubi),  Vol. 10, 538.  
42 Ibnu ‘Ashūr, Al-Taḥrīr wa Al-Tanwīr (Tunis: Dar at-Tūnisiyyah, 1984), Juz. 2, 17-18. 
43 Rāgib al-‘Aṣfahāni, Mufradāt Alfāz Al-Qur’an (Damaskus: Dār al-Qolam, t.th), Jil. 2, 53. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

32 

di bawahnya.44 Adapun semua sistem negara yang lahir dari gerakan dan pemikiran keagamaan 

seperti khilafah, maupun daulah islamiyah yang berseberangan dengan prinsip negara tentu 

tidak dibenarkan karena tidak sesuai dengan komitmen kebangsaan yang telah disepakati oleh 

pejuang dan pendiri bangsa.45  

Dengan demikian, maka visi moderasi beragama di sini adalah tidak secara ekstrem 

memaksakan satu agama menjadi ideologi negara, juga tidak mencerabut ruh dan nilai-nilai 

spiritual agama dari ideologi negara. Dari sini kemudian muncul pernyataan yaitu 

mengamalkan ajaran agama adalah sama dengan menjalankan kewajiban sebagai warga 

negara, sebagaimana menunaikan kewajiban sebagai warga negara adalah wujud pengamalan 

ajaran agama.46 

2. Toleransi 

Toleransi merupakan sikap memberi ruang dan tidak mengganggu hak orang lain untuk 

berkeyakinan, mengekspresikan keyakinannya, dan menyampaikan pendapat, sekalipun 

semuanya itu jauh berbeda dengan apa yang diyakini. Di samping itu, toleransi juga disertai 

sikap menerima, menghormati orang yang berbeda dengan dirinya, serta selalu positive 

thinking. Dalam konteks kehidupan demokrasi, toleransi memiliki peran penting dalam 

menghadapi berbagai tantangan yang muncul karena adanya perbedaan. Sebab dengan 

toleransi, masyarakat akan memiliki kepekaan yang tinggi terhadap segala macam perbedaan 

yang muncul di tengah-tengah kehidupan mereka. Bukan hanya kepekaannya terhadap adanya 

perbedaan keyakinan beragama, juga terhadap beragamnya suku, ras, jenis kelamin, maupun 

budaya.47  

3. Anti Radikalisme dan Kekerasan 

Dalam konteks moderasi beragama, munculnya radikalisme dan kekerasan di tengah-

tengah masyarakat disebabkan oleh pemahaman keagamaan yang sempit. Ditambah lagi, 

pemahaman tersebut berkembang menjadi sebuah ideologi dan paham yang berkeinginan 

untuk melakukan perubahan sistem sosial dan politik dengan menggunakan cara-cara 

kekerasan atas nama agama, baik kekerasan fisik maupun verbal dan pikiran. Pada umumnya, 

                                                             
44 Departemen Agama RI, Moderasi Beragama, 46.  
45 Said Agil Husin Al-Munawwar, Fikih Hubungan Antar Agama (Jakarta: Ciputat Press, 2003), 13.  
46 Departemen Agama RI, Moderasi Beragama, 46.  
47 Said Agil Husin Al-Munawwar, Fikih Hubungan Antar Agama, 13-14.  

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

33 

kelompok radikalisme menginginkan perubahan sistem politik dapat dituntaskan dalam tempo 

yang sesingkat-singkatnya. Namun dalam proses upaya perubahannya, kelompok radikalisme 

dianggap ekstrem bahkan dikaitkan dengan tindakan terorisme. Hal ini disebabkan oleh 

tindakannya yang menghalalkan segala cara agar keinginannya dapat terwujud.48  

4. Akomodatif terhadap Budaya Lokal 

Sebagian kelompok ekstrem menganggap bahwa upaya mempraktekan tradisi dan 

budaya dalam beragama adalah sebuah tindakan yang mengotori kemurnian agama, sehingga 

dianggap tidak akomidatif terhadap tradisi dan kebudayaan, karena keduanya merupakan 

sesuatu yang terpisah dan tidak bisa dipersatukan.49 Adapun bagi kelompok moderat, tradisi 

dan budaya tidaklah sepenuhnya tertolak, melainkan dapat menerimanya dengan ramah sejauh 

tidak bertentangan dengan pokok-pokok ajaran agama. Sehingga dengan penerimaan ini, 

praktek dan prilaku beragamanya menjadi akomodatif terhadap budaya lokal, tradisi 

keberagamaannya pun tidak kaku.50 Di samping itu juga, agama akan dapat diterima dengan 

baik dan mengakar dengan kuat tanpa harus adanya perselisihan dan perdebatan ataupun 

persoalan yang lainnya.51 

 

E. Moderasi di antara Ekstrem Kiri dan Ekstrem Kanan 

Dalam posisinya, moderasi berada di tengah-tengah antara dua sisi ekstrem, yaitu 

ekstrem kanan dan ekstrem kiri dengan menekankan pentingnya internalisasi ajaran agama 

secara substantif di satu sisi, dan melakukan kontekstualisasi teks agama di sisi lain. 

52Pertama, Esktrem kiri (Liberal) merupakan sebuah cara pandang, sikap, dan prilaku 

beragama yang cenderung secara ekstrem mendewakan akalnya dalam menafsirkan ajaran 

agama. Sebagai contoh: terdapat sebuah penafsiran tentang halalnya hubungan seks di luar 

nikah dengan bersandar pada teks Al-Qur’an tentang milk al-yamin (hamba sahaya/budak).53 

                                                             
48 Nurul Maarif H, Islam Mengasihi Bukan Membenci, (Bandung: Mizan Pustaka, 2017), 143-144. 
49 Ali Muhtarom, dkk, Moderasi Beragama: Konsep, Nilai, dan Strategi Pengembangannya di Pesantren (Jakarta: 

Yayasan Talibuana Nusantara, 2020), 54. 
50 Abdullah Saeed, Al-Qur’an Abad 21: Tafsir Kontekstual, diterjemahkan oleh Ervan Nurtawab (Bandung: 

Mizan, 2016), 38-46. 
51 Ali Muhtarom, dkk, Moderasi Beragama, 57-58. 
52 Departemen Agama RI, Moderasi Beragama, 47. 
53 Edy Sutrisno, Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan, Julnal Bimas Islam, Vol. 12, No. 2 

(2019): 328-329. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

34 

Penafsiran ini dipandang ekstrem, sebab dalam penerapan konteks tafsirnya terlampau jauh 

dari maksud teks tersebut. Karena memang secara kultural tradisi perbudakan sudah 

dihilangkan. Maka dari sini telah nampak bahwa kelompok ekstrem kiri atau liberal telah 

terjebak oleh akalnya yang terbatas. Mereka tidak mampu menangkap substansi dari teks 

tersebut untuk diterapkan dalam konteks jaman sekarang.54 

Kedua, Ekstrem kanan (ultra-konservatif) merupakan sebuah cara pandang, sikap, dan 

prilaku beragama yang cenderung secara ekstrem mengalami kekakuan dalam menafsirkan 

ajaran agama tanpa mempertimbangkan konteks. Sehingga mereka sering kali terkurung  pada 

sisi pemahaman agama, pandangan, sikap dan prilaku yang bersikukuh merasa benar sendiri 

dan menolak untuk menerima pandangan lain.55 Oleh karena itu, kelompok ekstrem kanan ini 

bisa dideteksi dari ciri-ciri berikut: 

1. Memiliki pandangan, sikap dan prilaku fanatik terhadap satu tafsir keagamaan saja. 

2. Menolak pandangan lain yang berbeda, meskipun ia mengetahui adanya pandangan 

tersebut. 

3. Melakukan ancaman dan berusaha melenyapkan kehadiran pandangan orang lain yang 

berbeda.56 

Dilihat dari sisi konseptual, pandangan, sikap dan praktik beragama,  kelompok 

ekstrem kanan atau ultra-konservatif juga sering kali memunculkan pandangan teosentris yang 

ekstrem yaitu memaknai ibadah sebagai bentuk upaya “membahagiakan Tuhan” dan 

“memuaskan hasrat ke-Tuhanan” melalui sejumlah ritual ibadah.57 Karena yang tertanam 

dalam pikiran kelompok ekstrem ini adalah adanya sebuah imajinasi “demi membela Tuhan”. 

Kemudian, di sisi yang lain kelompok ekstrem kanan ini justru mengabaikan pandangan 

antroposentrismenya yang memandang agama dari sisi nilai dan fungsinya terhadap 

kemanusiaan. Karena memang esensi dari adanya agama adalah untuk memelihara harkat dan 

martabat kemanusiaan, dan menolak tindakan terorisme yang dapat merenggut ratusan nyawa 

yang tidak bersalah.58 

                                                             
54 Departemen Agama RI, Moderasi Beragama, 48. 
55 Khairuddin Tahmid, Urgensi Madrasah Da’i Wasaṭiyah MUI, Buletin Al-Ukhwah (Lampung: Komisi Dakwah 

MUI Lampung, 2018): 1.  
56 Departemen Agama RI, Moderasi Beragama, 48. 
57 Abu Yasid, Membangun Islam Tengah (Yogyagakarta: Pustaka Pesantren, 2010), 37-38. 
58 Departemen Agama RI, Moderasi Beragama, 49. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

35 

Dengan demikian, maka moderasi beragama menjadi sebuah kebutuhan di tengah-

tengah masyarakat. Sebab dalam moderasi beragama sangat menekankan pada praktik 

beragama jalan tengah, alternatif jalan keluar, baik untuk memperkokoh upaya internalisasi 

nilai-nilai moral spiritual agama, maupun untuk menciptakan kehidupan beragama yang tidak 

mengandung kekerasan. Begitu pula dalam konteks berbangsa dan bernegara, dalam visinya, 

moderasi beragama tidak secara ekstrem memaksakan satu agama menjadi ideologi negara, 

juga tidak mencerabut ruh dan nilai-nilai spiritual agama dari ideologi negara. Sebab salah 

satu indikator dari moderasi beragama dalam konteks berbangsan dan bernegara adalah 

komitmen kebangsaan yang tidak memonopoli ideologinya pada satu agama.59 

 

F. Moderasi (wasaṭiyah) Beragama Perspektif Sayyid Quṭub 

Moderasi beragama merupakan istilah turunan (pengkhususan atau pembatasan objek) 

dari moderasi, karena ketika berbicara tentang moderasi maka cakupan objeknya sangat luas. 

Namun, menurut hemat penulis moderasi beragama itu sendiri masih bersifat umum. Dalam 

penelitian Miftahuddin mengungkapkan bahwa moderasi beragama dapat diterapkan pada 

berbagai aspek, di antaranya yaitu: Moderasi dalam akidah, ibadah, muamalah, politik 

(pemerintahan), hukum, penciptaan manusia dan alam semesta.60 Oleh karenanya, perlu 

kiranya terdapat pembatasan dan pengkhususan bahasan yang lebih mengkrucut guna 

menjawab permasalahan yang telah dipaparkan di atas. Adapun dalam kesempatan kali ini, 

penulis akan berfokus pada moderasi beragama dalam aspek akidah dan politik (pemerintahan) 

di dalam tafsir Fî Ẓilāl Al-Qur’an karya Sayyid Quṭub. 

Di samping adanya penekanan batasan di atas, penulis juga hanya akan membatasi 

kajian pada salah satu ayat yang menjadi sumber utama adanya ajaran dan perintah untuk 

bersikap moderat. Para ulama sepakat bahwa salah satu ayat yang menjadi sumber utama 

ajaran tersebut adalah surah al-Baqarah ayat 143.61 Ayat tersebut telah menjadi pompa 

semangat bagi jiwa umat Islam untuk menjadi diri yang sempurna dan agung, baik semangat 

untuk mensukseskan cita-cita terciptanya kedamaian, keserasian, keseimbangan maupun 

                                                             
59 Departemen Agama RI, Moderasi Beragama, 22. 
60 Muhammad Miftahuddin, dkk, “Moderasi Beragama dalam Situs Tafsirquran.id”, Islamika Inside: Jurnal 
Keislaman dan Humaniora, Vol. 6, No. 2 (2020): 75. 
61 Masdar Hilmi, “Whitmasdarher Indonesia’s Islamic Moderaism?: 26. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

36 

keadilan dalam hal apapun.62 Hal ini tak terkecuali bagi Sayyid Quṭub yang memiliki cita-cita 

untuk terciptanya kedamaian, keadilan dan keseimbangan dalam sebuah kehidupan seperti 

yang terdapat dalam kitab tafsirnya yaitu Fî Ẓilāl Al-Qur’an. 

1. Aspek Akidah 

Menurut Sayyid Quṭub, akidah memiliki posisi yang sangat central, karena akidah 

bukan hanya sebatas sebuah keyakinan, melainkan juga sebagai metode yang dapat 

menjalankan roda kehidupan dengan adil dan seimbang. Namun, posisi central tersebut tidak 

dimiliki oleh semua akidah, melainkan hanya dimiliki oleh akidah yang memiliki karakter 

moderat dan berasal dari pemilik kebenaran. Sedangkan akidah yang ekstrem tidak memiliki 

posisi central tersebut, melainkan sebagai bentuk kejahiliahan yang akan berdampak pada 

rendahnya mutu kehidupan manusia.63 

Fakta sejarah mengungkapkan bahwa, secara garis besar terdapat dua jenis akidah 

ekstrem pada zaman Rasululllah, yaitu: Pertama, akidah yang hanya meyakini sesuatu yang 

imateri. Kedua, akidah yang hanya meyakini sesuatu yang materi. Akidah yang pertama 

berkeyakinan bahwa kebenaran yang hak adalah yang immateri, dan sesuatu yang materi 

hanyalah tipu daya terhadap diri. Adapun akidah yang kedua berkeyakinan bahwa kebenaran 

yang hak adalah yang materi, dan sesuatu yang imateri hanyalah bentuk khalayan semata.64 

Oleh karena adanya kedua akidah ini, Sayyid Quṭub berspekulasi bahwa telah terjadi 

kesalahpahaman pada benak mereka, yaitu: pertama, mereka menolak kepercayaan akan 

adanya Tuhan sebagai satu-satunya sumber dan tolok ukur kebenaran. Kedua, mereka menolak 

adanya unsur jasmani dan rohani dalam diri manusia. Ketiga, mereka menolak terdapatnya 

dimensi transenden dari alam manusia. Sehingga dengan ekstremnya akidah inilah berdampak 

pada keterjebakan dan ketendensian pemikirannya.65 

Untuk menangani situasi di atas maka perlu adanya keseimbangan dalam akidah yang 

mampu menjadi penengah di antara dua kutub ekstrem di atas. Akidah ini harus berbeda dari 

keduanya, yaitu memiliki keyakinan yang tidak tendensi pada salah satu sisi, meyakini bahwa 

kebenaran yang hak adalah yang imateri dan tidak mengingkari yang materi karena yang 

                                                             
62 Afrizal Nur dan Mukhlis Lubis, Konsep Wasaṭiyah dalam Al-Qur’an, 206. 
63  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 149-159. 
64  Sihabuddin Afroni, “Makna Ghuluw dalam Islam: Benih Ekstremisme Beragama”, dalam Wawasan: Jurnal 
Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, Vol. 1, No. 1 (2016): 75. 
65  Nuim Hidayat, Sayyid Quṭub, 45. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

37 

materi merupakan bentuk manifestasi dari yang imateri. Selain itu juga, akidah ini harus 

bersumber dari sumber yang benar, sumber yang qath’i, sumber yang jauh dari keraguan, dan 

terbebas dari kesalahan. Adapun satu-satunya akidah yang moderat, paling benar, qath’i, dan 

terbebas dari kesalahan adalah yang bersumber dari Allah swt yaitu akidah Islam.66 Hal ini 

dapat dilihat dalam surah al-Baqarah ayat 143 : 

سُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْداً سَطًا لِِّتكَُوْنوُْا شُهَداَۤءَ عَلىَ النَّاسِ وَيكَُوْنَ الرَّ ةً وَّ كُمْ امَُّ لِكَ جَعلَْنَٰ  وَكَذَٰ

 “Dan demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) ”umat pertengahan” 
agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad) 
menjadi saksi atas (perbuatan) kamu…..”.67 
 
Di dalam tafsirannya, dijelaskan bahwa kata (سَطًا ةً وَّ  ditafsiri sebagai  umat (امَُّ

pertengahan atau adil dan pilihan. Dengan demikian, maka dengan turunnya ayat ini Allah swt 

telah menentukan dan menjadikan umat Islam sebagai umat yang adil dan pilihan dengan 

mengemban sebuah tugas yaitu ( ِلِتكَُوْنوُْا شُهَداَۤءَ عَلىَ النَّاس) “ menjadi saksi atas manusia 

seluruhnya”. Dalam makna bahwa umat Islam menjadi penegak keadilan di tengah-tengah 

umat manusia.68  

Adapun dalam kalimat (ًسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدا  dalam konteks kalimat ini Allah ,(وَيَكُوْنَ الرَّ

menekankan bahwa dijadikannya umat Islam sebagai penegak keadilan bukanlah hanya 

sekedar status agamanya, melainkan juga berkat pondasi agamanya yang sempurna yaitu 

Akidah Islam, belum lagi dengan adanya konstitusi yang tiada bandingannya yaitu kitab suci 

Al-Qur’an. Oleh karena itu, selain Allah menjadikan umat Islam sebagai saksi atas seluruh 

umat manusia, Allah juga menjadikan rasul-Nya sebagai saksi atas seluruh umat Islam yaitu 

sebagai pemberi peringatan dan petunjuk kepada umat Islam di dalam proses mengemban 

tugas tersebut agar tidak melenceng dari hakikat keislamannya (akidah Islam). Artinya bahwa 

jika umat Islam selalu berpendirian kokoh terhadap Akidah dan ajarannya maka ia akan 

menjadi umat terbaik sebagaimana yang dimaksud pada ayat di atas. Sehingga dengan sebab 

inilah, Allah menjadikannya sebagai umat pilihan yaitu umat yang menjadi penegak keadilan 

di tengah-tengah umat manusia.69  

                                                             
66  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 156-158. 
67  Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, 22. 
68  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 158. 
69  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 158. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

38 

Adapun bentuk kesempurnaan dalam akidah Islam ini diwujudkan dengan karakternya 

yang adil dan tidak ekstrem. Dalam orientasinya, akidah Islam ini selalu mengindahkan 

terciptanya keadilan bukan keẓaliman, selalu menjadi penengah dan tidak ekstrem kanan 

maupun kiri.70 Akidah ini tidak hanya berpengaruh pada kualitas kehidupan umat Islam 

semata, melainkan seluruh umat manusia demi kemaslahatan bersama. Karena menurut Sayyid 

Quṭub, akidah Islam ini ibarat cahaya yang mampu menyinari dirinya dan sekelilingnya 

dengan terang benderang pada sebuah hati dan ruhnya. Sehingga dengan cahaya ini dapat 

menghiasi kehidupan dengan terang benderang, tanpa kesamaran dan kekaburan. Berbeda 

dengan yang lainnya, ia ibaratkan dengan sebuah kegelapan, sehingga dengan kegelapan itu 

hanya akan terjadi sebuah kesamaran, kesesatan dan cenderung menimbulkan konflik karena 

terselimuti oleh hawa dan nafsu.71 

Maka sejauh ini, dapat penulis simpulkan bahwa dalam pandangan Sayyid Quṭub 

ketika berbicara terkait keseimbangan dalam akidah atau akidah yang moderat maka pada 

hakikatnya hal itu merujuk kepada akidah Islam. Karena menurutnya tidak ada akidah yang 

moderat kecuali akidah Islam. 

Oleh karenanya, Sayyid Quṭub menyatakan di dalam kitab tafsirnya: 

“Umat Islam adalah Ummatan Wasaṭan dalam Tashawwur (pandangan, pemikiran, 

persepsi) dan Akidah (keyakinan). Umat Islam bukanlah umat yang semata-mata 

bergelut dan terhanyut dengan ruhiah (rohani) dan juga bukan umat yang semata-mata 

beraliran materi (materialisme). Akan tetapi, umat Islam adalah umat yang pemenuhan 

nalurinya seimbang dan bersesuaian dengan pemenuhan jasmani. Dengan 

keseimbangan ini akan bisa meningkatkan ketinggian mutu kehidupan”.72 

 

Adapun dalam menyikapi hakikat sebuah akidah, Sayyid Quṭub membaginya menjadi 

dua macam, yaitu keimanan (kebenaran) dan kekafiran (kesesatan). Di antara keduanya 

terdapat batasan-batasan, yaitu mengkategorikan keimanan (kebenaran) sebagai umat yang 

berpegang teguh pada Allah swt, sedangkan kekafiran (kesesatan) berpegang teguh pada ṭāgut. 

Maksud ṭāgut (variasi kata dari ṭugyān) di sini adalah segala sesuatu yang melampaui 

kesadaran, melanggar kebenaran, melampaui batas dan tidak berpedoman kepada akidah dan 

syariat yang telah ditetapkan oleh Allah. Adapun salah satu yang termasuk dalam kategori 

                                                             
70  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 156-157. 
71  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 343-345. 
72 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

39 

ṭāgut adalah setiap manhaj “tatanan dan sistem” yang tidak berpijak pada peraturan Allah. 

Begitu juga setiap pandangan, perundang-undangan, peraturan, kesopanan, atau tradisi yang 

tidak berpijak pada peraturan Allah.73 Artinya bahwa segala sesuatu yang mengingkari semua 

ini dalam segala bentuk dan model maka termasuk dalam kategori ṭāgut.74 

Menurutnya, tidak ada hakikat yang lebih jeli daripada pengungkapan iman dengan 

cahaya, kekafiran dengan kegelapan. Iman adalah cahaya yang membimbing kepada jalan yang 

satu, yaitu cahaya yang menyibak jalan menuju undang-undang alam ciptaan Allah, sehingga 

gerak-gerik langkahnya sesuai dengan hukum alam di sekitarnya. Ia berjalan di jalan hidupnya 

menuju Allah dengan tenang dan lemah lembut, tidak kasar dan tidak berbenturan sana-sini, 

serta tidak terombang-ambing kesana-sini. Adapun kesesatan kekafiran adalah kegelapan yang 

bermacam-macam dan beraneka ragam. Di antaranya seperti kegelapan hawa nafsu, 

kebingungan, kesombongan, melampaui batas, kelemahan, kehinaan, riya, nifak, kerakusan, 

kegila-gilaan, keragu-raguan dan ketidakstabilan. Semua kegelapan ini dapat terjadi di saat 

manusia menyimpang, tidak menerima, dan tidak berpedoman kepada selain manhaj Allah.75   

Bukan hanya itu, seseorang yang mengimani Allah dan mengikuti syariat-Nya tidak 

boleh mengikuti sesuai hawa nafsunya, yaitu mengambil yang satu dan meninggalkan yang 

lain sesuai dengan kesukaan dan kepentingannya, atau bahkan mencampuradukan dengan 

petunjuk selain dari Islam (ber-ta’asshub terhadap metode selain dari Islam). Melainkan, harus 

mengikutinya secara menyeluruh dan sungguh-sungguh.76 Sebab dengan diutusnya rasul 

menandakan bahwa Allah telah menunjukan jalan kebenaran kepada manusia, dan 

dijadikannya Nabi Muhammad sebagai Nabi dan Rasul terakhir menunjukan bahwa nilai-nilai 

kebenaran yang dibawanya telah sempurna dan paripurna yang tiada bandingannya.77 Maka 

sudah tidak ada alasan lagi untuk mencomot dari selain Islam, melainkan harus mau mengikuti 

petunjuknya secara menyeluruh tanpa setengah-setengah dan mencampuradukannya. Adapun 

barang siapa yang mencampuradukannya, maka ia termasuk golongan orang-orang jahiliah 

                                                             
73 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 343-344. 
74 Pemikiran Sayyid Quṭub ini dipengaruhi oleh beberapa tokoh, yaitu pemikiran Hassan al-Banna, Maulana al-

Maududi, Ibn Taimiyah. Lihat, John L. Esposito, Unholy War: Teror Atas Nama Islam, diterjemahkan oleh 

Shafrudin Hasani (Yogyakarta: Ikon Teralotera, 2003), 71. 
75  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 345. 
76  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 156.  
77  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 15, 235. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

40 

yang kafir yaitu orang yang sedang berada dalam kesesatan.78 Sungguh kebenaran itu hanya 

satu, tidak berbilang, sedangkan kesesatan itu bermacam-macam dan beraneka ragam.79 

Dengan demikian, penulis melihat di samping Sayyid Quṭub berpandangan bahwa satu-

satunya akidah moderat yang mesti diimani adalah akidah Islam, ia juga mensyaratkan bahwa 

dalam keimanannya harus dibarengi dengan menjalankan syariat Islam secara menyeluruh 

sebagai bukti keimanannya. Jikalau di dalamnya terdapat percampuradukan dengan selain dari 

Islam maka ia termasuk golongan orang-orang jahiliah yang kafir yaitu orang yang sedang 

berada dalam kesesatan (kekafiran). Karena menurutnya kebenaran (keimanan) itu cuma satu 

dan kesesatan (kekafiran) adalah mermacam-macam dan beraneka ragam.  

2. Aspek Politik 

Dalam sebuah kehidupan pasti tidak akan jauh dengan dunia politik. Adapun maksud 

politik di sini yaitu segala sesuatu yang berkaitan dengan penyelenggaraan 

pemerintahan/kekuasaan yang di dalamnya terdapat seorang penguasa atau pemerintah yang 

memiliki wewenang untuk menjalankan sebuah roda kehidupan di wilayahnya dalam mencapai 

kebaikan bersama sesuai konstitusi yang telah ditetapkan.80 

Di dalam Islam, Allah swt sudah menyinggung masalah ini dalam kitab sucinya, yaitu 

yang tercantum pada surah al-Baqarah ayat 30. 

   
ىِٕكَةِ اِنِّيِْ جَاعِلٌ فىِ الْْرَْضِ خَلِيْفَةً ۗۗ وَاذِْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَٰۤ  

“Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat “Aku hendak 
menjadikan khalifah di bumi”.”81 
 

Ayat di atas telah mengajarkan kepada manusia bahwa salah satu fitrah diturunkannya 

manusia ke bumi adalah menjadi khalifah di muka bumi. Khalifah dalam makna seorang 

pengatur atau pemimpin yang akan memikul beban amanah untuk mengatur sekelumit 

kehidupan yang mencakup manusia dan alam sekitar.82 

Namun, dengan fitrahnya sebagai manusia yang dalam dirinya diselimuti oleh hawa 

nafsu, sering kali dalam kebijakan peraturan atau konstitusinya cenderung berorientasi pada 

hal duniawi saja tanpa menyentuh sisi ruhani dan menggunakan akal manusia sebagai sumber 

                                                             
78  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 14, 75.  
79  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 345. 
80  Bambang Istianto, Demokratisasi Birokrasi (Jakarta: Mitra Wacana Media, 2011), Cet. 1, 21-22. 
81  Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, 6. 
82  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 70. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

41 

utamanya. Padahal menurut Sayyid Quṭub, kecondongan kepada duniawi dan akal hanya akan 

menyebabkan adanya ketidakadilan dan kehancuran. Maka perlu adanya sebuah sistem 

pemerintahan yang moderat, yaitu yang tidak hanya berorientasi pada sisi duniawi tapi juga 

sisi ruhani dan memandu seorang penguasa dengan wahyu agar selalu ada dalam jalur keadilan 

dan keseimbangan. Maka bagi Sayyid Quṭub, hadirnya agama merupakan sebuah keniscayaan 

dari Tuhan sebagai bentuk rahmat terhadap hambanya guna menjadi sumber konstitusi 

sekaligus benteng bagi jiwa seorang penguasa agar selalu tegak lurus dalam menggapai 

kehidupan yang penuh dengan keadilan dan keseimbangan. Artinya bahwa seorang penguasa 

tidak boleh menggunakan akal secara mutlak dalam penentuan hukumnya. Melainkan, seorang 

penguasa harus menjadikan agama (syariat) sebagai sumber hukum dan menjadikan 

pemerintahannya sebagai wadah/institusi yang menjalankannya.83  

Akan tetapi, Sayyid Quṭub menekankan bahwa tidak semua agama memiliki posisi 

agung tersebut dan juga tidak semua orang memiliki keistimewaan menjadi penegak keadilan 

dan keseimbangan di tengah-tengah manusia. Sebab keduanya mesti bersumber dan 

ditentukan oleh sang pemilik kebenaran, yaitu Allah swt.84Turunnya surah al-Baqarah ayat 

143 adalah jawaban dari pertanyaan tentang apa dan siapa yang menjadi pemilik peran dan 

amanah di muka bumi. Dalam tafsirannya, Sayyid Quṭub menjelaskan bahwa salah satu tujuan 

diturunkannya ayat ini adalah pemberian mandat dan penganugerahan kepada umat Islam 

sebagai umat yang memiliki posisi kedudukan paling agung berkat kesempurnaan akidah dan 

syariatnya (agama Islam), dengan mengemban tugas untuk menjadi saksi bagi umat manusia 

yang lainnya. Adapun makna menjadi saksi di sini adalah seperangkat amanah yang amat besar 

dari Allah swt untuk menegakan sebuah keadilan dan keseimbangan di tengah-tengah 

kehidupan manusia. Sebagai bentuk rahmat kasih sayang-Nya dan sekaligus untuk 

memuluskan tugas mereka di muka bumi, Allah menurunkan hukum-hukum terbaik kepada 

mereka berupa kitab suci Al-Qur’an yang diturunkan melalui Nabi Muhammad saw.85 

Pemahaman ini bersumber dari sebuah penggalan ayat yang dianggap memiliki posisi 

sangat central yaitu (ةً وَسَطًا  Sayyid Quṭub menafsirkannya sebagai umat pertengahan atau-,(أمَُّ

adil dan pilihan-. Bahkan ia memaknakan kata wasaṭ dengan segala makna yang ada seperti 

                                                             
83  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 235. 
84  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 156. 
85  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 156-158.  

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

42 

wisāṭah yang berarti bagus dan utama, wasaṭ yang berarti adil dan seimbang, atau dari kata 

wasaṭ  dalam arti material indrawi. Menurutnya, kata umat di sini menunjuk kepada umat 

Islam sebagai sebuah anugrah yang diberikan oleh Allah. Sebuah umat yang menduduki posisi 

sebagai umat pertengahan dalam Taṣawwur “pandangan, pemikiran, persepsi”,86 pemikiran 

dan perasaan,87 peraturan dan keserasian hidup,88 ikatan dan hubungan,89 tempat,90 dan 

zaman.91 Sehingga dengan menduduki posisi yang agung ini, secara otomatis kedudukannya 

itu menjadi sebuah tugas bagi umat Islam yaitu ( ِلِتكَُوْنوُْا شُهَداَۤءَ عَلىَ النَّاس) “menjadi saksi atas 

manusia seluruhnya”. 

Dengan demikian, menurut Sayyid Quṭub umat Islam di sini menjadi satu-satunya 

umat yang menjadi penegak keadilan di tengah-tengah manusia. Penegak di sini dalam konteks 

dunia politik. Sebab dengan politik, maka semua ide-idenya dapat diperhitungkan, sehingga 

                                                             
86 Umat Islam adalah “umat pertengahan” dalam Taṣawwur “pandangan, pemikiran, persepsi”, artinya bahwa 

umat Islam bukanlah umat yang semata-mata bergelut dan terhanyut dengan ruhiah (rohani) dan bukan umat 

yang semata-mata beraliran materi (materialisme). Akan tetapi, umat Islam adalah umat yang pemenuhan 

nalurinya seimbang dan bersesuaian dengan pemenuhan jasmani. Sehingga dengan keseimbangan ini akan bisa 

meningkatkan ketinggian mutu kehidupan. Lihat, Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, 158-159. 
87 Umat Islam adalah “umat pertengahan” dalam pemikiran dan perasaan. Artinya bahwa umat Islam bukanlah 

umat yang beku dan stagnan dengan apa yang diketahui. Juga bukan umat yang tertutup terhadap eksperimentasi 

ilmiah dan pengetahuan lain. Mereka juga bukan umat yang mudah mengikuti suara-suara yang didengung-

dengungkan orang lain dengan taklid buta seperti taklidnya kera yang lucu. Akan tetapi umat Islam adalah umat 

yang berpegang pada pandangan hidup, manhaj, dan prinsip-prinsipnya. Lihat, Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-
Qur’an, 159. 
88 Umat Islam adalah “umat pertengahan” dalam peraturan dan keserasian hidup. Artinya bahwa umat Islam tidak 

hanya disibukkan kehidupannya dengan perasaan dan hati nurani, juga tidak terhenti dengan adab dan aturan 

manusia. Melainkan, umat Islam mengangkat hati nurani manusia dengan sebuah aturan yang bersifat 

menyeluruh yaitu aturan yang berasal dari Allah swt. Lihat Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 
89 Umat Islam adalah“umat pertengahan” dalam ikatan dan hubungan. Artinya bahwa umat Islam memiliki peran 

besar di dalam menegakan keadilan dan keseimbangan di dalam sebuah ikatan dan hubungan di antara manusia, 

baik individu terhadap individu maupun individu terhadap masyarakat ataupun sebaliknya. Maka umat Islam 

melarang setiap individu terbuai dalam kenyamanan akan keindividualannya terlebih dalam kepentingannya 

sendiri, melainkan harus memberikan nilai positif terhadap masyarakat terlebih lagi kepada negara. Begitu pula 

sebaliknya sebagai masyarakat ataupun negara harus memberikan nilai positif terhadap setiap individunya. Lihat, 

Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 
90 Umat Islam adalah “umat pertengahan” dalam tempat. Yakni, satu tempat di permukaan bumi, di mana umat 

Islam ada di seluruh pelosoknya baik di barat, utara, timur, maupun selatan. Dengan posisi ini, umat Islam 

menjadi saksi atas manusia lainnya. lihat Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 
91 Umat Islam adalah “umat pertengahan” dalam zaman. Yakni, mengakhiri masa anak-anak dan menyongsong 

masa kedewasaan berpikir. Tegak di tengah-tengah mengikis segala khurafat dan takhayul yang melekat karena 

terbawa dari zaman kebodohan dan kekanak-kanakan, dan memelihara kemajuan akal yang dikendalikan oleh 

hawa nafsu setan. Tegak mempertemukan ajaran-ajaran Nabi berupa risalah Tuhan yang berkenaan dengan 

kerohanian, dengan bahan-bahan yang ada padanya yang dinamis dan lancar mengikuti akal pikiran. Kemudian 

menyalurkannya ke jalan taufik dan hidayah serta menghindarkan dari kesesatan. Lihat Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî 
Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

43 

semua problem dapat diselesaikan dengan bijak dan adil dan akan nampak mana yang hak dan 

mana yang batil. Adapun politik yang dimaksud oleh Sayyid Quṭub adalah politik Islam. 92  

Seperti yang telah dipaparkan di dalam kitab tafsirnya: 

“Umat Islam adalah umat pertengahan” atau adil dan pilihan serta menjadi saksi atas 

manusia seluruhnya. Maka ketika itu umat Islam menjadi penegak keadilan dan 

keseimbangan di antara manusia, maka akan tampak dalam diri umat ide-idenya yang 

standar, dan akan diperhitungkan nilai-nilai, pandangan-pandangan, tradisi-tradisi, dan 

syiar-syiarnya. Dengan ide tersebut akan diterangkan dan dipecahkan problem-problem 

yang terjadi. Dari ide-ide ini akan tampak mana perkataan yang hak dan yang batil 

dengan standar hukum shara’, bukan dengan standar hukum buatan manusia baik dari 

gambaran-gambarannya, tata nilainya, maupun pertimbangan-pertimbangannya.93  

 

Adapun terkait politik Islam itu sendiri, Sayyid Quṭub merumuskannya ke dalam 

sebuah istilah bernama Supranasional (kesatuan seluruh dunia Islam), yaitu sebuah konsep 

yang menghendaki adanya negara yang menyeluruh, melampaui sekat-sekat geografis, etnis 

dan nasionalisme yang berdasar pada ketentuan Islam. Ia sangat meyakini bahwa syariat Islam 

turun ke muka bumi semata-mata tidak hanya membimbing dari sisi spiritualitas saja, 

melainkan juga untuk membimbing manusia menegakkan “kerajaan Allah swt” di bumi. 

Karena menurutnya antara negara dan agama merupakan satu kesatuan yang tidak bisa 

dipisahkan.94 

Baginya, konsep politik Islam ini berbeda dengan yang selainnya. Politik Islam bukan 

hanya menjunjung tinggi persamaan dan pembebasan kasta, melainkan juga harus 

berlandaskan kepada ketundukan sepenuhnya kepada Allah. Selain itu juga, kekuasaan Islam 

memberikan kebebasan kepada non-Muslim dalam menjalankan aktivitas sesuai akidahnya. 

Adapun tuntutan mereka terhadap kekuasaan Islam hanya satu yaitu membayar jizyah, itupun 

untuk kemaslahatan bersama. Karena memang pada dasarnya, kekuasaan Islam 

memberlakukan kebebasan beragama dan berdakwah. Bagi kaum non-Muslim hanya 

diwajibkan untuk mematuhi untuk mematuhi tatanan sosial kemasyarakatan, moral, ekonomi, 

dan pemerintahan yang sesuai dengan ketentuan dalam Islam.95 

                                                             
92  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 158. 
93  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 158. 
94  Sayyid Quṭub, al-‘Adālah al-Ijtimā’iyyah fî al-Islām, (Kairo: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 1967), Cet. 7, 106-120. 
95  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 347. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

44 

Di dalam politik Islamnya, Sayyid Quṭub menawarkan tiga asas politik, yaitu: Pertama, 

keadilan penguasa. Yaitu seorang penguasa harus adil dalam menentukan sebuah kebijakan 

tanpa pandang bulu. Karena setiap individu memiliki hak keadilan yang merata. Setidaknya 

terdapat tiga asas utama keadilan, yaitu: kebebasan jiwa yang mutlak96, persamaan manusia97, 

dan jaminan sosial98. 

Kedua, ketaatan rakyat kepada penguasa. yaitu sebuah kepatuhan rakyat terhadap 

kebijakan dan ketentuan yang dibuat oleh sang penguasa. Namun kepatuhan di sini berkaitan 

erat dengan ketundukannya penguasa terhadap syariat-syariat yang telah diturunkan oleh 

Allah melalui Rasul-Nya. Jika penguasa tidak menerapkan syariat Islam maka ia tidak perlu 

ditatati.  

Ketiga, permusyawaratan antar penguasa dengan masyarakat, yaitu terjadinya 

kesepakatan antar penguasa terkait kerja sama, perjanjian damai dan untuk memastikan 

kesesuaian sasaran terkait keputusan dan kebijakan yang dibuat.99 

Demikianlah pandangan Sayyid Quṭub terkait sistem politik Islam yang menurutnya 

sebuah sistem politik yang terbaik yang mampu menciptakan sebuah keadilan, persamaan dan 

                                                             
96 Kebebasan jiwa yang mutlak, artinya bahwa Islam menjamin adanya kebebasan jiwa secara menyeluruh baik 

maknawi maupun ekonominya. Dengan kebebasan ini, Islam sangat menolak segala bentuk perbudakan. 

Kebebasan ini juga mencakup dalam hal keyakinan berakidah dan berdakwah. Sebab persoalan akidah adalah 

persoalan kerelaan hati dan Islam sangat menghargai itu. Adapun kebebasan berdakwah merupakan bentuk 

perwujudan terhadap kebebasan beragama yang akan selalu mendampinginya. Lihat, Sayyid Quṭub, Ma’ālim Fī 
At-Ṭarīq: Petunjuk Jalan yang Menggetarkan Iman (Yogyakarta: Darul Uswah, 2012), 158. 
97 Persamaan manusia, artinya bahwa Islam tidak mengenal dan menolak sistem kasta. Sebuah sistem yang 

mengkotak-kotakan manusia berdasarkan bangsa maupun kedudukannya. Melainkan, Islam datang dengan 

memploklamirkan adanya kesatuan jenis manusia yang tak memandang dari sisi bangsa maupun kedudukannya,  

semua manusia itu memiliki hak dan kewajiban yang sama, adapun yang membedakannya adalah dari sisi 

ketakwaan kepada Allah swt. Lihat, Sayyid Quṭub, Ma’ālim Fī At-Ṭarīq, 159. 
98 Jaminan sosial, artinya bahwa Islam telah menjamin manusia dalam hal sosial dengan menghadirkan sebuah 

sistem tatanan sosial yang terbaik terhadap manusia yang telah dijamin keadilannya. Sebuah sistem yang 

menolak keras atau menentang adanya sistem tatanan sepihak, yang hanya menguntungkan satu pihak dan 

merugikan pihak lain. Dalam Islam, jaminan sosial di sini terbagi menjadi tiga macam, yaitu: pertama, jaminan 

individu dengan dirinya sendiri. Misalnya, dalam ranah meningkatkan kualitas diri, Islam membebani kepada 

setiap individu untuk selalu mem-protect diri dan hawa nafsu, membersihkan diri dari syahwat, menempuh jalan 

keselamatan dan menjauhi sesuatu yang dapat menyebabkan kehancuran diri. Kedua, jaminan antara individu 

dengan kerabatnya. Islam mengatur sedemikian rupa agar terjadi sebuah keadilan di dalam keluarga. Misalnya 

dalam hal hak dan kewajiban orang tua ke anak atau sebaliknya, kemudian juga dalam masalah hak waris, dll. 

Ketiga, jaminan antara individu dengan masyarakat. Selain ranah keluarga, Islam juga mengatur sedemikian rupa 

ketentuan-ketentuan di antara induvidu dan masyarakat agar terciptanya keadilan dan keharmonisan. Misalnya, 

Islam memerintahkan kepada setiap individu untuk mengerjakan Amar Ma’ruf Nahi Munkar (al-amr bi al-ma’rūf 
wa an-nahī ‘an al-munkar). Lihat, Sayyid Quṭub, Ma’ālim Fī At-Ṭarīq, 159. 
99   Sayyid Quṭub, Ma’ālim Fī At-Ṭarīq, 158.  

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

45 

kebebasan. Sebuah sistem yang sudah disiapkan oleh Allah yang mampu menjadi penengah 

dan penegak keadilan di tengah-tengah kehidupan umat manusia yang sangat kompleks dan 

beragam. 

Akan tetapi, ia menekankan bahwa dengan statusnya sebagai pemegang amanah dan 

demi termeratanya di seluruh muka bumi, maka umat Islam wajib mengamalkan, menerapkan 

dan mendakwahkannya kepada semua umat manusia, yang ia sebut sebagai gerakan jihad.100 

Sebab, jihad di sini tidak hanya dimaknai sebagai peperangan. Peperangan hanyalah 

merupakan salah satu konsekuensi dari jihad. Adapun jihad yang sebenarnya adalah usaha 

untuk membumikan Islam yang benar-benar mengajarkan ketundukan kepada Allah swt 

sehingga mampu membebaskan umat dari segala belenggu yang dibuat oleh sistem jahiliah 

(yang keluar dari ketentuan Allah). Adapun salah satu pergerakan jihad dalam konteks ini 

yaitu melalui jalan politik sebagai fitrahnya umat Islam.101 

Namun, tidak menutup kemungkinan tindakan perang ini dapat diambil sebagai cara 

untuk mengambil kekuasaan dari penguasa jahiliah jika situasinya menghendaki demikian. 

Mengingat bahwa berlakunya sistem terbaik ini (politik Islam) merupakan sebuah keharusan 

dan keniscayaan. Oleh karenanya, jihad melalui angkat pedang akan menjadi sebuah keharusan 

demi berlakunya sistem ini dan untuk menghindari adanya percampuran keaslian Islam dengan 

kejahiliahan manusia.102 Setidaknya ada 3 macam disyariatkannya jihad:103 

Pertama, Islam mensyariatkan jihad untuk membela orang-orang mukmin dari 

gangguan dan fitnah yang ditimpakan musuh-musuh Islam. Juga untuk memberikan jaminan 

keamanan atas jiwa, harta, dan akidah kaum muslimin. Terkhusus dalam hal akidah, maksud 

fitnah di sini adalah memaksa kaum muslimin agar keluar dari akidahnya dengan melakukan 

berbagai kekerasan dan permusuhan. Namun hal ini tidak hanya berlaku untuk akidah kaum 

muslimin saja, namun juga berlaku bagi akidah kaum yang lain. Seperti yang terjadi di andalus, 

terdapat sebuah pembantaian mengatasnamakan akidah terhadap kaum muslimin dan kristen 

non-katolik, kemudian dipaksa untuk masuk dan mengimani akidah kristen katolik. 

                                                             
100  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 
101 Sayyid Quṭub, Ma’ālim Fī At-Ṭarīq, 126.  
102 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 154. 
103 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 346-347. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

46 

Kedua, Islam mensyariatkan jihad untuk menegakan kebebasan berdakwah, setelah 

menetapkan kebebasan berakidah. Adapun di antara bentuk hambatan dan rintangan ini adalah 

adanya peraturan-peraturan dan perundang-undangan yang zalim dan melampaui batas di 

muka bumi yang menghalang-halangi manusia untuk mendengarkan petunjuk dan juga 

memfitnah orang-orang yang sudah mendapat petunjuk. Maka Islam berjihad untuk 

merobohkan tatanan-tatanan yang zalim ini, dan menggantikannya dengan undang-undang 

yang adil dan menjamin kekebasan berdakwah kepada jalan kebenaran di semua tempat, serta 

menjamin kebebasan dan kemerdekaan para juru dakwah. 

Ketiga, Islam mensyariatkan jihad untuk menegakkan peraturannya yang khusus, 

memantapkannya, dan melindunginya di muka bumi. Adapun yang dimaksud dalam peraturan 

ini adalah syariat Islam sebagai hukum yang diturunkan oleh Allah swt. Sebab yang berhak 

membuat hukum hanyalah Allah semata sebagai Tuhan pemilik alam semesta, sedangkan 

manusia tidak memiliki hak sedikitpun untuk membuat hukum, adapun posisi manusia di sini 

adalah sebagai pelaksana dari hukum-hukum Allah. 

Dalam konteks jaman sekarang, berdasarkan pengamatannya -seperti yang dituangkan 

pada akhir penafsiran surah al-Baqarah ayat 143-, menyatakan bahwa umat Islam pada saat 

ini telah keluar dari jalur yang semestinya, karena tidak mengambil posisi dan telah kosong 

dari hukum yang telah diberikan oleh Allah swt. Posisi di sini dalam arti kepemimpinan Islam, 

yang berfungsi sebagai saksi dan umat pertengahan atas manusia lainnya dengan sebuah tugas 

seperti yang telah dipaparkan di poin-poin sebelumnya. Adapun hukum yang dimaksud adalah 

manhaj atau metode yang bersumber dari Islam.104  

Dengan demikian, maka umat Islam saat ini sudah tidak lagi menggunakan manhaj 

atau metode yang telah dipilihkan untuknya. Umat Islam saat ini dianggap telah menggunakan 

metode lain yang bukan bersumber dari Allah. Bahkan di dalam tafsirannya menyatakan 

bahwa ”umat Islam telah melakukan celupan yang bukan celupan dari Allah”. 105 Artinya 

bahwa umat Islam sekarang ini sedang berada dalam kesesatan kekafiran (jahiliah), karena 

tidak berpedomaan kepada manhaj atau metode dan hukum-hukum yang sudah ditetapkan oleh 

Allah melainkan telah berpedoman kepada ṭāgut. 

                                                             
104 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159 
105 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

47 

Sehingga pada puncak kesimpulan penafsirannya, Sayyid Quṭub mengajak umat Islam 

untuk mengemban dan berkorban demi Islam, demi tegaknya Islam tanpa tercampuri yang 

lainnya. Ia menyatakan dengan tegas bahwa “sudah waktunya umat menggunakan 

kepemimpinan Islam sekaligus taat dan ikhlas dengan kepemimpinan tersebut (Islam)”.106 

Dalam arti lain bahwa jihad telah diberlakukan demi menghentikan tatanan perundang-

undangan yang zalim dan berpedoman kepada ṭāgut, kemudian digantikan dengan politik yang 

moderat ini (politk Islam) yang mengandung tatanan perundang-undangan yang adil dan 

berpedoman kepada manhaj dan syariat yang telah ditetapkan oleh Allah swt.  

 

G. Nilai-Nilai Ekstrem dalam Konsep Moderasi Beragama Menurut Sayyid Quṭub 

Dalam pembahasan sebelumnya, telah penulis paparkan bahwa setidaknya secara 

umum terdapat 2 aspek moderasi beragama yang penulis temukan dalam penafsiran Sayyid 

Quṭub terhadap surah al-Baqarah ayat 143, yaitu: Pertama, moderasi beragama dalam aspek 

akidah. Kedua, moderasi beragama dalam aspek politik. Namun sejauh pengamatan penulis, 

terdapat beberapa nilai-nilai ekstrem yang terkandung dalam aspek moderasi tersebut.107  

Dari sisi akidah, penulis menggarisbawahi beberapa pernyataan Sayyid Quṭub dalam 

penafsirannya yang menyinyalir adanya tindakan takfirisme, di antaranya adalah sebagai 

berikut: 

Pertama, Sayyid Quṭub membagi hakikat akidah menjadi dua, yaitu keimanan atau keislaman 

(kebenaran) dan kekafiran atau kejahiliahan (kesesatan). Dalam batasannya, ia membatasi 

keimanan dengan berpegang teguh pada manhaj atau metode dan syariat yang telah ditetapkan 

oleh Allah swt. Sedangkan kekafiran adalah berpegang teguh kepada ṭāgut, yaitu manhaj atau 

metode dan syariat yang bukan bersumber dari Allah swt.108  

Kedua, Sayyid Quṭub menetapkan bahwa seseorang dapat dikategorikan beriman yaitu jika 

mereka tunduk dan patuh secara menyeluruh dan tidak mencampuradukannya -antara manhaj 

atau metode dan syariat dari Allah dengan manhaj atau metode yang bukan dari ketetapan 

Allah (ṭāgut). Adapun mereka yang keluar dari ketentuan itu maka mereka termasuk umat 

jahiliah yang berada dalam kesesatan kekafiran, baik dalam setiap manhaj “tatanan dan 

                                                             
106 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 
107 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 157. 
108 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 343-344. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

48 

sistem”, pandangan, perundang-undangan, peraturan, kesopanan, atau tradisi yang tidak 

berpijak pada peraturan Allah.109  

Ketiga, Sayyid Quṭub menyimpulkan dalam pengamatannya terhadap umat Islam di jaman 

sekarang, bahwa umat Islam saat ini  telah keluar dari manhaj atau metode dan syariat yang 

telah ditetapkan oleh Allah. Mereka telah melakukan celupan-celupan di luar dari ketentuan 

Allah. Ia juga mengajak umat Islam untuk berkorban demi Islam, yaitu demi tegaknya manhaj 

atau metode dan syariat Islam dan tegaknya kepemimpinan Islam.110  

Dari ketiga pernyataan Sayyid Quṭub di atas, ketika dikaitkan dan dikerucutkan ke 

dalam sebuah kesimpulan, maka dapat disimpulkan bahwa umat Islam di jaman sekarang 

sedang berada dalam kesesatan kekafiran. Karena menganggapnya telah melakukan celupan-

celupan (mencampuradukan) atau bahkan keluar dari manhaj atau metode dan syariat yang 

telah ditetapkan oleh Allah, sekalipun mereka mengaku sebagai umat Islam yang beriman. 

Sedangkan jika umat Islam melakukan celupan-celupan (mencampuradukan) atau bahkan 

keluar dari manhaj atau metode dan syariat yang telah ditetapkan oleh Allah, maka umat Islam 

tersebut sedang berada dalam kesesatan kekafiran. Dengan demikian, maka Sayyid Quṭub 

telah melakukan tindakan takfirisme.  

Dengan adanya kesimpulan di atas, penulis melihat bahwa Sayyid Quṭub cenderung 

menganggap apa yang diyakininya itu paling benar (truth-claim), ia memandang dunia secara 

absolut, menganggap dirinya telah terepresentasi sebagai hamba tuhan yang paling taat 

terhadap perintah-Nya. Sampai-sampai dalam akhir  penafsirannya terhadap surah al-Baqarah 

ayat 143, ia mengajak umat Islam untuk mengemban dan berkorban demi Islam, demi tegaknya 

Islam tanpa tercampuri yang lainnya. Ia menyatakan dengan tegas bahwa “sudah waktunya 

umat menggunakan kepemimpinan Islam sekaligus taat dan ikhlas dengan kepemimpinan 

tersebut (Islam) sebagai bentuk keimanan kepada Allah swt”.111  

Sehingga menurut hemat penulis, atas dasar argumentasi di atas maka telah nampak 

dengan jelas akan keekstreman pemikiran Sayyid Quṭub yaitu sikap takfirisme terhadap umat 

muslim lainnya maupun pemerintahan dimasa kini. Padahal sikap takfirisme sangat diwanti-

wanti oleh ulama-ulama salaf karena dampaknya yang begitu besar, dan tidak bisa ditentukan 

                                                             
109 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 343-344. 
110  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 
111  Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

49 

secara individual atas kekafirannya karena di dalamnya akan banyak perspektif yang harus 

dipertimbangkan. 112    

Adapun dalam aspek politik, penulis menggarisbawahi pandangan Sayyid Quṭub 

tentang keniscayaan kepemimpinan Islam atau tegaknya politik Islam yang dipimpin oleh 

umat Islam -sebagai umat terbaik (ummatan wasaṭan)- dengan berpedoman kepada  manhaj 

atau metode dan syariat yang sempurna dan paripurna yang telah ditetapkan oleh Allah -

sebagai satu-satunya yang berhak membuat sebuah peraturan di muka bumi-. Karena 

menurutnya, tegaknya kepemimpinan Islam (politik Islam) merupakan sebuah alasan mengapa 

manusia diciptakan dan diturunkan ke muka bumi113.  

Menurut hemat penulis, di samping pandangan di atas berdampak pada sisi akidah 

seperti yang dijelaskan sebelumnya, pandangan tersebut juga telah keluar dari indikator 

moderasi beragama dalam berpolitik dari sisi konteks kebangsaan dan bernegara. Dalam 

politiknya, Sayyid Quṭub mengindahkan sistem politik Islam sebagai satu-satunya sistem 

politik yang mesti menjadi ideologi negara tanpa adanya sebuah celupan-celupan dari manhaj 

atau metode dan syariat selain dari ketetapan Allah swt (ṭāgut). Artinya, sistem ini harus 

diterapkan secara kaffah oleh seorang pemimpin pemerintahan, karena fungsi dari 

pemerintahan itu sendiri adalah hanya sebagai wadah, adapun pemimpin berfungsi sebagai 

penegak manhaj atau metode dan syariat tersebut terhadap masyarakat bukan sebagai pembuat 

peraturan atau konstitusi.114  

Sedangkan, salah satu indikator moderasi beragama dalam konteks berbangsa dan 

bernegara adalah komitmen kebangsaan yang tidak memonopoli ideologinya pada satu agama. 

Dalam visinya, moderasi beragama tidak secara ekstrem memaksakan satu agama menjadi 

ideologi negara, juga tidak mencerabut ruh dan nilai-nilai spiritual agama dari ideologi negara.  

Dengan demikian, penulis menilai bahwa pandangan Sayyid Quṭub tentang moderasi 

beragama dalam aspek politik - dari sisi konteks berbangsa dan bernegara- termasuk dalam 

kelompok ekstrem (tidak moderat).  

Keekstreman ini juga dapat dilihat dalam indikator moderasi beragama selanjutnya, 

yaitu anti radikalisme dan kekerasan. Di indikator tersebut dijelaskan bahwa salah satu ciri 

                                                             
112  Bassam Tibi, Islam dan Islamisme, 176.  
113 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 158. 
114 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 235. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

50 

kelompok ekstrem dalam aspek politik adalah adanya keinginan untuk melakukan sebuah 

perubahan sistem sosial dan politik karena adanya perbedaan dengan sistem sosial dan politik 

dengan menggunakan cara-cara kekerasan atas nama agama. Sekalipun kekerasan di sini tidak 

hanya terbatas hanya pada kekerasan fisik, melainkan juga kekerasan verbal dan pikiran.  

Sedangkan jika melihat pemikiran Sayyid Quṭub -seperti yang telah dipaparkan di 

pembahasan sebelumnya-, maka ciri kelompok ekstrem di atas telah ada di dalam 

pemikirannya. Keinginan tersebut bisa dilihat di akhir penafsiran surah al-Baqarah ayat 143, 

ia mengajak kepada umat Islam untuk mengemban dan berkorban demi Islam, demi tegaknya 

Islam tanpa tercampuri yang lainnya. Ia menyatakan dengan tegas bahwa “sudah waktunya 

umat menggunakan kepemimpinan Islam sekaligus taat dan ikhlas dengan kepemimpinan 

tersebut (Islam) sebagai bentuk keimanan kepada Allah swt”.115 Keinginan ini juga bisa dilihat 

dalam salah satu ketentuan konsep jihadnya, bahwa Islam telah mensyariatkan jihad untuk 

menegakkan peraturannya yang khusus, memantapkannya, dan melindunginya di muka bumi. 

Adapun yang dimaksud dalam peraturan ini adalah syariat Islam sebagai hukum yang 

diturunkan oleh Allah swt. Sebab yang berhak membuat hukum hanyalah Allah semata sebagai 

Tuhan pemilik alam semesta, sedangkan manusia tidak memiliki hak sedikitpun untuk 

membuat hukum, adapun posisi manusia di sini adalah sebagai pelaksana dari hukum-hukum 

Allah.116  

Selain itu juga, adanya jihad perang yang dilancarkan oleh kelompok yang 

menginginkan pergantian sistem politik yang berlaku dengan sebuah ideologi agama tertentu 

juga merupakan sebuah tindakan yang sudah terjerumus pada kategori ekstrem, tepatnya 

ekstrem kanan atau ultra-konservatif. Sebab, di samping mereka merasa pandangannya 

(politik Islam) paling benar dan menolak pandangan orang lain, mereka juga melakukan upaya 

berupa tindakan dan ancaman guna menghilangkan pandangan tersebut dan digantingan 

dengan pandangan mereka (politik Islam). Sehingga dengan adanya upaya tindakan dan 

ancaman dengan cara kekerasan inilah menyebabkan adanya kegaduhan di tengah-tengah 

masyarakat. 

                                                             
115 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 159. 
116 Sayyid Quṭub, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, Jil. 1, 347. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

51 

Padahal, dalam konsep moderasi beragama telah mengajarkan kepada kita untuk lebih 

mementingkan kedamaian alam semesta, dan melaknat tindakan kekerasan. Di samping itu, 

dalam moderasi beragama juga sangat menekankan pada praktik beragama jalan tengah, 

alternatif jalan keluar, baik untuk memperkokoh upaya internalisasi nilai-nilai moral spiritual 

agama, maupun untuk menciptakan kehidupan beragama yang tidak mengandung kekerasan. 

Dalam konteks berbangsa dan bernegara, dalam visinya, moderasi beragama tidak secara 

ekstrem memaksakan satu agama menjadi ideologi negara, juga tidak mencerabut ruh dan 

nilai-nilai spiritual agama dari ideologi negara. Sebab salah satu indikator dari moderasi 

beragama dalam konteks berbangsan dan bernegara adalah komitmen kebangsaan yang tidak 

memolopoli ideologinya pada satu agama. 

Kemudian, penggunaan istilah Islam sebagai antonim dari istilah Jahiliah yang 

digunakan oleh Sayyid Quṭub terlihat terlalu berlebihan jika dibawa ke ranah politik. 

Sedangkan jika dilihat dalam konteks sejarahnya (pada zaman Nabi Muhammad saw), istilah 

Jahiliah sering dilebelkan kepada orang yang berbuat dzalim dan tidak memiliki sifat 

kemanusiaan. Sehingga dengan penggunaan istilah ini, seakan-akan Sayyid Quṭub ingin 

menyatakan bahwa politik Islam merupakan sebuah sistem politik yang eksklusif dan tidak 

ada peluang untuk terjadinya kompromi dengan pihak lain 117 

 

KESIMPULAN 

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa penafsiran Sayyid Quṭub -atas surah al-

Baqarah ayat 143 terkait moderasi (Wasaṭiyah) beragama- yang menyatakan bahwa akidah 

dan politik Islam merupakan satu-satunya akidah dan politik yang moderat dan yang selainnya 

merupakan bentuk akidah dan politik jahiliyah, di dalamnya terkandung nilai-nilai ekstrem 

yang menunjang munculnya tindakan ekstremisme dan radikalisme dalam dirinya. Setidaknya 

terdapat tiga nilai ekstrem, yaitu: sikap takfirisme terhadap umat Islam lainnya, sikap 

memonopoli politik hanya pada satu agama, dan adanya konsep jihad berupa kekerasan demi 

berlakunya ideologi politik yang diyakininya.  

 

                                                             
117 Karen Armstrong, Muhammad Prophet For Our Time, diterjemahkan oleh Yuliani Liputo (Bandung: Mizan, 

2013), 40. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

52 

Daftar Pustaka 

Afroni, Sihabuddin, “Makna Ghuluw dalam Islam: Benih Ekstremisme Beragama”, Wawasan: 

Jurnal Ilmiah Agama dan Sosial Budaya, Vol. 1, No. 1, Januari 2016. 

Agama RI, Departemen, Moderasi Beragama, Jakarta: Badan Litbang Dan Diklat Departemen 

Agama RI, 2019. 

Agama RI, Departemen. Al-Qur’an dan Terjemahnya, Semarang: Karya Toha Putra, 2002. 

al-‘Aṣfahāni, Rāgib, Mufradāt Alfāz Al-Qur’an, Damaskus: Dār al-Qolam, t.th, Jil. 2. 

Al-Fārūqī, Ismāīl Rājī, Islamic Renaissance In Contemporary Society, Al-Ittihad, Vol. 15, No. 

4. 

Al-Khalidi, Shalah Abdul Fatah, Biografi  Sayyid Quṭub: Sang Shahid yang Melegenda 

(Sayyid Quṭub Minal Milād Ilal Istishhād), diterjemahkan oleh Misran, Yogyakarta: 

Pro-U Media, 2016. 

Al-Munawwar, Said Agil Husin, Fikih Hubungan Antar Agama, Jakarta: Ciputat Press, 2003. 

Al-Qarḍāwī, Yūsuf, Al-Khaṣāiṣ Al-‘Ammah fī Al-Islām, Suriah: Muassasah al-Risālah, 1989. 

Al-Qurṭubi, Al-Jāmi’ Li Ahkām Al-Qur’ān (Tafsir Al-Qurṭubi),  Vol. 10. 

Arkoun, Mohammed, Berbagai Pembacaan Al-Qur’an, diterjemahkan oleh Machasin, Jakarta: 

INIS, 1997. 

Armstrong, Karen, Muhammad Prophet For Our Time, diterjemahkan oleh Yuliani Liputo, 

Bandung: Mizan, 2013. 

‘Ashūr, Ibnu, Al-Taḥrīr wa Al-Tanwīr, Tunis: ad-Dar at-Tūnisiyyah, 1984, Juz. 2. 

Ayub, Mahmud, Qur’an dan Para Penafsirnya, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1992. 

Bahnasawi, K. Salim, Butir-Butir Pemikirannya Sayyid Quṭub Menuju Pembaruan Gerakan 

Islam, Jakarta: Gema Insani Press, 2003. 

Baidan, Nashruddin, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, Jakarta: Bali Pustaka Pelajar, 1988. 

Black, Antony, Pemikiran Politik dari Masa Nabi Hingga Masa Kini, diterjemahkan oleh 

Abdullah Ali dan Mariana Arisetyawati, Jakarta: Serambi 2006. 

Choir, Tholhatul, Ahwan Fanani, dkk, Islam dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

Djam’annuri, Agama Kita Perspektif Sejarah Agama-agama, Yogyakarta: Kurnia Kalam 

Semesta, 2002, Cet. 1. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

53 

Esposito, John L., Unholy War: Teror Atas Nama Islam, diterjemahkan oleh Shafrudin Hasani, 

Yogyakarta: Ikon Teralotera, 2003. 

Fadullah, Mahdi, Titik Temu Agama dan Politik Analisa Pemikiran Sayyid Quṭub, Solo: CV. 

Ramadhani, 1991. 

Hidayat, Nuim, Sayyid Quṭub: Biografi dan Kejernihan Pemikirannya, Jakarta: Persfektif, 

2005. 

Hilmi, Masdar, “Whither Indonesia’s Islamic Moderaism ? A Reexamination on The Moderate 

Vision of Muhammadiyah and NU”, Jurnal of Indonesian Islam, Vol. 2, No. 1, Juni 

2013. 

Istianto, Bambang, Demokratisasi Birokrasi, Jakarta: Mitra Wacana Media, 2011, Cet. 1. 

Indonesia, Media, Survei Wahid Institute: Intoleransi-Radikalisme Cenderung Naik, dalam 

https://m.mediaindoneisa.com/read/detail/284269-survei-wahid-institute-intoleransi-

radikalisme-cenderung-naik, diakses pada 10 Maret 2020. 

Institute, SETARA, Laporan Tahunan Kondisi Kebebasan Beragama/Berkeyakinan dan 

Minoritas Keagamaan di Indonesia 2018, dalam https://setara-Institue.org/laporan-

tahunan-kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-dan-minoritas-keagamaan-di-indonesia-

2018-, diakses pada 10 Maret 2022. 

Kandu, Amirullah, Ensiklopedia Dunia Islam dari Masa Nabi Adam a.s sampai dengan Abad 

Modern, Bandung: CV Pustaka Setia, 2010. 

Maarif, Nurul, Islam Mengasihi Bukan Membenci, Bandung: Mizan Pustaka, 2017. 

Miftahuddin, Muhammad, dkk, “Moderasi Beragama dalam Situs Tafsirquran.id”, Islamika 

Inside: Jurnal Keislaman dan Humaniora, Vol. 6, No. 2, Desember 2020. 

Muhtarom, Ali, dkk, Moderasi Beragama: Konsep, Nilai, dan Strategi Pengembangannya di 

Pesantren, Jakarta: Yayasan Talibuana Nusantara, 2020. 

Nassir, Ridlwan, Memahami Al-Qur’an Perspektif Baru Metodologi Tafsir Muqarin, 

Surabaya: CV, Indra Media, 2003. 

Quṭub, Sayyid, Tafsîr Fî Ẓilāl Al-Qur’an, diterjemahkan oleh As’ad Yasin dkk, Jakarta: Gema 

Insani Press, 2004, Jil. 1. 

Quṭub, Sayyid, al-‘Adālah al-Ijtimā’iyyah fî al-Islām, Kairo: Dar Al-Kitab Al-Arabi, 1967, 

Cet. 7. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/
https://m.mediaindoneisa.com/read/detail/284269-survei-wahid-institute-intoleransi-radikalisme-cenderung-naik
https://m.mediaindoneisa.com/read/detail/284269-survei-wahid-institute-intoleransi-radikalisme-cenderung-naik
https://setara-institue.org/laporan-tahunan-kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-dan-minoritas-keagamaan-di-indonesia-2018-
https://setara-institue.org/laporan-tahunan-kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-dan-minoritas-keagamaan-di-indonesia-2018-
https://setara-institue.org/laporan-tahunan-kondisi-kebebasan-beragamaberkeyakinan-dan-minoritas-keagamaan-di-indonesia-2018-


  
 

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

 

 

Arif Abdul Lathif dan Muhammad Babul Ulum 

Moderasi Beragama Menurut … . 

 

54 

Quṭub, Sayyid, Ma’ālim Fī At-Ṭarīq: Petunjuk Jalan yang Menggetarkan Iman, Yogyakarta: 

Darul Uswah, 2012. 

Rashid dkk, Ensiklopedi Islam di Indonesia 3, Jakarta: Departemen Agama RI. 

Redaksi, Dewan, Ensiklopedi Islam, Jakarta: PT. Bachtiar, 1993. 

Rodin, Deden, “Islam dan Radikalisme: Telaah atas Ayat-Ayat Kekerasan dalam Al-Qur’an”, 

Jurnal Addin, Vol. 10, No 1. 

Rosa, Andi, Tafsir Kontemporer: Metode dan Orientasi Modern dari Para Ahli dalam 

Menafsirkan Ayat Al-Qur’an, Serang: Depdikbud Banten Press, 2015.  

Saeed, Abdullah, Al-Qur’an Abad 21: Tafsir Kontekstual, diterjemahkan oleh Ervan 

Nurtawab, Bandung: Mizan, 2016. 

Samudra, Imam, Aku Melawan Teroris, Solo: Jazera, 2004, Cet. 2. 

Shihab, Quraish, Wasaṭiyah, Tangerang: Pt. Lentera Hati, 2019. 

Shihab, Quraish, Membumikan Al-Qur’an: Mempungsikan Wahyu Dalam Kehidupan, Jakarta: 

Lentera Hati, 2011, Cet. 1. 

Sutrisno, Edy, Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan, Jurnal Bimas Islam, 

Vol. 12, No. 2, tahun 2019. 

Tahmid, Khairuddin, Urgensi Madrasah Da’i Wasaṭiyah MUI, Buletin Al-Ukhwah, Lampung: 

Komisi Dakwah MUI Lampung, 2018. 

Tibi, Bassam, Islam dan Islamisme, Bandung: Mizan, 2016. 

Wijaya, Aksin, Dari Membela Tuhan ke Membela Manusia: Kritis atas Nalar Agamaisasi 

Kekerasan, Bandung: Mizan, 2018. 

Yasid, Abu, Membangun Islam Tengah, Yogyagakarta: Pustaka Pesantren, 2010.  

Yazid, Abu, Islam Moderat, Jakarta: Erlangga, 2014. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/

