
  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

87 

Submit: 30 Maret 2022  Revisi: 5 Mei 2022   Diterbitkan: 30 Juni 2022 

DOI : https://doi.org/10.58518/alfurqon.v5i1.984 

 

KAIDAH FI WADIHI DILALAH DALAM TAFSIR AT TABARI 
 

Fithrotin  
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan 

Emial: astifithroh@gmail.com 
  

Abstrak 

Metode-metode yang digunakan oleh umat Muslim dalam memahami wahyu ilahi sangat 

beragam. Berbagai metode telah dirancang oleh manusia untuk memahami Al-Qur'an sebagai 

kitab panduan dari Allah, mulai dari metode klasik hingga kontemporer. Salah satu kitab tafsir 

yang dihasilkan oleh para ulama kuno adalah Tafsir At-Tabari, yang dianggap sebagai salah 

satu karya pionir dalam ilmu tafsir dan dianggap sebagai tafsir pertama yang menafsirkan Al-

Qur'an secara menyeluruh mulai dari Surah Al-Fatihah hingga Surah An-Nas dengan 

pendekatan bi al-ma'thur yang disertai dengan analisis. Di antara pokok-pokok kajian para 

ulama dalam literatur Arab adalah membahas cara pengucapan yang mencakup berbagai aspek. 

Secara umum, pengucapan dapat dilihat dari empat aspek yang masing-masing memiliki 

kajian khusus. Pertama, aspek pembentukan pengucapan. Kedua, penggunaannya dalam 

memberikan makna. Ketiga, penunjukan pengucapan untuk sebuah makna yang melibatkan 

unsur kejelasan dan kekaburan. Dan terakhir, cara pengucapan tersebut menunjuk kepada suatu 

makna. Bahkan, terdapat pengucapan atau kalimat yang mudah dipahami dan ada pula yang 

sulit. Keduanya dikenal dengan istilah Wadih ad-Dalalah (terang) dan Khafi al-Dalalah 

(tersembunyi). Dan setiap kategori ini terdiri dari empat bagian. 

Kata Kunci: Fi> Wa>d}ih} ad-Dala>lah; Tafsir At-Tabari> 
 

Abstract 

Muslims employ a wide array of methods to comprehend divine revelation, with approaches 
to understanding the Qur'an ranging from classical to contemporary. Among the ancient 
scholars' works is Tafsir At-Tabari, considered a pioneering interpretation that 
comprehensively explains the Qur'an, from Surah Al-Fatihah to Surah An-Nas, utilizing a bi 
al-ma'thur approach with analytical insights. In Arabic literature, scholars extensively explore 
pronunciations, encompassing various aspects. These pronunciations can be studied from four 
perspectives, each garnering specialized attention. Firstly, the aspect of pronunciation 
formation, followed by its role in signifying meaning. Thirdly, scholars examine how a 
pronunciation designates meaning, which may involve elements of clarity or ambiguity. 
Lastly, the manner in which pronunciations point to specific meanings is also a subject of 
exploration. Certain pronunciations or sentences are easily understandable, while others pose 
difficulties. These are commonly referred to as Wadih ad-Dalalah (obvious) and Khafi al-
Dalalah (disguised), respectively. Each of these categories further comprises four subsections, 
adding complexity to the study of pronunciations in Arabic literature. 
Keywords: Fi> Wa>d}ih} ad-Dala>lah; Tafsir At-Tabari>. 

  

 

PENDAHULUAN 

Metode-metode yang digunakan oleh umat Islam dalam memahami wahyu ilahi 

sangatlah beragam. Berbagai metode telah dirancang manusia dalam rangka memahami Al-

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

88 

Qur’an sebagai sebuah kitab petunjuk dari Allah, mulai dari yang klasik hingga kontemporer. 

Diantara kitab tafsir hasil ulama zaman dahulu adalah Tafsir At} Tabary, tafsir ini dipandang 

sebagai salah satu pelopor dalam dunia ilmu tafsir dan dipandang sebagai tafsir pertama kali 

yang menafsirkan Al-Qur’an secara lengkap dari surat Al-Fatihah sampai surat An-Nas yang 

sampai dengan kita dengan pendekatan bi al-ma’thur yang disertai juga dengan analisa-

analisa.  

Tafsir ini oleh ulama salaf maupun khalaf dipandang sebagai salah satu tafsir terbaik 

yang pernah ada, banyak ulama yang menjadikan tafsir ini sebagai bahan kajianya. Tafsir ini 

pernah dikatakan hilang namun atas izin Allah akhirnya ditemukan dan dicetak hingga dapat 

kita pelajari. Bagaimana keistimewaan Tafsir al-T}abari sehingga dijadikan sebagai rujukan 

dalam dunia tafsir. Tafsir al-T}abari mempunyai dua nama ganda dalam perpustakaan yaitu 

Jami’ al-Bayan fi Tafsir AlQur’an (Baerut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1992) dan Jami’ al-

Bayan ‘an ta’wil a>y Al Qur’an (Baerut: Dar al-Fikr, 1995 dan 1998).1  

Pada masanya tafsir ini dianggap sebagai pendobrak dominasi tafsir bi al-riwayah 

dengan penggunaan akal dalam menganalisis sebuah ayat karena pada zamanya yang lebih 

masyhur adalah tafsir birriwayah. Walaupun pada dasarnya penggunaan akal yang berupa 

ijtihad dan istinbat tidaklah banyak. Ibn Jarir telah memulai penafsiran dengan menggunakan 

metode yang sistematis dipadu dengan panalisa dari bahasa. Sebagai seorang ahli sejarah ia 

menganalisa ayat-ayat yang berkenaan dengan sejarah umat yang terdahulu dengan 

menggunakan cerita Israiliyyat sangat mendalam. Keistimewaan dalam tafsir ini adalah 

mengetahkan sanad sehingga bisa dilacak otentitas dan validitas sanadnya. banyak sekali 

riwayah dari sahabah dan tabi’in. yang dijadikan rujukan. Ibn jarir adalah seorang ulama yang 

dikenal luas dengan keilmuanya, banyak berbagai disiplin ilmu yang telah dikaranganya. 

Beliau adalah seorang mujtahid dan dikenal dengan madhabnya AlJariri, namun madhab ini 

tidak berlangsung hingga saat ini sebagaimana 4 madhab yang ada sekarang.  

 

PEMBAHASAN 

A. Metodologi 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif 

kualitatif, yaitu dengan memanfaatkan data kualitatif dan dijabarkan secara deskriptif atau 

dengan menganalisis kejadian, fenomena, peristiwa, aktifitas sosial, persepsi dan pemikiran 

                                                             
1 Dosen Fakultas Ushuluddin IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Studi Kitab Tafsir. (Yogyakarta: Teras),  

28. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

89 

orang baik secara individu dan kelompok. Beberapa deskripsi digunakan untuk menemukan 

penjelasan yang mengarah pada kesimpulan. 

 

B. Biografi al-Tabari  

Al-Tabari adalah salah satu ulama yang terkenal, nama beliau adalah Abu Ja’far 

Muhammad ibn Jarir ibn Yazid ibn Kathir ibn Galib al-Tabari, berasal dari Tibristan. Lahir 

224 H dan sejak berumur 12 tahun sudah berkelana menuntut ilmu, dia tinggal di Bagdad dan 

meninggal disana. Ibn Jarir Al-Tabari adalah salah seorang yang pandai dalam berbagai 

disiplin ilmu, diantaranya tafsir, hadis, fiqih, sejarah, berbagai buku telah dikarangnya dalam 

berbagai disiplin ilmu pengetahuan. Al-Tabari dianggap sebagai bapak tafsir dan bapak sejarah 

Islam karena berbagai karyanya yang monumental dalam kedua bidang itu yaitu Jami’ al-

Bayan ‘an ta’wil ay Al Qur’an dan Tarikh al-Umam wa al-Mulk, pada mulanya beliau 

bermadzab Shafi’i kemudian berijtihad secara mutlak sehingga kemudian memunculkan 

Madhab al-Jariri. 

Ulama kharismatik ini hidup dalam kurun waktu 839-923M/224-310H. ini berarti dia 

hidup pada masa Abashiah yang mana keanekaraamanan ilmu sedang mengalami kemajuan 

cukup pesat. Dia mulai menghafal Al Qur’an sejak umur 7 tahun dan mulai mengadakan 

pencatatan hadis sejak umur 9 tahun.2 Ulama besar ini meninggal di Bagdad pada tahun 310 

H.3 

Ibnu Jarir merupakan ulama yang berjasa dalam “pengakomdasian dan kodifikasi” ilmu 

qiraat dan menyusun buku tentang disiplin ilmu ini sebanyak delapan jilid. Dia telah 

mengumpulkan ilmu ini dari berbagai model bacaan, kemudian menelaah secara detail dengan 

membahas asal-usulnya, berbedaan qiraat serta implikasi penafsiranya dan mengkritiknya bila 

mana perlu.4 Dalam tafsirnya Ibnu Jarir at-Tabary juga mengemukakan berbagai perbedaan 

dalam qiraat menjelaskan aspek-aspek yang mengiringinya seperti perbedaan penafsiranya dll. 

 

C. Kaidah Fi Wadihi Dilalah  

Dilaah menurut bahasa adalah petunjuk5, sedangkan dalam definisinya adalah 

memahami ayat-ayat Al Qur’an sesuai dengan petunjuk dan kaidah yang telah disepakati. 

Dilalatu Nass dalam Al Qur’an merupakan hal yang penting untuk diketahui, dalam 

                                                             
2 Dosen Fakultas Ushuluddin IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 19-20. 
3 H}usayn adh-Dhahaby, at-Tafsir wa al-Mufassirun (Kairo: Dar al-Hadith, 2009) juz pertama tahun, 180 
4 Ignaz goldziher, Mazhab Tafsir Dari Klasik Hingaa Modern. (Yogyakarta: Elsaq Press, Cetakan ke 5, 2010), 

123-114. 
5 Ahmad warson Munawwir, Al Munawwir, Kamus Arab Indonesia. (Surabaya: Pustaka Progressif. 1997), 417 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

90 

memahami beberapa redaksi dalam ayat Al Qur’an, ayat-ayat Al Qur’an yang utamanya terkait 

dengan istinbat hukum shari’ah. Dalam beberapa redaksi ayat Al Qur’an, ulama usul membagi 

menurut kejelasan dilalahnya berdasarkan maknanya, dan hal itulah yang menjadi Maqasid 

Shariah (tujuan pensyari’atan), Dilalah itu dibagi dua diantaranya adalah6: Wadihud Dilaah 

ala Ma’nahu dan Mubhamu Dilalah ala Ma’nahu. 

Wadihu dilalah ala ma’nahu adalah penjelasan dilalah berdasarkan ma’nanya, jelas 

dengan sendirinya tidak perlu pemahaman muradnya sedangkan Mubhamu dilalah ala ma’nahu 

adalah penjelasan dilalah berdasarkan Amr Al-Kharij (Perkara diluar dalil) dalam hal ini adalah 

pemahaman terhadap dalil yang samar. Pada dalil-dalil yang jelas, pada permasalahan hukum 

(Wadihu dilalah), pada tingkatannya tidak berdasarkan pada satu penjelasan dalil saja, akan 

tetapi antara satu dan yang lainnya saling terkait. Begitu pula pada dilalah yang samar 

(Mubha>mu dilalah), dalam memahaminya tidak hanya dipahami dengan satu jalan saja dalam 

kesamaran maknanya, akan tetapi terkait dengan tingkat kesamarannya, karena dalam 

beberapa dalil memiliki tingkat kesamaran yang berbeda-beda antara dalil yang satu dengan 

yang lainnya.  

Pembagian Wadihu dilalah7 

1. Dhahir 

Lafad yang menunjukan maknanya dengan sighatnya dengan tanpa bergantung atas 

Qarinah selainnya yang menerangkannya atau (Amrun Kharijiyyah) meliputi: Takhsis, Ta’wil, 

dan Naskh. Wajib mengamalkan apa yang ditunjukan ayat ahkam, hingga ada dalil sahih yang 

Men-takhsisnya, men-ta’wil, me nasakh, dan dengan itu semua akan jelas batasan hukum 

tersebut. 

2. Al Nass 

Lafad yang menunjukan hukum yang diungkapkan secara ucapan dengan dilalah yang 

jelas, mencakup adanya Takhsis, Ta’wil, dan bisa di Naskh pada masa nabi8. Wajib 

mengamalkan apa yang telah disampaikan hingga ada dalil yang men-takhsis, ta’wil, nasakh, 

pada zaman nabi dengan jelas. Maka dari itu lebih jauh dalam keadaan dhahirnya nass tersebut 

perlu adanya penjelasan tambahan dari beberapa penjelasan yang dinamakan (Qarinah). 

Bahwasanya Nass itu lebih dikedepankn jika terjadi pertentangan antara dhahirnya dengan 

nass itu sendiri, maka wajib mengamalkan dhahirnya. Dalam hukum mengamalkan nass itu 

                                                             
6 Al-Ik, Halid Abdurrahman. Ushulu Tafsir wa Qawaiduhu. (Damaskus: Ad Dar An-Nagha’is 1986), 325 Al-Ik, 

Halid Abdurrahman. Ushulu Tafsir wa Qawaiduhu. (Damaskus: Ad Dar An-Nagha’is 1986), 325 
7 Ibid. 326. 
8 Ibid, 326. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

91 

sendiri, Abu Al Yasr Abidin telah menjelaskan tentang hukum nass: Wajib mengamalkan 

sesuai dengan apa yang ada pada dzahirnya, dengan memungkinkan pentakwilan, Dalam hal 

ini akan meliputi permasalahan majas. Dalam hal ini, seorang mufassir dalam menafsiri dan 

menentukan suatu hukum perkara tidaklah termasuk dalam wilayah pentakwilan. 

3. Al Mufassar  

Lafadz yang menunjukan dilalah yang jelas, dan tidak ditetapkan pada dilalah tersebut 

kemungkinan takwil dan takhsis, akan tetapi bisa di naskh pada zaman Nabi SAW. Telah 

berkata As Sarkhasy, “suatu nama pada sesuatu yang telah jelas, yang diketahui muradnya 

dengan jelas maka tidak memungkinkan pada dalil tersebut usaha pentakwilan”9.  

Wajib mengamalkan apa yang telah ditunjukan dengan pasti hingga ada dalil yang 

men-Naskh. Pada mufassar ini akan tidak jelas apabila dipalingkan dari makna dhahirnya, dan 

bermaksud kepada makna selainnya yang meliputi takhsis dan takwil. Dalam hal ini wajib 

mengamalkannya (Mufasar) baik dalil yang asli maupun yang menasakhnya kemudian, dan hal 

itu sendiri tidak akan jelas tanpa penjelasan dari nabi sendiri. 

Ayat Al-Qur’an dan As-Sunnah akan tetap diamalkan hingga ada dalil yang menasakh. 

Dalam kedudukannya, Mufassar lebih kuat dari pada dilalah Nass dan Dhahir, bila 

bertentangan keduanya maka diutamakan dilalah Mufassar. 

4. Al Muhkam  

Dari beberapa pembagian tersebut akan dikaji berdasarkan beberapa contoh dan 

penjelasan yang terkait dan bagaimana manhaj tafsir dalam memahami nass tersebut10. 

Muhkam secara bahasa adalah: tidak ada peselisihan dan keraguan didalamnya, jika suatu ayat 

itu bukanlah ayat yang mutasyabih, maka ayat tersebut dapat dikatakan muhkam dan telah 

jelas tanpa disertai penjelasan yang lainnya. Secara istilah adalah: Lafal yang menunjukan 

makna dilalahnya secara jelas dan pasti, tidak memungkinkan adanya takwil, takhsis, dan 

naskh, dan belum mengalami perubahan pada masa nabi11. 

Muhkam itu dicegah dari mungkinnya pentakwilan, dan bagi seseorang yang 

berpendapat boleh menaskh, maka Allah mengisyaratkan dengan lafal Ummul Kitab, maka 

lafal umm tersebut sebagai ayat muhkam yang bisa dijadikan rujukan segala permasalahan, 

layaknya seorang ibu yang melahirkan anaknya, bagi sebagian orang masih ada yang 

berpendapat menasakh.  

                                                             
9 Ibid, 327. 
10 Ibid, 325. 
11 Ibid, 327. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

92 

Muhkam pada nass Al Qur’an tidak memungkinkan untuk ditakwil untuk 

menghasilkan makna lainnya. Jika ada makna khusus pada ayat muhkam maka pemahaman 

maknanya harus khusus pula, jika maknanya masih umum maka bisa untuk ditafsil sesuai 

kebutuhan dan tidak memungkinkan perluasan makna yang lainnya. 

Macam-macam muhkam  

Masalah Usuluddin: Iman kepada Allah, Malaikatnya, Rasul, Kitab serta hari akhir, 

termasuk didalamnya adalah sifat-sifat mulia Allah adalah dinamakan ayat muhkam. Masalah 

Juz’iyyah: adalah muhkam yang terkait dengan masalah hukum shari’ah pada umumnya. 

Adapun muhkam diklasifikasikan pembagiannya menjadi dua, Pembagian muhkam 

diantaranya adalah muhkam Lidzatihi yang telah dijelaskan di atas, dan selainnya adalah 

muhkam Lighairihi yakni tidak adanya naskh pada zaman nabi. Menurut Al Bazdawy karena 

terputusnya wahyu sebab wafatnya nabi SAW. Di antara muhkam lighairihi adalah di 

dalamnya dilalah Dhahir, Nass, Mufassar, dan Muhkam. Hukum muhkam adalah wajib 

mengamalkannya secara pasti dengan wajib meyakini tanpa ada keraguan. 

Metode Penafsiran Hal pertama yang dikukan Ibn Jarir dalam menafsirkan Al Qur’an 

adalah dengan mengatakan  القول في تأويل قوله  karena dia beranggapan bahwa tafsir dan takwil 

tidak ada bedanya. Ibn Jarir beranggapan bahwa term tafsir dan ta’wil adalah mutaradif 

(sinonim) dalam memahami Al Qur’an, hal ini bisa dipahami karena pada generasi awal Islam 

term tafsir dan ta’wil adalah sama dan tidak ada bedanya, sebagaimana dia memahami hadis 

tentang ibn Abbas 

را، فقال: لرسول الله صلى الله عليهه وسلم طهو عن ابن عباس ـ قال: كنت في بيت ميمونة بنت الحارث فوضعت 
من وضع هذا؟ فقالت ميمونة: عبدالله، قال: اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل. رواه الحارث بن أبي أسامة وأحمد 

 .12بن حنبل بسند صحيح وهو في الصحيح دون قوله: وعلمه التأويل
Sistem penafsirannya mengikuti tartib mushaf, yaitu mengurutkan berdasarkan tertib 

Mushaf Utsmani, dalam beberapa ayat yang mempunyai padanan Ibnu Jarir menghadirkan 

ayat yang serupa itu sehingga nampak seperti penafsiran semi tematik.  

Bila ditinjau dari metode dan sistematikanya maka Tafsir at-Tabari diklasifikasikan 

sebagai berikut.  

1. Ditinjau dari sumber penafsirannya maka tafsir ini digolongkan tafsir bil ma’tsur  

Tafsir at-Tabari merupakan tafsir bi al-Ma’tsur yang tertua, terlengkap yang sampai 

kepada kita, sebelum tafsir ini lahir ada beberapa tafsir yang sudah ada terlebih dahulu namun 

                                                             
12 Muhammad ibn Jarir ibn Yazid at-tabari, Tahdibu al-Athari wa Tafsilu al-Thabiti ‘an Rasulillahi Sallawallu 

‘Aliyhi Wasslam min al-Akhbar. (Kairo: Matba’ah al-Madany, juz pertama) ha 168 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

93 

banyak yang tidak sampai pada kita. Pada zamanya tafsir ini dijadikan rujukan sebagai tafsir 

al-‘aqli karena karena memuat didalamnya tentang rangkuman-rangkuman, pendapat-

pendapat, tarjih dan pembahasan secara bebas namun mendalam13 yang mana penafsiran 

dengan metode ini belum dikenal dizamanya. 

Tafsir at-Tabari sangat kaya akan berbagai perkataan sahabat dan tabi’in dalam 

menafsirkan sebuah ayat lengkap dengan sanadnya. Sahabat yang paling banyak dikutip adala 

ibn Abbas sedangkan dari tabi’in yang sering dikutip adalah Mujahid yang tidak lain adalah 

murid dari ibn Abbas. Contoh dari pernafsiran sahabat dan tabi’in yang dikutip adalah, tentang 

tafsir “الم“ 

 في تأويل قول الله جل ثناؤه : ) الم ( .القول 

قال أبو جعفر : اختلفت تراجمة القرآن في تأويل قول الله تعالى ذكره "الم " فقال بعضهم : هو اسم من أسماء القرآن 
حدثنا الحسن بن يحيى ، قال : أخبرنا عبد الرزاق ، قال ، أخبرنا معمر ، عن قتادة في قوله  ذكر من قال ذلك : .

حدثني المثنى بن إبراهيم الآملي ، قال : حدثنا أبو حذيفة موسى بن مسعود  : "الم " ، قال : اسم من أسماء القرآن .
، اسم من أسماء القرآن . حدثنا القاسم بن ، قال : حدثنا شبل ، عن ابن أبي نجيح ، عن مجاهد ، قال : "الم " 

الحسن ، قال : حدثنا الحسين بن داود ، قال : حدثني حجاج ، عن ابن جريج ، قال : "الم " ، اسم من أسماء 
  القرآن .

ل ذكر من قال ذلك : حدثني هارون بن إدريس الأصم الكوفي ، قا وقال بعضهم : هو فواتح يفتح الله بها القرآن .
 .ا عبد الرحمن بن محمد المحاربي ، عن ابن جريج ، عن مجاهد ، قال : "الم " ، فواتح يفتح الله بها القرآن: حدثن

Apabila mendapati adanya pendapat diantara sahabah atau tabi’in yang berbeda ibn 

Jarir memerikan kesimpulan dan pandangan yang dirasa kuat. 

ين قالوا : "الم فأما الذ ولكل قول من الأقوال التي قالها الذين وصفنا قولهم في ذلك ، وجه معروف قال أبو جعفر :
أحدهما : أن يكونوا أرادوا أن "الم " اسم للقرآن ، كما الفرقان : " ، اسم من أسماء القرآن ، فلقولهم ذلك وجهان

لم ذلك الكتاب ( ، على معنى القسم . كأنه قال : اسم له . وإذا كان معنى قائل ذلك كذلك ، كان تأويل قوله ) ا
والآخر منهما : أن يكونوا أرادوا أنه اسم من أسماء السورة التي تعرف به ، كما . والقرآن ، هذا الكتاب لا ريب فيه

لمص قرأت اليوم "ا -تعرف سائر الأشياء بأسمائها التي هي لها أمارات تعرف بها ، فيفهم السامع من القائل يقول : 
إذا قال : لقيت اليوم عمرا وزيدا ، وهما بزيد  -، أي السور التي قرأها من سور القرآن ، كما يفهم عنه  -" و "ن " 

 .من الذي لقي من الناس -وعمرو عارفان 
2. Bila dilihat dari cara penjelasannya maka dapat diklasifikasikan sebagai tafsir muqarin 

karena membandingkan ayat yang ditafsir dengan ayat lainya, sebagai tafsir bi al-ma’thur 

                                                             
13 Muhammad Husayn adh-Dhahabi, ha 23 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

94 

tafsir ini, tipologi tafsir ini dapat disebut sebagai tafsir semi tematik karena menghadirkan 

ayat yang sepadan yang berkenaan dengan permasalahan yang sama. Contohnya tentang 

penafsiran ayat: 

 الله يستهزئ بهم ويمدهم في طغيانهم يعمهون
Ibn  Jarir  kemudian  menghadirkan  beberapa  ayat  yang  sepadan  yang berkaitan 

dengan ayat ini yaitu: 

فَة اسْ  الْقَوْل فيي تَأْوييل قـَوْله تَـعَالَى : له الهذيي } اللَّه يَسْتـَهْزيئ بهييمْ { قَالَ أبَوُ جَعْفَر : اخُْتلُيفَ فيي صي ََ تيهْزَاء اللَّه جَله جَ
فَتهمْ . فـَقَالَ بَـعْضهمْ : اسْتيهْزَاؤُهُ بهييمْ كَالَهذيي أَخْ  لْمُنَافيقييَن الهذيينَ وَصَفَ صي اسْمه أنَههُ فَاعيل  نَا تَـبَارَ َ برََ ذكُيرَ أنَههُ فَاعيله بِي

عُوا  بهييمْ يَـوْم الْقييَامَة فيي قـَوْله تَـعَالَى : } يَـوْم يَـقُول الْمُنَافيقُونَ وَالْمُنَافيقَات ليلهذيينَ آمَنُوا انُْظرُُوناَ  نَـقْتَبيسْ مينْ نوُركُمْ قييلَ ارْجي
ََاهيره مينْ قيبَ وَرَاءكَُمْ فَالْتَميسُوا نوُرًا فَضُريبَ بَـيْنهمْ بيسُورٍ لَهُ بَِ  له الْعَذَاب يُـنَادُونَهمُْ ألمَْ نَكُنْ مَعَكُمْ ب بَِطينه فييهي الرهحْمَة وَ

لْكُفهاري بيقَوْليهي : } وَلَا يَحْسَبََه الهذيينَ كَ  اَ َُّلْيي لَهمُْ خَ فَ قَالُوا بَـلَى { الْآيةَ , وكََالَهذيي أَخْبَرنََا أنَههُ فـَعَلَ بِي مْ رُوا أَّه هي َنْـفُسي يْْاً لأي
اَ َُّلْيي لَهمُْ لييـَزْدَادُوا إثْْاً { دييعَته ليلْمُنَافيقييَن وَأَهْل فـَهَذَا وَمَا أَشَبَهه مينْ اسْتيهْزَاء اللَّه جَله وَعَزه وَسُخْرييهته وَمَكْره وَخَ  إَّه

رْ  بيهي , عينْد قَائيليي هَذَا الْقَوْل وَمُتَأَو يلِي هَذَا   التهأْوييلالش ي
3. Ditinjau  dari  keluasan  penjelasannya  maka  termasuk tafsir itnabi/ tafsili karena ayat 

secara detail. Dalam beberapa bagian bahkan dijelaskan secara detail seperti penafsiran  بسم

 .ibn  Jarir  menjelaskannya  dari  berbagai  sudut bahasan secara detail الله الرحمن الرحيم

4. Ditinjau  dari  sasaran  dan  tertib  ayat  maka  termasuk  dalam tafsir tahlily. Layaknya  

metode  tafsir  lainnya,  metode  tafsir  tahlili  mempunyai  keistimewaan dan kekurangan. 

Diantara kelebihan Tafsir at-Tabari dilihat dari sudut ini adalah pembahasan   yang   detil,   

luas   dan   terbuka   peluang   bagi mufassir untuk mengembangkan uraian ayat.  

Selain    ibn  Abbas,  Abdullah  ibn  Mas’ud  juga  dikenal  mempunyai kemampuan   

dalam   penafsiran Al  Qur’an serta   beberapa   sahabat   lainya. Beberapa  tokoh  sahabat yang  

tersebut  mempunyai  murid-murid  dari  golongan tabi’in,  khususnya  di  kota-kota  tempat 

mereka  bertempat  tinggal.  Beberapa tokoh tafsir dari golongan tabi’in adalah Sa’id ibn 

Zubair, Mujahid ibn Jabr dan sebagainya.  Penggunaan  metode  tafsir  tahlili  dalam dunia 

Islam  dimulai  sejak ditulisnya tafsir Jami’ul Bayan fi Tafsir Al Qur’an karya  Ibnu Jarir at-

Thabari. Karya  at-Tabari  ini  dianggap  sebagai  tafsir  tertua  yang  menggunakan metode 

tahlili.  Dalam  tulisannya,  at-Tabari  menganalisa  ayat-ayat  demi  ayat  dengan menunjuk 

kepada   Hadist   Nabi,   ucapan   sahabat,   aspek kebahasaan   dan bebeberapa sumber  lainnya 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

95 

untuk  menjelaskan  ayat  tersebut.  Upaya  penafsiran seperti  ini  kemudian banyak  diikuti  

oleh    mufassir  lain  seperti  Ibnu  Katsir  dan As-Suyuthi.14 

Salah satu ciri tafsir ini adalah selalu menyebutkan kalimat قوله تأويل القول في  sebelum  

menafsrikan  ayat  yang  dituju,  hal  demikian  karena  pada  generasi  ulama zamanya 

pengertian dan tafsir dan ta’wil adalah sama  dan  tidak  seperti  saat  ini. Ta’wil menurut 

bahasa, terambil dari kata awala yaitu kembali kepada asal. Di antara firman Allah yang 

mengemuk akan kata Ta’wil adalah: 

تٌٌۭ ۖ فَأَمها ٱلهذيينَ في هُوَ ٱلهذيىٓ أنَ بيهََٰ تٌ هُنه أمُح ٱلْكيتََٰبي وَأُخَرُ مُتَشََٰ نْهُ ءَايََٰتٌٌۭ مححْكَمََٰ  قُـلُوبهييمْ زَيْ ٌٌٌۭۭ فـَيـَتهبيعُونَ زَلَ عَلَيْكَ ٱلْكيتََٰبَ مي
نَةي وَٱبتْيغَاءَٓ تَأْوييليهيۦ ۗ وَمَا يَـعْلَمُ تأَْ  نْهُ ٱبتْيغَاءَٓ ٱلْفيتـْ بَهَ مي خُونَ في ٱلْعيلْمي يَـقُولُونَ ءَامَنها بيهيۦ كُل ٌۭ م ينْ عيندي وييلَهُۥٓ إيلاه ٱللَّهُ مَا تَشََٰ  ۗ وَٱلرهَٰسي

 رَب ينَا ۗ وَمَا يَذهكهرُ إيلاهٓ أوُْلُواْ ٱلْألَْبََٰبي 
Untuk  mencari  Fitnah  atau  mencari-cari  takwilnya,  pada  hal  tidak  ada  yang 

mengetahui taqwilnya kecuali Allah. ( Qs, Ali-Imran 7 ). 

Adapun  menurut  ulama  terdahulu,  Ta’wil  artinya  Tafsir  karena  itu  bila dikatakan  

Tafsir  Ta’wil Al  Qur’an,  maka  pengertiannya  sama.  Itulah  sebabnya kenapa Ibn Jabir At-

tabari mengatakan dalam tafsirnya, suatu pendapat tentang ta’wil dalam firman Allah ini ... 

atau ahli Ta’wil berbeda pendapat tentang ayat ini... yang dimaksud disini adalah ahli tafsir. 

Ibn   Jarir   sangat   memperhatikan   segi   linguistik      dan   memperhatikan 

penggunaan  bahasa  arab  sebagai  pegangan  dengan  bertumpu  pada  syair-syair  kuno dalam  

menjelaskan  makna  kosa  kata.  Memperhatikan  gramatika  bahasa  dan  bahasa arab  yang  

dikenal  secara    umum.  Tafsir  ini  dikenal  dengan  sangat  kental  dengan riwayah   yang   

disandarkan   dari sahabat,  tabi’in danat-ba’  at-tabii.   Dalam mengahadapi sebuah kasus 

hukum Ibn Jarir pun memberikan istinbat yang tidak lain adalah berasal dari ijtihadnya.15 

Sebagai  ahli qiraat, Ibn  Jarir  Jarir  sangat  perhatian  terhadap  beberapa  ayat yang 

terdapat didalamnya variasi  bacaan atau qiraat, berbagai perbedaan bacaan itu dianalisa   

dengan   menghubungkan   berbagai   makna   yang   berbeda,   kemudian   ia menjatuhkan 

kepada qiraat yang dianggap kuat menurutnya.16 

Apabila  dalam  menafsirkan  sebuah  ayat Al Qur’ania  tidak  menemukan hadis   nabi   

maka   ia   melakukan   pemaknaan   terhadap   kalimat   tersebut   dengan menggunakan  syair  

arab  kuno  dan  memperhatikan  segi  bahasa  serta  gramatikalnya. Sebagai  seorang  ahli  

sejarah,  ketika  berhadapan  dengan  ayat-ayat  yang  bercerita tentang  umat  terdahulu  Ibn  

                                                             
14 Shihab, Quraish, Membumikan Alquran. Bandung: Mizan, 2002. 
15 Manna’ al-Qattan, Mabahis fi ‘Ulum Al Qur’an, (t.tp: Mashurat al-Ashr al-Hadith) ha. 363 
16 Dosen Fakultas Ushuluddin Iain Sunan Kalijaga Yogyakarta, ha 30. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

96 

Jarir  menjelaskan  dengan  detail,  dalam  hal  ini  banyak sekali   ayat-ayat   yang   berkaitan   

dengan   israiliyat   yang   digunakan.      Ibn   Jarir menggunakan  cerita  yang  disandarkan  

dari  beberapa  ahlu  kitab  yang  telah  masuk Islamdi  antaranya  adalah  Ka’ab  al-Ahbar, 

Wahab ibn  Munabbih,  Abdullah  ibn Salam  dan  ibn  Juraij.  Dengan  persepsi  yang  

digunakan  adalah  riwayat-riwayat tersebut telah dikenal oleh masyarakat luas dan tidak 

merugikan umat Islam.17 

Sumber Penafsiran 

Sebagaisebuah tafsir bi al-ma’thur,tafsir ini mempunyai beberapa sumber penafsiran 

yaitu Al Qur’anitu sendiri, hadis nabi, perkataan sahabat, Tabi’in, Atba’ At-Tabi’in  dan 

Israiliyyat. Berkaitan  dengan  penafsiran  dari  nabi  ada  beberapa permasalahan,para   ulama   

yang   berpendapat   bahwa   Rasulullah   SAW   hanya menjelaskan  sebagian  saja  dari Al 

Qur’ankepada  para  sahabatnya,berargumentasi dengan beberapa alasan, di antaranya: 

1. Apa yang diriwayatkan oleh al-Bazar dari ‘Aisyah bahwa Rasulullah SAW tidak 

menjelaskan Al Qur’ankecuali  hanya  beberapa  ayat  saja  yang  telah  diajarkan oleh 

malaikat Jibril As. 

2. Apa  yang  diriwayatkan  dari  Abu  Bakar Ash-Shiddiq,  ketika  ditanya  tentang makna 

al-abbadalam  Q.S.  ‘Abasa/80:  31: ِوفاكهة وأب.  Lalu  beliau  berkata: 

“Langit manakah yang akan aku jadikan tempat berteduh, dan bumi manakah yang  

akan  aku  pijak,  apabila  aku  mengatakan  tentang  kitab  Allah  sesuatu  yang tidak aku 

ketahui”. Demikian juga perkataan Umar: “Makna al-Fakihahtelah kita ketahui bersama, lalu 

apakah arti abbitu ?. 

Seandainya  Rasulullah  SAW  telah  menjelaskan  setiap  makna Al  Qur’a>nkepada  

para  sahabatnya,  tentu  Rasulullah  SAW  tidak  akan  mendo’akan  Ibn Abbas dengan do’anya 

yang khusus, yaitu: اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل.  Disisi lain,  seandaninya  tafsir  itu  secara  

keseluruhan  di  riwayatkan  dari  Nabi  SAW, pastilah do’a kepada Ibn Abbas tersebut akan 

berbunyi:  التأويل حفظةاللهم فقهه في الدين و  

Menurut Adz-Dzahabi,  setelah  menguraikan  kedua pendapat  di  atas  beserta 

argumentasinya    masing-masing,    ia    lebih    cenderung    kepada    pendapat    yang 

mengatakan  bahwa  Nabi  menjelaskan  hanyasedikit  saja  dari  makna Al-Qur’an  itu kepada  

para  sahabatnya.  Hal  ini  disebabkan  karena  pada  kenyataannya  di  dalam Al 

Qur’anterdapat  bagian-bagian  yang  hanya  diketahui  maksud  dan  pengertianya  oleh Allah  

semata,  yang  dapat  diketahui  oleh  para  ulama,  yang  dapat  diketahui  oleh orang-orang  

                                                             
17 Ibid. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

97 

yang  menguasai  bahasa  Arab    dan  bahkan  ada  bagian-bagian  yang dengan  mudah  dapat  

diketahui  oleh  orang  awam  sekalipun.  Untuk  memperkuat pendapatnya ini, lebih lanjut ia 

mengutip pendapat Ibn Abbas yang mengatakan 

“Ada  empat  tema  pokok  dalam  tafsir Al  Qur’an,  yaitu  tafsir  yang  dapat difahami 

oleh orang yang menguasai bahasa Arab, tafsir yang dapat difahami oleh orang awam, 

tafsir yang dapat difahami oleh para ulama’, dan tafsir yang hanya diketahui oleh Allah 

semata”. 

Penjelasan dan keterangan mengenai Al Qur’anyang berasal dari Rasulullah SAW 

semacam ini kemudian disebut sebagai “tafsir bi al-manqul” atau“tafsir bi al-ma’tsur”.Sebagai   

contoh   dapat   dikemukakan   beberapa   hadis,   seperti   yang diriwayatkan oleh Ahmad, al-

Tirmidzi juga yang lainnya dari ‘Ady bin Hibban yang berkata:  Rasulullah  SAW.  bersabda:  

“Sesungguhnya  yang  dimaksud  dengan   َِْهْيـَلَعيبوُضْغَم رْيَـغْمي adalah orang-orang Yahudi, dan 

نيي َهضَِ   adalah orang-orang Nasrani”. 

Ada  juga  hadis  yang  diriwayatkan  oleh  al-Tirmidzi  dan  Ibn  Hibban  dalam kitab 

shahihnya dari Ibn Mas’ud berkata: Rasulullah SAW. bersabda: “Maksud dari “al-Shalat   al-

Wustha”  adalah  shalat  al-Ashr.Contoh   lain   adalah   hadis   yang diriwayatkan oleh Ahmad 

dan Syaikhan (Bukhari dan Muslim) dan lainnya dari Ibn Mas’ud,  ia  berkata:  “Ketika  ayat  

ini  turun “Alladhina amanu  wa  lam  yalbisu imanahum  bi  dhulmin” (orang-orang  yang  

beriman  dan  tidak  mencampuradukkan iman mereka dengan kezaliman [al-An’am/6: 82), 

banyak orang yang merasa resah. Lalu mereka bertanya kepada Rasulullah saw.: “Ya 

Rasulullah, siapakan diantara kita  yang  tidak  berbuat  kezaliman  terhadap  dirinya?”.  

Rasulullah  menjawab: “Maksud  ayat  ini  bukanlah  seperti  yang  kalian  pahami,  bukankan  

kalian  pernah mendengar apa yang dikatakan oleh hamba yang shaleh: “Inna As-

SyirkaLadhulmun ‘Adhim” (sesungguhnya yang dimaksud dengan Dhulmdalam  ayat  ini  

adalah  syirk (Luqman/31:  13)  Jadi  yang  dimaksud  dengan  kezaliman  di  sini  adalah  

kemusrikan. 

Selain  dari  riwayat  yang  telah  dikemukakan  masih  banyak  riwayat  lainnya  yang 

shahih  dari  Rasulullah  saw,  yang  menjadi  materi  pokok  dan  sumber  utama  bagi kitab-

kitab tafsir al-Ma’tsur.  

Para sahabat, apabila tidak menemukan penafsiran dalam Al Qur’andan tidak pula  

menemukan  penafsiran  dalam  al-Hadis,  maka  mereka  berusaha  menafsirkan dengan  ijtihad  

dan  istinbath.  Hal  ini,  mengingat  karena  sahabat  adalah  orang-orang Arab asli yang sangat 

menguasai bahasa Arab, dan dapat memahaminya dengan baik serta  mengetahui  aspek-aspek  

kebalaghahan  yang  ada  di  dalamnya.  Oleh  karena  itu mereka   tidak   membutuhkan   

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

98 

penelitian   untuk   memahami   ayat-ayat Al  Qur’an. Namun,  jika  mereka  merasa  apa  yang  

terdapat  dalam  bahasa  Arab  tidak  cukup memadai   untuk   memahami   ayat Al  Qur’an,   

maka   mereka   harus   mengadakan penelitian  terhadap  teks-teks  klasik  seperti  syair-syair  

orang  Arab  Jahiliyah  sebagai sumber  penfsirannya.  Adapun  metode  ijtihad  yang  

digunakan  oleh  para  sahabat dalam memahami ayat Al Qur’an, di antaranya:  

َْيعاَضْوَاةَُفيرْعَم .1 رارَْسَاَويةَغحل   yaitu  mengetahui  tema-tema  bahasa  Arab  dan  rahasia yang  terkandungاهَي

di  dalamnya.  Pengetahuan  ini  dapat  menolong  pemahaman mereka terhadap ayat-ayat 

Al Qur’anyangtidak diketahui maknanya 

َْيتادَاعَُةَفيرْعَمِ   .2 بَـرَع yaitu mengetahui adat kebiasaan mereka, yang dapat menolong memahami  ayat 

Al  Qur’anyang  ada  hubungannya  dengan  adat  kebiasaan mereka. 

ةِ   .3 َْي لْوُزنَُـتـْقَويبَـرَع َْي نَاْرقُ لَاوْحَاةَُفيرْعَمي َْي ََويدْوُهَي رْييزَجىيفىَراَصهن yaitu mengetahui keadaan orang-orang  Yahudi  dan  

Nasrani  di  jazirah  Arab  ketika  turunnya  wahyu,  yang dapat  menolong  memahami  

ayat-ayat Al Qur’anyang  mengisyaratkan  kepada perbuatan mereka dan cara menolaknya. 

بِبَْسَاةَُفيرِ   .4 يَ لْوُزحن عَمي yaitu  mengetahui  sebab-sebab  turunnya  ayat Al  Qur’an),  ilmu ini dapat 

menolong memahami ayat-ayat Al Qur’an. 

ةُهوُقِ   .5 َْ كاَرْديلْإاةَُعَسَويمْهَف yaitu  kekuatan  dan  keluasan  pemahaman  atas  ayat Al Qur’an.  Hal  ini  

merupakan  keutamaan  dan  karunia  yang  diberikan  Allah  SWT. kepada  orang  yang  

dikehendaki  dari  para  hambanya.  Karena,  di  dalam Al Qur’anbanyak  ayat-ayatnya  yang  

adakalanya  mudah  dipahami  dan  adakalanya sulit  dan  tersembunyi  maknanya  yang  

hanya  dapat  dipahami  oleh  orang-orang tertentu  yang  memiliki  kelebihan  daya  

pemahaman  yang  kuat  seperti  yang dimiliki oleh Ibn Abbas dengan do’a Rasulullah: 

“Allahumma faqqihhu fi al-din wa  allamahu  al-ta’wil”. Adapun di antara para sahabat 

yang terkenal banyak menafsirkanAl Qur’anadalah  Khulafa  al-Rasyidun, Ibn Mas’ud, Ibn 

Abbas, Ubay bin Ka’ab, Zaid bin Tsabit, Abu Musa al-Asy’ari Abdullah bin Zubair, Anas 

bin Malik, Abdullah bin Umar, Jabir bin Abdullah, Abdullah bin Amr bin ‘As dan Aisyah. 

Dan di antara keempat khalifah  tersebut  yang  paling  banyak menafsirkan Al 

Qur’anadalah  Ali  Ibn  Abi  Thalib,  sedangkan  ketiga  khalifah lainnya jarang menafsirkan 

Al Qur’an, hal ini disebabkan kaena ketiganya lebih dulu  meninggal  dunia.  Dari  kesepuluh  

sahabat  tersebut  yang  tepat  dijuluki sebagai  ahli  tafsir Al  Qur’anadalah  Abdullah  Ibn  

Abbas,  karena  kedalam ilmunya  disaksikan  sendiri  oleh  Rasulullah  SAW.  Di  sisi  lain  

Ibn  Abbas  juga terkenal dengan sebutan “Tarjuman Al Qur’an”, meskipun ada pula yang 

krtitis ucapan-ucapannya,  sebagaimana Imam Syafi’i yang mengatakan bahwa tafsir yang  

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

99 

benar  dari  Ibn  Abbas  hanya  setara  seratus  hadis.  Para  ulama  berbeda pendapat tentang 

nilai dari penafsiran para sahabat. Menurut al-Hakim dalam al-Mustadrak  mengatakan  

bahwa  tafsir  para  sahabat  bernilai  samadengan  hadits marfu’, jika berhubungan dengan 

sebab-sebab  nuzul  ayat  atau  tentang  sesuatu masalah  yang  tidak  dapat  dimasuki  akal.  

Sedangkan  menurut  Ibnu  Shalah,  jika hal  itu  dapat  dicapai  oleh  akal  maka  tafsir  para  

sahabat  adalah Mauqufselama tidak ada bukti penyandarannya kepada Nabi.18 Sementara 

itu, menurut sebagian ulama yang lain mewajibkan untuk mengambil tafsir yang mauquf 

pada sahabat, karena  para  sahabat  adalah  yang  paling  ahli  bahasa  Arab  dan  

menyaksikan langsung konteks dan situasi serta kondisi pada saat ayat diturunkan, 

disamping kemampuannya   dalam   hal   pemahaman   yang   sahih.   Hal   ini   sebagaimana 

dikatakan Az-Zarkasyi dalam kitab Al-Burhan fi Ulum Al Qur’an: 

Perlu  diketahui  bahwa  penafsiran Al Qur’andapat  dikelompokkan  ke  dalam dua  

bagian,  yaitu  sebagian  penafsirannya  datangberdasarkan  naql  (riwayat),  dan bagian yang 

lain tidak dengan naql. Yang pertama, penafsiran adakalanya dari Nabi, sahabat, atau tokoh  

tabi’in. Jika  berasal  dari  Nabi,  hanya  perlu  dicari  kesahihan sanadnya.  Jika  berasal  dari  

sahabat,  perlu  diperhatikan  apakah  mereka  menafsirkan dari segi bahasa ?. Jika ternyata 

demikian maka mereka adalah yang paling mengerti tentang  bahasa  Arab,  karena  itu  

pendapatnya  dapat  dijadikan  pegangan,  tanpa diragukan  lagi.  Atau  jika  mereka  

menafsirkan  berdasarkan Asbab  Al-Nuzulatau situasi dan kondisi yang mereka saksikan, 

maka hal ini pun tidak diragukan lagi. 

Senada    dengan    pendapat    al-Zarkasyi,    al-Hafidz    Ibn    Katsir    dalam 

muqaddimah tafsirnya mengatakan :  ِ  

 وقال الحافظ ابن كثيْ في مقدمة تفسيْه: "وحينئذ إذا لم نجد التفسيْ في القرآن ولا في الس نهة رجعنا في ذلك إلى أقوال
الصحابة، فإنهم أدرى بذلك لما شاهدوه من القرائن والأحوال التي اختُصوا بها، ولما لهم من الفهم التام والعلم الصحيح 

م وكبراؤهم كالأئمة الأربعة، والخلفاء الراشدين، والأئمة المهتدين المهديين، وعبد الله والعمل الصالح ولا سيما علماؤه
 "بن مسعود, رضي الله عنهم

Jika  kita  tidak  mendapatkan  tafsiran  dalam Al Qur’andan  tidak  pula  dalam sunnah,  

hendaknya  kita  kembali  pada  pendapat  para  sahabat,  sebab  mereka  lebih mengetahui  

tafsir Al Qur’an.  Hal  ini  karena  merekalah  yang  menyaksikan  konteks dan  situasi  serta  

kondisi  yang  hanya  diketahui  mereka  sendiri.  Juga  karena  mereka mempunyai  pemahaman  

sempurna,  ilmu  yang  sahih  dan  amal  yang  saleh,  terutama para ulama dan tokoh besarnya, 

                                                             
18 Muhammad Husayn adh-Dhahabi, 23-27. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

100 

seperti empat Khulafa’ al-Rasyidin, para imam yang mendapat petunjuk dan Abdullah Ibn 

Mas’ud. 

Sumber  penafsiran At-tabari  selanjutnya  adalah  cerita-cerita  ahli  kitab  dari orang-

orang Yahudi dan Nasrani, yang tersebar dikalangan umat Islam. Sebagimana diketahui  

bahwa  kitab Al Qur’anmemiliki  persaman  dengan  kitab-kitab  terdahulu dalam beberapa 

masalah tertentu seperti kitab Taurat dan Injil, khususnya dalam hal menceritakan  kisah  para  

Nabi  dan  umat-umat  terdahulu.  Dalam  kitab Al  Qur’anterdapat beberapa tema yang juga 

terdapat dalam kitab Injil seperti kisah lahirnya Isa ibn  Maryam  dan  mu’jizatnya.  Dalam  

menceritakan  beberapa  kisah  tersebut Al-Qur’an mempunyai perbedaan metodologis dengan 

kitab Taurat dan Injil. Al-Qur’an menceritakan  kisah-kisah  tersebut  hanya  secara  global  

dan  berfungsi  sebagai  ibrah saja,  sedangkan  dalam  Taurat  dan  Injil  kisah  tersebut  

diceritakan  secara  detail  dari berbagai  seginya,  seperti  nama,  tempat,  dan  waktunya.  

Dalam  hal  ini,  sebagian sahabat  dalam  menjelaskan  ayat-ayat Al Qur’anmengambil  cerita-

cerita  israiliyat kepada  ahli Al-Kitab,  baik  yang  berasal  dari  orang-orang  Yahudi  maupun  

Nasrani yang  telah  menyatakan  diri  masuk  Islam  seperti  Abdullah  bin  Salam,  Wahab  

bin Munabih,  Ka’ab  al-Ahbar,  dan  dari  kalangan  tabi’in  seperti  Ibn  Juraij  dan  yang 

lainnya.  Hal ini dilakukan karena para sahabat tidak banyak mendapatkan informasi yang  

memadai  dari  Rasulullah  SAW.  berkaitan  dengan  kisah-kisah  tersebut.  Kisah-kisah yang 

demikian itu diambil oleh para sahabat selama tidak bertentangan dengan Al Qur’an.19 

 

PENUTUP 

Ibn Jarir   adalah   ulama   hebat   yang   menguasai      berbagai   disiplin   

ilmupengetahuan.  Ia  sebagai  bapak  sejarah Islam dan  bapak  tafsir  melalui  beberapa 

karyanya  yang  monumental. Tafsir  al-Tabari dianggap  sebagai  pelopor  panafsiran dengan   

metode   sistematis   dan  analisis   yang   mendalam.Tafsir   at-Tabari   telah memberikan 

warna bagi dunia penafsiranya pada zamanya hingga saat ini. Sehingga tidak  salah  kalau  

tafsir ini  dianggap  sebagai  tafsir  bi  al-ma’thur  yang  terbaik.  Salah satu ciri khas dalam 

Tafsir at-Tabari adalah penggunaan kata القول في تأويل قوله dalam memulai penafsiranya. 

Wadih   ad-Dalalahsendiri   adalah   lafal-lafal   yang   dapat   dengan   mudah dipahami  

makna  dan  maksudnya,  tanpa  membutuhkan  faktor  eksternal  selain  dari redaksinya  itu  

sendiri.  Hanya  saja  diantara  lafal-lafal  dalam  kategori  ini  ada  yang masih  berpeluang  

dita’wilserta  dinasakhdan  ada  yang  tidak  berpeluang  sama sekali  sesuai  tingkat  kejelasan  

                                                             
19 Ibid 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 5  Nomor 1 Juni 2022 

Fithrotin   

Kaidah Fi Wadihi Dilalah.... 

 

101 

yang  ditunjukkannya.  Kaidahnya,  semakin  jelas makna  yang  ditunjukkan  maka  semakin  

kecil  peluang  dita’wildan  dinaskh.Secara hirarki pembagianWadih ad-Dalalahadalah;Zhohir, 

Nash, Mufassar, dan Muhkam. 

 
 

Daftar Pustaka 

 

Dhahabi (al)Husayn. 2009.al-Tafsir wa al-Mufassirun.Kairo: Dar al-Hadith. 

Dosen  Fakultas  Ushuluddin  IAIN  Sunan  Kalijaga  Yogyakarta, Studi  Kitab  Tafsir. 

Yogyakarta: Teras 

Goldziher,Ignaz. 2010.Mazhab Tafsir Dari Klasik  Hingga Modern.Yogyakarta: Elsaq Press. 

Ik,  (Al) HalidAbdurrahman.  1986. Ushulu  Tafsir  wa  Qawaiduhu, Damaskus:  Ad  Dar An-

Nagha’is. 

Munawwir,  Ahmad  warson. 1997. Al  Munawwir,  Kamus  Arab  Indonesia. Surabaya: 

Pustaka Progressif. 

Qattan (al) Manna’, Mabahis fi ‘Ulum Al Qur’an,t.tp: Mashurat al-Ashr al-Hadith, Tt  

Shihab, Quraish. 2002.Membumikan AlQur’an. Bandung: Mizan. 

T}abari  (al)Muhammad  ibn  Jarir  ibn  Yazid, Tahdibu  al-Athari  wa  Tafsilu  al-Thabiti ‘an 

Rasulillahi Sallawallu ‘Aliyhi Wasslam min al-Akhbar.Kairo:  Matba’ah al-Madany 

---------------. 1992.Jami’  al-Bayanfi  Tafsir Al  Qur’an, Bairut: Dar-Al-Kutub al-Ilmiyyah 

--------------. 2001.Jami’ al-Bayan ‘an ta’wil ay Al Qur’an,Beirut: Dar-Al Fikr. 

Sukamta. 2009. Majas dan Pluralitas Makna dalam al-Qur’an. Yogyakarta: Adab ress. 

Suyuthi (al), Jalaluddin. 2009.al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an,terj. Tim Editor Indiva “tudi al-

Qur’an Komprehensif”. Surakarta: Indiva Pustaka.Suyuthi 

(al),Jalaluddin. 2007. Samudera Ulumal-Qur’an. Surabaya: PT. Bina Ilmu.  

Syuaib, Ibnu Abdillah Ahmad.2008.al-Muyassar fi al-Balaghah al-‘Arabiyyah. Beirut: Dar 

Ibnu Hazm. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/

