
 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

1 
 

Internalisasi Nilai-Nilai Keislaman Perspektif Sosial Kemasyarakatan 
 

 

Niken Ristianah 

Sekolah Tinggi Agama Islam Darussalam Nganjuk, Indonesia 

Email : nikenristianah1@gmail.com 

 

 

 

 

Abstract: Islamic religion has a conception of beliefs, rules, norms or ethics which indeed 

must be believed and implemented consistently. Islamic values are essentially a collection of 

principles of life, also in the form of teachings about how humans should live life. In the 

process of internalizing values, the chosen strategies, approaches and methods are needed. 

Transinternal is one of the appropriate strategies in internalizing religious values. 

Transinternal strategy is a way to teach values with several stages, namely by carrying out 

the transformation of values, followed by the transaction of values, and the 

transinternalisation of values. Islamic values can be actualized through Islamic Religious 

Education in several environments, both family, school, and community. the three 

environments must be able to work well together so that the values that have been instilled 

internalized in the individual so that they will become personalities. The approach to 

inculcating Islamic values uses the approach to instilling values with a variety of methods, 

both exemplary, habituation, advice, supervision, and punishment. Strategies that can be used 

so that the embedded Islamic values are well internalized in individuals, can use a strategy of 

value transformation, value transactions and value transinternalisation. 

 

Keywords: Internalization, Islamic values, and social society
 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Nilai (value) merupakan bagian penting dari pengalaman yang memengaruhi perilaku 

individu. Nilai meliputi sikap individu, sebagai standart bagi tindakan dan keyakinan(belief). 

Nilai menjadi pedoman atau prinsip umum yang memandu tindakan, dan nilai juga menjadi 

kriteria bagi pemberian sanksi atau ganjaran bagi perilaku yang di pilih.
1
 Dalam Islam, nilai 

agama bersumber dan berakar dari keimanan terhadap ke-Esaan Tuhan. Semua nilai dalam 

kehidupan manusia berakar dari keimanan terhadap keesaan Tuhan yang menjadi dasar 

agama.  

Agama Islam memiliki konsepsi keyakinan, aturan-aturan, norma-norma atau etik yang 

memang harus diyakini dan dilaksanakan secara konsekuen. Nilai-nilai agama Islam pada 

hakekatnya merupakan kumpulan dari pinsip-prinsip hidup, juga berupa ajaran-ajaran tentang 

bagaimana manusia seharusnya menjalankan kehidupan. Di mana satu prinsip dengan prinsip 

lainnya saling keterkaitan membentuk satu kesatuan yang tidak dapat dipisah-pisahkan. 

                                                           
1
 Sri Lestrai, Psikologi Keluarga; Penanaman Nilai dan Penanganan Konflik dalam Keluarga ( 

Jakarta : Prenada Media Group, 2014), 79. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

2 
 

Nilai juga merupakan suatu gagasan atau konsep tentang apa yang dipikirkan seseorang 

dan dianggap penting dalam kehidupannya. Melalui nilai dapat menentukan suatu objek, 

orang, gagasan, cara bertingkah laku yang baik atau buruk.
2
 Nilai juga merupakan suatu 

patokan yang dan prinsip-prinsip untuk menimbang atau menilai sesuatu tentang hal baik dan 

buruk, berguna atau sia-sia,terpuji atau tercela. Artinya bahwa perilaku yang ditunjukkan oleh 

masing-masing orang akan menjadi sebuah patokan baik dan buruk. 

Wujud dari nilai-nilai Islam harus dapat ditransformasikan dan diinternalisasikan dalam 

kehidupan masyarakat secara umum. Karena, nilai-nilai agama Islam sangat berpengaruh 

dalam kehidupan sosial, bahkan dapat dikatakan tanpa nilai tersebut manusia akan hidup 

dengan derajat tingkat bawah. 

Untuk menerapkan dan mengaplikasikan nilai-nilai Islam di atas, perlu usaha melalui 

pendidikan Agama Islam. Karena pendidikan merupakan suatu media dan aktivitas untuk 

membangun kesadaran kritis, kedewasaan, dan kemandirian seseorang. Pendidikan Agama 

Islam yang ditempuh seorang individu tentu saja dipengaruhi oleh faktor kehidupan keluarga 

dan masyarakat yang ada disekitarnya. Dengan pendidikan diharapkan mampu menciptakan 

mentalitas individu dan kultur kehidupan keluarga.
3
 

Pendidikan penanaman nilai juga menjadi usaha yang sangat penting dalam proses 

penanaman nilai-nilai Islam terhadap individu. Hal itu dapat dimulai dari peran serta keluarga, 

di mana keluarga merupakan pondasi awal individu sebelum memasuki lingkungan sekolah 

dan masyarakat. sebagaimana Islam mengajarkan bahwa pendidikan dalam keluarga adalah 

pendidikan pertama dan utama yang paling bertanggung jawab terhadap perkembangan 

jasmani dan rohani individu. Orang tua harus mendidik anak-anaknya agar terhindar dari azab 

yang pedih.
4
  

Pengalaman dan kebiasaan-kebiasaan yang diberikan keluarga akan diinternalisasikan 

dalam kehidupan sehari-hari maupun dalam kehidupan bermasyarakat. Proses internalisasi 

yang dilakukan oleh keluarga melalui metode keteladanan, pembiasaan akan berhasil baik 

apabila ada kerja sama dengan sekolah dan masyarakat. Artinya bahwa adanya saling 

keterkaitan antara satu pihak dengan pihak yang lain terkait dengan proses internalisasi nilai-

nilai Islam untuk menjadi sebuah kepribadian seseorang. 

 

PEMBAHASAN 

A. Pengertian Nilai 

Banyak pengertian nilai telah dihasilkan oleh sebagian para ahli dan sengaja dihadirkan 

dalam pembahasan ini dalam rangka memperoleh pengertian yang lebih utuh. Secara umum 

nilai erat hubungannya dengan pengertian-pengertian dan aktivitas manusia yang komplek 

dan sulit ditentukan batasannya. 

Dalam kehidupan sehari-hari, nilai merupakan sesuatu yang berharga, bermutu, 

menunjukkan kualitas, dan berguna bagi manusia. Nilai adalah sesuatu yang bersifat abstrak, 

ideal, bukan benda kongkrit, bukan fakta, tidak hanya persoalan benar dan salah yang 

menuntut pembuktian empiric, melainkan soal penghayatan yang dikehendaki dan tidak 

dikehendaki, disenangi dan tidak disenangi.
5
 

                                                           
2
 Ibid 

3
 Zamroni, Pembinaan Keluarga Islam ( Solo: Tiga serangkai, 2001), 8. 

4
 Samsul Nizar, Filsafat Pendidikan IslamPendekatan Historis, Teoritis dan Praktis (Jakarta : 

Ciputat Pers, 2002), 42. 
5
 Isna Mansur, Diskursus Pendidikan Islam  (Yogyakarta : Global Pustaka Utama, 2001), 98. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

3 
 

          Menurut Ngalim Purwanto dalam Qiqi Yuliati menyatakan bahwa nilai yang ada pada 

seseorang dipengaruhi oleh keberadaan adat istiadat, etika, kepercayaan, dan agama yang 

dianutnya. Kesemuanya mempengaruhi sikap, pendapat, dan bahkan pandangan hidup 

individu yang selanjutnya akan tercermin dalam tata cara bertindak, dan bertingkah laku 

dalam pemberian penilaian. 
6
 

          Sedangkan menurut Zaim El-Mubarok, secara garis besar nilai di bagi dalam dua 

kelompok; pertama, nilai nurani (values of being) yaitu nilai yang ada dalam diri manusia dan 

kemudian nilai tersebut berkembang menjadi perilaku serta tata cara bagaimana kita 

memperlakukan orang lain. Yang termasuk dalam nilai nurani adalah kejujuran, keberanian, 

cinta damai, potensi, disiplin, kemurnian. Kedua, nilai-nilai memberi (values of giving) adalah 

nilai yang perlu dipraktikkan atau diberikan yang kemudian akan di terima sebanyak yang 

diberikan. Yang termasuk nilai-nilai memberi adalah setia, dapat di percaya, ramah, adil, 

murah hati, tidak egois, peka, penyayang.
7
 

          Berdasarkan beberapa definisi tentang  nilai di atas, dapat disimpulkan bahwa nilai 

adalah segala sesuatu yang berkaitan dengan perilaku manusia tentang sesuatu  yang baik dan 

buruk yang bisa di ukur oleh agama, tradisi, moral, etika dan kebudayaan yang berlaku dalam 

masyarakat tersebut. 

          Menurut Chabib Toha penanaman nilai adalah suatu tindakan, perilaku yang di lakukan 

oleh seseorang atau suatu proses menanamkan suatu tipe kepercayaan yang berada dalam 

ruang lingkup sistem kepercayaan, di mana seseorang bertindak atau menghindari suatu 

tindakan, atau mengenai sesuatu yang pantas atau tidak pantas dikerjakan.
8
 

           Berdasarkan uraian di atas, maka penanaman Pendidikan Agama Islam pada anak 

menjadi hal yang sangat penting bagi orang tua maupun guru. Pendidikan Agama Islam 

terealisasi melalui penanaman nilai-nilai agama Islam, sehingga anak akan mengerti, 

memahami, dan akan mengaplikasikan dalam tindakan sehari-hari. 

B. Nilai-nilai Agama Islam 

Nilai-nilai keagamaan  merupakan segala perilaku yang dasarnya adalah nilai-nilai 

Islami. Nilai-nilai Islami yang hendak di bentuk atau diwujudkan bertujuan untuk mentransfer 

nilai-nilai agama agar penghayatan dan pengamalan ajaran agama berjalan dengan baik di 

tengah-tengah masyarakat.  

Nilai-nilai yang hendak di bentuk atau diwujudkan dalam pribadi muslim agar lebih 

fungsional dan aktual adalah nilai-nilai Islam yang melandasi moralitas (akhlak). Artinya 

sistem nilai yang dijadikan  rujukan masyarakat tentang bagaimana cara berperilaku  secara 

lahiriyah maupun batiniah manusia adalah nilai dan moralitas yang diajarkan agama Islam. 

Nilai-nilai menurut pandangan Islam yang harus ditanamkan pada anak, yaitu: 

 

 

 

 

                                                           
6
 Qiqi Yuliati Zakiyah dan A. Rusdiana, Pendidikan Nilai; Kajian Teori dan Praktik Di Sekolah 

(Bandung: Pustaka Setia, 2014), 14. 
7

 Zaim Elmubarok, Membumikan Pendidikan Nilai; Mengumpulkan Yang Terserak , 

Menyambung Yang Terputus dan Menyatukan Yang Tercerai (Bandung: Alfabeta, 2013), 7. 

Dijelaskan juga bahwa kedua nilai-nilai tersebut telah diajarkan pada anak-anak di sekolah dasar 

sebagai upaya mewujudkan perilaku-perilaku yang diinginkan dan dimanifestasikan dalam kehidupan 

sehari-hari generasi muda.  
8
 Chabib Toha,  Kapita Selekta Pendidikan Islam  (Yogyakarta: Pustaka pelajar, 2000), 61. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

4 
 

1. Nilai ‘Aqidah  

        ‘Aqidah merupakan pendidikan keimanan yang mencakup dimensi ideologi atau 

keyakinan dalam Islam.
9
 Artinya ‘aqidah menunjuk pada beberapa tingkatan keimanan 

seseorang muslim terhadap kebenaran Islam, terutama menyangkut pokok-pokok 

keimanan Islam.  Pokok-pokok keimanan dalam Islam adalah kepercayaan terhadap Allah, 

malaikat, kitab-kitab Allah, rasul-Nya, hari akhir, dan qadha qadar Allah.
10

 

        Di dalam ajaran Islam, ‘aqidah saja tidaklah cukup. Artinya bahwa tidaklah cukup 

kalau seorang muslim hanya percaya kepada Allah, tetapi tidak percaya dengan kekuasaan 

dan keagunganNya. Tidaklah bermakna kepercayaan kepada Allah, jika peraturannya tidak 

dilaksanakan, karena agama bukanlah semata-mata kepercayaan (belief), namun harus 

dibarengi dengan amal saleh (good action).11 Iman mengisi hati, ucapan mengisi lisan, dan 

perbuatan mengisi gerak hidup. Sebagaimana kedatangan Nabi Muhammad SAW 

bukanlah semata-mata mengajarkan ‘aqidah saja, bahkan mengajarkan jalan mana yang 

akan ditempuh dalam hidup, apa yang mesti dikerjakan dan apa yang mesti dijauhi. 

        Berdasarkan uraian di atas dapat disimpulkan bahwa nilai keimanan merupakan nilai 

pertama yang ditanamkan pada usia anak-anak, karena pada dasarnya mereka masih 

bersifat imitative (meniru) dan mereka masih berimajinasi dalam berpikir. Peran orang tua 

sangat berpengaruh bagi tingkat keimanan anak melalui bimbingan untuk mengenal siapa 

itu Tuhan, sifat-sifat Tuhan, bagaimana kewajiban manusia terhadap Tuhannya. 

2. Nilai Shari‘ah  

        Secara bahasa, kata shari‘ah artinya jalan lurus menuju mata air.
12

 Mata air 

digambarkan sebagai sebuah sumber kehidupan. Shari‘ah berarti jalan lurus menuju 

sumber kehidupan yang sebenarnya. Sumber manusia yang sebenarnya adalah Allah. Dan 

untuk menuju Allah, maka harus menggunakan jalan yang di buat tersebut. Shari‘ah 

menjadi jalan lurus yang harus di tempuh seorang muslim karena Shari‘ah Islam sebagai 

hukum yang mengatur hidupnya.
13

 

        Shari‘ah diartikan sebagai aturan atau undang-undang Allah SWT tentang 

pelaksanaan dan penyerahan diri secara utuh melalui proses ibadah, baik secara langsung 

maupun tidak langsung kepada Allah SWT dalam hubungannya dengan makhluk lain, 

dengan sesama manusia, maupun dengan alam sekitarnya.14 

        Shari‘ah yang mengatur hubungan manusia dengan Allah di sebut ibadah, sedangkan 

shari‘ah yang mengatur hubungan manusia dengan manusia atau alam lainnya di sebut 

muamalah.15 Shari‘ah aspek pertama adalah ibadah yang merupakan perbuatan paling inti 

                                                           
9
 Mohammad Daud Ali,  Pendidikan AgamaIslam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2015),199. 

Dijelaskan bahwa aqidah Islam ditautkan dengan rukun iman yang menjadi asas seluruh ajaran Islam 

dan mempunyai kedudukan yang sangat sentral dan fundamental. 
10

 Bukhari Umar, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Amzah, 2011), 37. 
11

 Mawardi Lubis, Evaluasi Pendidikan Nilai (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), 25.   
12

 M. Ali Hasan, Perbandingan Mazhab ( Jakarta: Rajawali Pers,1995), 5. 
13

 Azyumardi Azra, dkk, Buku Teks: Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum 

(Jakarta: Depag RI, 2002), 167. 
14

 Mawardi Lubis, Evaluasi Pendidikan Nilai, 25. 
15

 Deden Makbuloh, Pendidikan AgamaIslam; Arah Baru Pengembangan Ilmu dan Kepribadian 

di Perguruan Tinggi (Jakarta:Raja Grafindo Persada, 2011), 125. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

5 
 

dalam Islam, yaitu shalat, zakat, puasa, haji.16 Sedangkan shari‘ah aspek kedua adalah 

muamalah yang merupakan aplikasi dari ibadah dalam hidup bermasyarakat. Muamalah 

terdiri atas; a) hubungan antar sesama manusia (perkawinan, perwalian, warisan, hibah, 

hubungan antar bangsa, dan hubungan antar golongan dan sebagainya); b) Hubungan 

manusia dengan kehidupannya (makanan, minuman, pakaian, mata pencaharian; c) 

Hubungan manusia dengan alam sekitarnya (perintah untuk mengadakan penelitian, seruan 

untuk memanfaatkan alam semesta, larangan menggangu).
17

 

3. Nilai Akhlak 

        Kata akhlak dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa Arab akhlaq, bentuk jamak 

dari kata khuluq atau al-khulq, yang secara etimologi berarti budi pekerti, perangai, tingkah 

laku atau tabi‘at. Dalam kepustakaan, akhlak diartikan sikap yang melahirkan perbuatan 

(perilaku, tingkah laku) yang mungkin baik dan mungkin juga tingkah laku buruk.18 

        Akhlak Islami dapat diartikan sebagai akhlak yang dalam pelaksanaanya berdasarkan 

ajaran Islam (Allah da Rasul-Nya)  atau akhlak yang bersifat Islami. Akhlak Islami adalah 

segala perbuatan yang di lakukan oleh manusia dengan mudah, di sengaja, mendarah 

daging, dan berdasarkan pada ajaran Islam. 19  

        Dapat diartikan pula, bahwa akhlak Islami merupakan amal perbuatan yang sifatnya 

terbuka sehingga dapat menjadi indikator bagi seseorang apakah seorang muslim yang baik 

ataukah muslim yang buruk. Akhlak merupakan hasil dari ‘aqidah dan shari‘ah yang benar. 

Akhlak berhubungan erat dengan kejadian manusia yaitu khaliq (pencipta) dan makhluq 

(yang diciptakan). Sebagaimana Rasulullah di utus untuk menyempurnakan akhlak yaitu 

untuk memperbaiki hubungan makhluq (manusia) dengan Khaliq (Allah Ta‘ala) dan 

hubungan baik antara manusia dengan manusia.
20

 

        Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa akhlak adalah sifat yang sudah tertanam 

dalam jiwa manusia yang mendorong perilaku seseorang menjadi perilaku kebiasaan. 

Apabila sifat tersebut melahirkan suatu perilaku yang terpuji menurut akal dan agama 

maka dinamakan akhlak baik (akhlak mahmudah), sebaliknya jika sifat tersebut 

melahirkan perilaku yang buruk maka dinamakan akhlak buruk (akhlak mazmumah).
21

 

        Akhlak Islami implementasinya dalam kehidupan sehari-hari. Bentuk 

implementasinya bisa berupa ucapan yang baik atau perbuatan yang terpuji. Ruang lingkup 

                                                           
16

 Ibid., 130. Aspek ibadah ini menyangkut kondisi internal dan eksternal agar tetap terlaksana 

dalam keadaan apapun, tetapi tidak menjadikan suatu beban. Karena aspek utama dalam ibadah adalah 

kebutuhan manusia itu sendiri yang dapat diterima oleh Allah SWT. 
17

 Aminudin, et.al, Membangun Karakter dan Kepribadian melalui Pendidikan Agama islam 

(Yogyakarta: Graha Ilmu, 2006), 38. 
18

 Mohammad Daud, Pendidikan Agama Islam, 345. 
19

 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf  Dan Karakter Mulia (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2015), 

125. Dijelaskan pula bahwa akhlak bersifat universal, dan dalam menjelaskan akhlak Islam yang 

universal itu dibutuhkan pemikiran akal manusia dan kesempatan sosial  yang terkandung dalam 

ajaran etika dan moral. Selain bersifat universal tersebut, akhlak Islam juga mengakui nilai-nilai yang 

bersifat lokal dan temporal sebagai penjabaran dari nilai-nilai yang universal itu. Misalnya, 

menghormati orang tua, itu adalah akhlak bersifat mutlak dan universal. Sedangkan bagaimana cara 

menghormati orang tua itu dimanifestasikan oleh pemikiran manusia yang dipengaruhi oleh situasi dan 

kondisi orang menjabarkan nilai universal berada. 
20

 Deden Makbuloh, Pendidikan AgamaIslam; Arah Baru Pengembangan Ilmu, 139. 
21

 Ibid., 142.  



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

6 
 

akhlak Islam, yaitu akhlak kepada Allah SWT, akhlak terhadap diri sendiri, akhlak 

terhadap keluarga, akhlak terhadap masyarakat, dan akhlak terhadap lingkungan. 

        ‘Aqidah, shari‘ah dan akhlak atau iman, islam, dan ihsan saling terkait, ketiganya 

merupakan satu kesatuan yang utuh dan tidak dapat dipisah-pisahkan. Keutuhan 

merupakan ciri utama dari konsep moral Islam, baik keutuhan dalam ajaran itu sendiri, 

maupun keutuhan dalam pelaksanaan perilaku. 

C. Proses Pembentukan Nilai 

Menurut Krathwohl dalam Mawardi Lubis,
22

 dalam proses pembentukan nilai pada anak 

dapat dikelompokkan dalam 5 tahap, yaitu: 

1) Tahap receiving (menyimak) 

Pada tahap ini seorang anak mulai aktif dan sensitif menerima stimulus dan menghadapi 

fenomena yang ada serta selektif dalam memilih fenomena. Pada tahap ini nilai anak 

belum terbentuk melainkan baru menerima adanya nilai-nilai baru yang berada di luar 

dirinya dan mencari nilai-nilai untuk di pilih dan yang menarik bagi dirinya. 

2) Tahap responding (menanggapi) 

Pada tahap ini seseorang sudah mulai menerima dan menanggapi secara aktif stimulus 

yang berada dari luar dirinya dalam bentuk respon yang nyata. Dalam tahap ini ada tiga 

tingkatan yaitu tahap compliance (manut), willingness to respon (bersedia menanggapi), 

dan satisfaction in response (puas dalam menanggapi). 

3) Tahap valuing (memberi nilai)  

Pada tahap ini seseorang sudah mampu menangkap stimulus itu atas dasar nilai-nilai yang 

terkandung didalamnya dan mulai menyusun persepsi tentang objek. Dalam hal ini ada 3 

tahap, yaitu: percaya terhadap nilai yang di terima, merasa terikat dengan nilai yang 

dipercayai (dipilihnya), dan memiliki sebuah keterikatan batin (commitment) untuk 

memperjuangkan nila-nilai yang diterimanya dan diyakininya. 

4) Tahap organization (mengorganisasikan nilai) 

Pada tahap ini seseorang sudah mulai mengatur sistem yang didapatkan dari luar dan 

kemudian diorganisasikan (di tata) sesuai dengan dirinya sehingga sistem nilai itu 

menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari dalam dirinya. Ada 2 tahap organisasi, yaitu 

mengkonsepsikan nilai dalam dirinya, mengorganisasikan cara hidup dan tata perilakunya 

atas dasar nilai-nilai yang sudah diyakininya. 

5) Tahap characterization (karakterisasi nilai) 

Pada tahap ini ditandai dengan ketidakpuasan seseorang dalam mengorganisasikan sistem 

nilai yang diyakininya dalam hidupnya secara mapan, ajek dan konsisten sehingga tidak 

dapat dipisahkan dengan dirinya. Pada tahap ini dikelompokkan dalam 2 tahap, yaitu 

tahap menerapkan nilai dan tahap karakterisasi.
23

 

D. Pendekatan Dalam Pendidikan Nilai 

Menurut Douglas P. Superka, ada lima pendekatan dalam melaksanakan pendidikan 

nilai,
24

yaitu: 

1) Pendekatan penanaman nilai (inculcation approach ) 

Pendekatan ini memberi penekanan pada penanaman nilai-nilai. Tujuan penanaman 

nilai pada pendekatan ini adalah diterimanya nilai-nilai sosial oleh anak, dan 

                                                           
22

 Mawardi Lubis, Evaluasi Pendidikan Nilai, 19. 
23

 Ibid 
24

 Douglas P. Superka, et.al, Values Education Sourcebook (Colorado : Social Science 

Education Consortium, 1976), 23. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

7 
 

berubahnya nilai-nilai anak yang tidak sesuai dengan nilai-nilai sosial yang 

diinginkannya. 

2) Pendekatan  perkembangan moral kognitif (cognitive moral development approach) 

Pendekatan ini memberikan penekanan pada aspek kognitif dan perkembangannya. 

Pendekatan ini mendorong anak untuk berpikir aktif tentang masalah-masalah moral 

dan membuat keputusan-keputusan moral. Perkembangan moral pada tahap ini di lihat 

sebagai perkembangan tingkat berpikir dalam membuat pertimbangan moral, dari 

tingkat lebih rendah ke tingkat lebih tinggi. Tujuan yang ingin dicapai dari pendekatan 

ini ada dua hal. Pertama, membantu anak untuk membuat  pertimbangan moral yang 

lebih kompleks berdasarkan pada nilai yang lebih tinggi. Kedua, mendorong anak untuk 

mendiskusikan alasan-alasannya ketika memilih nilai dan posisinya dalam suatu 

masalah moral. 

3) Pendekatan analisis nilai (values analysis approach) 

Pendekatan ini memberikan penekanan pada perkembangan kemampuan anak untuk 

berpikir logis, dengan cara menganalisis masalah yang berhubungan dengan nilai-nilai 

sosial. Tujuan utama pendekatan ini ada dua yaitu, pertama, membantu anak untuk 

menggunakan kemampuan berpikir logis dan penemuan ilmiah dalam menganalisis 

masalah-masalah sosial yang berhubungan dengan nilai moral tertentu. Kedua, 

membantu siswa untuk menggunakan proses berpikir rasional dan analitik dalam 

menghubung-hubungkan dan merumuskan konsep tentang nilai-nilai mereka. 

4) Pendekatan klarifikasi nilai (values clarification approach) 

Pendekatan ini memberikan penekanan pada usaha untuk membantu anak dalam 

mengkaji perasaan dan perbuatannya sendiri, untuk meningkatkan kesadaran mereka 

tentang nilai-nilai mereka sendiri. Tujuan dari pendekatan ini yaitu, membantu anak 

untuk menyadari dan mengidentifikasi nilai-nilai mereka sendiri serta nilai-nilai orang 

lain, membantu anak supaya mampu berkomunikasi secara terbuka dan jujur dengan 

orang lain yang berhubungan dengan nilai-nilai mereka sendiri, dan membantu anak 

agar mampu menggunakan kemampuan berpikir rasional dan kesadaran emsional untuk 

memahami perasaan, nilai-nilai,dan pola tingkah laku mereka sendiri. 

5) Pendekatan pembelajaran berbuat (action learning approach) 

Pendekatan ini penekanannya ada usaha memberikan kesempatan kepada anak untuk 

melakukan perbuatan-perbuatan moral, baik secara perseorangan maupun secara 

bersama-sama dalam suatu kelompok. Tujuan utama dari pendekatan ini yaitu, pertama, 

memberi kesempatan kepada anak untuk melakukan perbuatan moral, baik secara 

perseorangan maupun secara bersama-sama berdasarkan nilai-nilai mereka sendiri. 

Kedua, mendorong anak untuk melihat diri mereka sebagai makhluk individu dan 

makhluk sosial dalam pergaulan dengan sesama, sebagai bagian dari suatu masyarakat 

yang harus mengambil bagian dalam suatu proses demokrasi. 

E. Internalisasi Nilai-Nilai Islam 

Internalisasi nilai adalah penghayatan seseorang terhadap suatu nilai, sehingga 

merupakan keyakinan dan kesadaran akan kebenaran nilai tersebut dan diwujudkan dalam 

sikap dan perilaku.
25

 Artinya bahwa internalisasi merupakan proses penanaman suatu nilai 

melalui proses penghayatan dan pendalaman sehingga membentuk sebuah keyakinan dan 

                                                           
25

 Depdikbud, Kamus Bahasa Indonesia ( Jakarta : Tim Penyusun Pusat Pembinaan Dan 

Pengembangan Bahasa, 2002), 439. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

8 
 

kesadaran yang tertanam dalam diri manusia yang kemudian diwujudkan dalam bentuk sikap 

dan perilaku sehari-hari.  

Dasar dari internalisasi nilai-nilai Islam bersumber pada al-Qur’an dan hadist, di mana 

keduanya merupakan sumber pandangan hidup umat manusia. Dalam proses internalisasi 

diperlukan strategi, pendekatan, dan metode yang dipilih. Transinternal adalah salah satu 

strategi yang sesuai dalam internalisasi nilai-nilai keagamaan. Strategi transinternal 

merupakan cara untuk mengajarkan nilai-nilai dengan beberapa tahap yaitu dengan jalan 

melakukan transformasi nilai, dilanjutkan dengan jalan transaksi nilai, dan transinternalisasi 

nilai.
26

 Dalam strategi tersebut pendidikan dan anak terlibat dalam komunikasi yang aktif dan 

tidak hanya melibatkan komunikasi verbal (lisan) dan komunikasi fisik, melainkan juga 

adanya komunikasi secara batin.  

Pendidikan berperan sebagai informan, pemberi contoh dan teladan (uswatun Hasanah) 

serta sebagai sumber nilai yang melekat dalam pribadinya, sedangkan anak menerima dan 

merespon stimulus yang diberikan oleh pendidik serta memindahkan dan mempolakan 

pribadinya untuk menerima nilai-nilai kebenaran sesuai kepribadian guru tersebut. Beberapa 

tahap tersebut, yaitu: 

1. Tahap Transformasi Nilai 

Tahap ini merupakan suatu proses di mana pendidik menginformasikan dan 

mensosialisasikan nilai-nilai yang baik dan yang kurang baik. Dalam proses ini terjadi 

komunikasi verbal (lisan) antara pendidik dan anak. Langkah kedua dalam tahap 

transformasi nilai-nilai Islam ini adalah pendidik juga melakukan komunikasi nonverbal 

sebagai upaya mendasar dari sikap dan perilaku anak. Bentuk komunikasi non verbal 

tersebut berupa bahasa isyarat, ekspresi wajah, symbol-symbol, intonasi suara.  

Komunikasi non verbal sangat penting untuk dilakukan, pendidik dalam berkomunikasi 

memperhatikan ketepatan waktu berkomunikasi, gerak tubuh dan ekspresi yang sesuai 

dengan pesan nilai yang akan disampaikan, nada dan intonasi yang tepat serta sentuhan 

kasih sayang dalam komunikasi tersebut. Sehingga anak akan terpanggil untuk 

menjadikan nilai sebagai pendorong dalam mengubah sikap dan perilakunya agar sesuai 

dengan nilai-nilai Islam yang telah diberikan. 

2. Transaksi Nilai 

Dalam tahap ini, adanya komunikasi dua arah antara pendidik dengan anak yang bersifat 

interaksi timbal balik. Pada proses ini anak menyimak dan memperhatikan segala hal 

yang dijelaskan oleh pendidik. Pendidik selalu berusaha memberikan teladan dalam 

melakukan praktik-praktik keagamaan dengan nilai-nilai Islam tersebut. Selanjutnya, 

adanya keterlibatan pendidik untuk melaksanakan dan memberi contoh amalan yang 

nyata. Anak merespon, menerima, dan akan mengamalkan nilai-nilai Islam yang telah 

dijelaskan tersebut.
27

 

3. Transinternalisasi Nilai 

Pada tahap ini jauh lebih mendalam dari tahap sebelumnya. Tahap ini tidak hanya 

dilakukan dengan komunikasi verbal (lisan) tetapi juga melibatkan sikap mental dan 

kepribadian. Artinya komunikasi kepribadian yang berperan dalam tahapan ini. Dalam 

tahap ini ada empat proses yaitu, pertama, proses penghayatan secara inheren antara 

                                                           
26

 Chabib Thoha, dkk., Reformasi Filsafat Pendidikan Islam ( Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 

1996), 80. 
27

 Ibid., 81. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

9 
 

nilai-nilai Islami sehingga akan menjadi sebuah kesadaran yang mengikat dan 

diwujudkan dalam aturan-aturan etika. 

Kedua, dilakukan upaya memadukan nilai-nilai, keyakinan, asumsi, pemahaman dan 

harapan menjadi satu kesatuan yang sinergis untuk kemudian diyakini dan dijadikan 

sebagai pedoman bagi sikap dan perilaku dan pemecahan masalah. Dalam hal ini, anak 

mulai dilatih untuk mengatur sistem kepribadiannya disesuaikan dengan nilai-nilai Islami 

yang terdapat dalam praktik-praktik keagamaan yang telah diteladankan oleh pendidik. 

Ketiga, penampilan pendidik dalam tahap ini bukan hanya fisiknya, melainkan mental 

dan kepribadiannya, sehingga anak akan menghayati dan mengaktualisasikan nilai-nilai 

Islam. Keempat, proses komunikasi dua kepribadian antara pendidik dan anak secara 

aktif. Ketika kepribadian sudah di atur disesuaikan dengan sistem nilai Islam dan 

dilakukan secara sistematis, maka tidak menutup kemungkinan akan terbentuk 

kepribadian yang bersifat satu hati, kata dan perbuatan.  

Agar penanaman nilai-nilai Islam terinternalisasi dengan baik pada diri individu, menjadi 

kepribadian, dan diaktualisasikan dalam kehidupan sehari-hari, maka penanaman nilai-

nilai Islam dapat menggunakan beberapa metode dalam pelaksanaannya. Menurut 

Abdullah Nashih ‘Ulwan, ada empat metode yang dapat digunakan dalam pendidikan 

Islam dengan penanaman nilai-nilai Islam, yaitu metode keteladanan, metode 

pembiasaan, metode nasehat, metode perhatian dan metode hukuman.
28

  

1. Metode Keteladanan 

Metode keteladanan adalah cara yang paling efektif dan berhasil dalam penanaman 

nilai-nilai Islam yang akan mudah diinternalisasi anak menjadi kepribadian. Metode 

ini menjadi faktor yang sangat berpengaruh terhadap baik buruknya individu. Anak 

cenderung mengidentifikasikan dirinya dengan pendidi. Ketika pendidik berbicara 

jujur dan dapat dipercaya, maka anak akan tumbuh dalam kejujuran dan amanah, dan 

begitu pula sebaliknya. 

2. Metode Pembiasaan 

Metode pembiasaan adalah suatu perilaku tertentu secara otomatis tanpa perencanaan 

terlebih dahulu dan berlaku begitu saja tanpa dipikirkan lagi.
29

 Metode pembiasaan 

mempunyai tujuan untuk membentuk watak atau kepribadian seseorang dengan cara 

membina perbuatan-perbuatan yang baik sehingga pada akhirnya perbuatan baik 

tersebut akan terinternalisasi dalam diri. 

Dalam praktek pembiasaan dapat menggunakan dua jenis pembiasaan. Pertama, 

pembiasaan yang bersifat otomatis, pembiasaan yang dilakukan atas dasar pengertian 

dan kesadaran atas manfaat dan tujuan. Kedua, pembiasaan melalui pengarahan dan 

keteladanan sehingga akan memiliki pengertian yang akan melahirkan kesadaran 

melakukan tindakan dan perbuatan tersebut. 

3. Metode Nasehat 

Metode nasehat merupakan salah satu metode efektif juga dalam membentuk 

keimanan, akhak, mental, dan sosial. Nasehat memiliki pengaruh yang sangat besar 

untuk membuat individu mengerti tentang hakekat sesuatu dan memberikan kesadaran 

tentang prinsip-prinsip Islam.
30

 Metode ini di lakukan dengan cara menyampaikan 

                                                           
28

 Abdullah Nashih ‘Ulwan, Tarbiyatul Aulad fil Islam ( Jawa Tengah : Insan Kamil, 2014), 

515. 
29

 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam ( Jakarta : Kalam Mulia, 2004), 151. 
30

 Abdullah Nashih ‘Ulwan, Tarbiyatul Aulad, 558. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

10 
 

nilai-nilai yang ingin disosialisasikan pada anak dalam suatu komunikasi yang bersifat 

searah. Nasehat yang diberikan hendaknya juga disesuaikan dengan kondisi masing-

masing individu. Nasehat yang disampaikan harus bersifat persuasive yang disertai 

dengan pengambilan hati, kalimat yang digunakan pun harus baik didasarkan pada hal-

hal Islami, sehingga nasehat tersebut akan dipahami dan dapat terinternalisasikan 

dalam diri pribadi.
31

 

4. Metode Perhatian/pengawasan 

 Metode penanaman nilai dengan perhatian adalah metode dengan mengikuti 

perkembangan individu dan mengawasinya dalam segala bentuk, baik aqidah, akhlak, 

mental, dan sosialnya. Artinya perhatian yang diberikan dapat mulai dari gerak gerik, 

perkataan, perbuatan, sampai pada orientasi dan kecenderungan. Jika yang dilakukan 

adalah sesuatu yang baik, maka pendidik memotivasi, namun jika perbuatan tidak baik 

dilakukan maka pendidik akan melarang dan memperingatkan serta menjelaskan 

akibat buruk dari perbuatan tersebut. 

5. Metode Hukuman 

Dalam proses penanaman nilai-nilai Islam, metode hukuman memang sangat 

diperlukan apabila perilaku dari individu tidak sesuai dengan prinsip-prinsip nilai 

Islam. Adakalanya pendidik menggunakan hukuman sebagai cara mendisiplinkan anak 

apabila berperilaku kurang sesuai dengan nilai-nilai yang disosialisasikan.
32

 Tingkat 

hukuman pun disesuaikan dengan tingkat besar kecilnya pelanggaran masing-masing 

individu. Namun, sifat dari hukuman tersebut hanya untuk membuat jera agar tidak 

melakukan atau mengulangi lagi. 

F. Media Internalisasi Nilai-Nilai Islam 

1. Keluarga  

Keluarga merupakan lingkungan pertama bagi anak, lingkungan yang sangat 

penting dalam membentuk pola kepribadian anak, karena dalam keluarga anak pertama 

kali diajarkan dengan nilai dan norma.
33

 Proses pendidikan tersebut yang akan 

mempengaruhi tumbuh kembangnya watak, budi pekerti dan kepribadian tiap-tiap anak. 

Pendidikan tersebut dapat melalui proses sosialisasi, ada proses belajar didalamnya, di 

mana keluarga akan menanamkan sikap dan nilai hidup, nilai-nilai agama, pengembangan 

bakat dan minat, serta pembinaan bakat dan kepribadian. Seperti halnya bagaimana 

berperilaku yang baik, sopan, berbicara yang baik dengan orang, dan kebiasaan-kebiasaan 

baik dalam keseharian.  

Karena pada dasarnya keteladanan dan pembiasaan dari orang tua merupakan hal 

penting. Anak akan cenderung mengidentifikasikan dirinya dengan orang tua, baik pada 

ibu ataupun bapaknya. Segala ucapan, gerak gerik atau tingkah laku keseharian orang tua 

akan diperhatikan oleh anak dan cenderung akan diikuti, karena pada dasarnya anak 

memiliki sifat meniru dan hal tersebut akan diinternalisasikan dalam diri anak.
34

 

Sebagai lingkungan yang paling akrab dengan kehidupan anak, keluarga memiliki 

peran yang sangat penting dan strategis bagi penyadaran, penanaman, dan pengembangan 

nilai. Demikian pula kadar internalisasi nilai pada diri anak cenderung lebih melekat 

                                                           
31

 Ibid., 597 
32

 Sri Lestarai, Psikologi Keluarga,161. 
33

 Darma Susanto, Dasar-Dasar Kependidikan (Semarang; Semarang Press, 1994), 312. 
34

 Moh. Haitami Salim, Pendidikan Agama dalam Keluarga; Revitalisasi Peran Keluarga 

dalam  Membangun Generasi bangsa Yang Berkarakter (Yogyakarta: Ar Ruzz Media, 2013), 267. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

11 
 

apabila dibandingkan dengan hasil penanaman nilai di sekolah.
35

 Hal tersebut dapat 

terjadi karena perekat utamanya  adalah perasaan yang terpadu antara orang tua dengan 

sifat menyayomi dan anak dengan sifat diayomi.  

Intensitas komunikasi dan interaksi yang terjadi setiap hari dapat seperti teguran, 

sapaan, bertanya, memberi pujian menjadi modal bagi internalisasi nilai-nilai Islam 

dalam keluarga.  Nilai seperti kedisipinan, tanggung jawab, ketaatan pada Allah, pada 

orang tua, kejujuran, kasih sayang merupakan beberapa nilai yang diterapkan orang tua 

pada anak. Artinya ketika nilai tersebut sudah tertanam dan terinternalisasi dalam diri 

anak, maka anak akan mudah untuk menyesuaikan diri dengan masyarakat. Karena ada 

pada dasarnya masyarakat memiliki tuntutan terhadap anak atas nilai-nilai tersebut. 

2. Sekolah  

Penanaman nilai-nilai Islam di sekolah diimplemantasikan melalui Pendidikan 

Agama Islam. Di mana tujuan pendidikan Agama Islam terkandung nilai-nilai ajaran 

Islam. Artinya, tujuan pendidikan Agama Islam adalah penentuan akhlak mulia, 

mencapai kehidupan dunia dan akherat, dan menumbuhkan jiwa ilmiah yang bernapaskan 

Islam.
36

 Terbentuknya kepribadian muslim atau terwujudnya masyarakat yang baik 

merupakan tujuan dan tugas dari pendidik agama yang bersumber dari al-Qur’an dan 

hadist. 

Sebelum belajar secara formal di sekolah, anak telah ditanamkan terlebih dahulu 

beberapa sikap dasar dari lingkungan keluarganya. Oleh karena itu, harus terjadi 

sinkronisasi antara internalisasi nilai di sekolah dengan keluarga dan masyarakat tempat 

anak-anak menjalani hidup. 

Ada beberapa pendekatan lain yang digunakan dalam proses pengalihan nilai 

(transfer of values) di sekolah dari pendidik kepada pesertadidik yaitu:
37

 pertama, 

melalui pendekatan emosional, dengan mengaktifkan ranah afektif terlebih dahulu dan 

kemudian pendidik menyampaikan ajaran moral. Diyakini, dalam kondisi ini anak akan 

siap mencerna materi dan akan berbekas pada jiwanya.  

Kedua, membina perilaku positif siswa yang dilakukan secara berulang-ulang 

(repetition). Artinya, anak lahir dengan membawa sifat-sifat positif (Tuhan). Semakin 

lama nilai-nilai akan tertanam semakin dalam, akan menjadi kebiasaan, menjadi 

sifat/karakter, dan akhirnya menjadi bagian dari kepribadian. Ketiga, transformasi dan 

penanaman nilai disampaikan kepada anak secara kontinu, perlahan-lahan, sedikit demi 

sedikit dalam nuansa kebersamaan dan kekeluargaan, sehingga akan membentuk sifat, 

kebiasaan, dan kepribadian. 

3. Pesantren 

Pesantren merupakan salah satu lingkungan penanaman nilai-nilai Islam, di mana kyai 

sebagai pendidik dan santri sebagai anak didik. Pendidikan pondok pesantren adalah 

sebutan untuk sebuah lembaga pendidikan yang didalamnya terjadi kegiatan pendidikan 

antara pendidik dan pendidiknya dan dapat berinteraksi dalam waktu 24 jam setiap 

harinya.
38

  

                                                           
35

 Zaim Elmubarok, Membumikan Pendidikan Nilai, 95. 
36

 Arifin, H.M. Kapita Selekta Pendidikan (Islam dan Umum) (Jakarta : Bumi Aksara, 1991), 

222. 
37

 Qiqi Yuliati Zakiyah dan A. Rusdiana, Pendidikan Nilai, 168. 
38

 Zamarkasi Dhofir, Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai ( Jakarta : 

LP3ES, 1994), 44.  



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

12 
 

Tersedianya durasi waktu yang relatif lama dalam lingkungan belajar, secara psikologis 

memungkinkan untuk santri terbiasa dengan kemandirian, menumbuhkan kesetiakawanan 

maupun sikap positif lainnya dalam perkembangan jiwanya, karena kecil kemungkinan 

akan terkontaminasi dengan pergaulan bebas di luar. Santri pondok pesantren 

menginternalisasikan nilai-nilai Islam melalui keteladanan sang kyai, pembiasaan-

pembiasaan yang dilakukan rutin setiap hari. Selain itu, strategi internalisasi melalui 

transformasi nilai dari Kyai ke santri dengan komunikasi verbal, transaksi nilai dengan 

keteladanan dari Kyai, dan transinternalisasi nilai dengan menggunakan komunikasi lisan 

danjuga kepribadian. Artinya bahwa adanya pemahaman, penghayatan, dan aktualisasi 

nilai Islamyang telah di internalisasikanoleh sang Kyai. 

4. Masyarakat  

Masyarakat merupakan wahana aplikasi interaksi dan implementasi berbagai ilmu yang 

diperoleh, sekaligus sebagai cermin hasil pembelajaran yang tersirat dalam aktualisasi 

diri. Dalam masyarakat, anak akan dapat meniru dan mengamalkan dalam kehidupan 

sehari-hari dari apa yang telah di dapat di keluarga dan sekolah secara langsung.  

Nilai-nilai Islam yang telah diinternalisasi dalam diri akan diaktualisasikan dalam 

kehidupan masyarakat, dimana harus memiliki sikap toleransi satu sama lain, saling 

menolong, dan saling menghargai sesama anggota masyarakat.
39

 Dalam proses aktualisasi 

nilai-nilai Islam di masyarakat tentunya akan membutuhkan proses sosialisasi. Misalnya, 

anak mengaji di TPQ, melaksanakan sholat berjamaah di masjid, atau mengikuti kegiatan 

keagamaan di lingkungan sekitar. Hal tersebut menunjukkan bahwa pada saat proses 

penanaman nilai-nilai Islam sudah terjadi proses sosialisasi yang berlangsung melalui 

interaksi. Proses sosialisasi tersebut dapat menjadi patokan individu untuk merealisasikan 

nilai-nilai Islam yang telah diberikan dalam lingkungan keluarga dan sekolah.  

  

C. Penutup 

 Berdasarkan uraian di atas disimpulkan bahwa nilai-nilai Islam merupakan suatu hal 

yang sangat penting, di mana nilai menjadi patokan, prinsip individu yang akan menuntun 

sikap dan perilaku dalam keseharian, baik ataukah kurang baik. Nilai-nilai Islam dapat 

diaktualisasikan melalui Pendidikan Agama Islam di beberapa lingkungan, baik lingkungan 

keluarga, sekolah, maupun masyarakat.  ketiga lingkungan tersebut harus mampu bekerja 

sama dengan baik agar nilai-nilai yang telah ditanamkan terinternalisasi dalam diri individu 

sehingga akan menjadi kepribadian. 

 Pendekatan dalam penanaman nilai-nilai Islam menggunakan pendekatan penanaman 

nilai dengan berbagai macam metode, baik metode keteladanan, pembiasaan, nasehat, 

pengawasan, dan hukuman. Strategi yang dapat digunakan agar nilai-nilai Islam  yang 

ditanamkan terinternalisasi dengan baik dalam diri individu, dapat menggunakan strategi 

transformasi nilai, transaksi nilai, dan transinternalisasi nilai. 

 Penanaman Pendidikan Agama Islam pada anak menjadi hal yang sangat penting bagi 

orang tua maupun guru, masyarakat. Begitu pun halnya proses penanaman nilai-nilai Islam di 

pesantren.  Pendidikan Agama Islam terealisasi melalui penanaman nilai-nilai Islam baik 

‘aqidah, shari’ah, dan akhlaknya, sehingga anak akan mengerti, memahami, menghayati dan 

akan mengaplikasikan nilai-nilai Islam tersebut dalam tindakan sehari-hari.  

 

  

                                                           
39

 Ibid.,156. 



 
 

 

Darajat: Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020 
 

13 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Aminudin, et.al, Membangun Karakter dan Kepribadian melalui Pendidikan Agama islam 

(Yogyakarta: Graha Ilmu, 2006). 

Arifin, H.M. Kapita Selekta Pendidikan (Islam dan Umum) (Jakarta : Bumi Aksara, 1991). 

Azra, Azyumardi dkk, Buku Teks: Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum 

(Jakarta: Depag RI, 2002). 

Depdikbud, Kamus Bahasa Indonesia ( Jakarta : Tim Penyusun Pusat Pembinaan Dan 

Pengembangan Bahasa, 2002). 

Dhofir, Zamarkasi, Tradisi Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai ( Jakarta : 

LP3ES, 1994). 

Elmubarok, Zaim, Membumikan Pendidikan Nilai; Mengumpulkan Yang Terserak, 

Menyambung Yang Terputus dan Menyatukan Yang Tercerai (Bandung: Alfabeta, 

2013) 

Hasan, M. Ali, Perbandingan Mazhab ( Jakarta: Rajawali Pers,1995). 

Lestari, Sri, Psikologi Keluarga; Penanaman Nilai dan Penanganan Konflik dalam Keluarga 

(Jakarta : Prenada Media Group, 2014). 

Lubis, Mawardi, Evaluasi Pendidikan Nilai (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008). 

Makbuloh, Deden, Pendidikan AgamaIslam; Arah Baru Pengembangan Ilmu dan 

Kepribadian di Perguruan Tinggi (Jakarta:Raja Grafindo Persada, 2011). 

Mansur, Isna, Diskursus Pendidikan Islam  (Yogyakarta : Global Pustaka Utama, 2001). 

Mohammad Daud Ali,  Pendidikan AgamaIslam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2015). 

Nata, Abuddin, Akhlak Tasawuf  Dan Karakter Mulia (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2015). 

Nizar, Samsul, Filsafat Pendidikan IslamPendekatan Historis, Teoritis dan Praktis (Jakarta : 

Ciputat Pers, 2002), 42. 

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam ( Jakarta : Kalam Mulia, 2004). 

Salim, Moh. Haitami, Pendidikan Agama dalam Keluarga; Revitalisasi Peran Keluarga 

dalam  Membangun Generasi bangsa Yang Berkarakter (Yogyakarta: Ar Ruzz 

Media, 2013). 

Superka, Douglas P., et.al, Values Education Sourcebook (Colorado : Social Science 

Education Consortium, 1976). 

Susanto, Darma, Dasar-Dasar Kependidikan (Semarang; Semarang Press, 1994). 

Thoha, Chabib dkk., Reformasi Filsafat Pendidikan Islam ( Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 

1996). 

 _________________,  Kapita Selekta Pendidikan Islam  (Yogyakarta: Pustaka pelajar, 

2000). 

‘Ulwan, Abdullah Nashih ‘Ulwan, Tarbiyatul Aulad fil Islam ( Jawa Tengah : Insan Kamil, 

2014). 

Umar, Bukhari, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Amzah, 2011). 

Zakiyah, Qiqi Yuliati dan A. Rusdiana, Pendidikan Nilai; Kajian Teori dan Praktik Di 

Sekolah (Bandung: Pustaka Setia, 2014). 

Zamroni. Pembinaan Keluarga Islam. (Solo: Tiga serangkai, 2001). 

 

 

 


