Model Pendidikan Spiritual dalam Mengembangkan Karakter Anak

Ahmad Shofiyuddin
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia
Email : shofiahmad.1989@gmail.com

Abstract: This article aims to discuss the Spiritual Education Model in developing the
Character of Children. This research method is a library research (Research Library),
researchers conducted a series of activities relating to the method of collecting library data,
reading and recording and processing research materials. Therefore the author collects data
from the Qur'an and then examines books or other sources of reading that have relevance to
this paper that is about character education for children (material review and methods).
Literature research results show that: (1) the concept of Spiritual education contained in Al-
Qur'an letter Lugman verses 12-19 is monotheism education, sharia education, and moral
education, (2) monotheism education in the form of prohibitions for children so as not to shirk
to Allah, Shari‘ah Education; prayer commands to children, Moral Education includes; Birrul
Walidain's command / service to both parents, prohibition to behave arrogantly, patiently,
and have good words.

Keywords: Spiritual education, character.

LATAR BELAKANG

Al-Qur’an adalah Kalamullah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW
sebagai sumber utama pedoman hidup ummat Islam. Bagi ummat Islam Al-Qur’an adalah
kitab suci yang diyakini kebenarannya dan berfungsi sebagai petunjuk bagi siapa saja yang
ingin mendapatkan kebahagiaan di dunia dan akhirat." Al-Qur’an Al-Karim terdiri dari 30
juz, 114 surat dan susunannya ditentukan oleh Allah SWT. Dengan cara tawqifi, tidak
menggunakan metode sebagimana metode-metode penyusunan buku ilmiah. Buku ilmiah
yang membahas satu masalah selalu menggunakan satu metode tertentu, metode ini tidak
terdapat dalam Al-Qur’an Al-Karim, yang di dalamnya banyak persoalan induk silih berganti
diterangkan.” Salah satu petunjuk Al-Qur’an yang sangat penting adalah dalam bidang
pendidikan yang sarat dengan nilai-nilai kebaikan, karena Al-Qur’an itu sendiri merupakan
sumber nilai.

Al-Qur’an berbeda dengan kitab suci agama lain, Al-Qur’an yang diturunkan
kepada nabi Muhammad tidak hanya mengandung pokok-pokok agama. Isinya mengandung
segala sesuatu yang diperlukan bagi kepentingan hidup dan kepentingan manusia yang
bersifat perseorangan dan kemasyarakatan, baik berupa nilai-nilai moral dan norma-norma

! Kementrian Agama RI, Al-Qur“an dan Tafsirnya...hal. 7
2 M. Quraish Shihab, et. all., Sejarah dan Ulum Al-Qur“an, (Jakarta: Pusataka Firdaus, 2008),
hal. 14

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

38


mailto:shofiahmad.1989@gmail.com

hukum yang mengatur hubungan dengan kholignya, maupun yang mengatur hubungan
manusia dengan makhluk lainnya. Untuk itu Al-Qur’an memiliki tiga tujuan pokok yaitu:*
1. Petunjuk agidah dan kepercayaan yang harus dianut oleh manusia yang tersimpul dalam

keimanan akan keesaan Tuhan dan kepercayaan akan kepastian adanya hari pembalasan.

2. Petunjuk mengenai akhlak yang murni dengan jalan menerangkan norma-norma
keagamaan dan susila yang harus diikuti oleh manusia dalam kehidupannya secara
individual atau kolektif.

3. Petunjuk mengenai syariat dan hukum dengan jalan menerangkan dasar-dasar hukum yang
harus diikuti oleh manusia dalam hubungannya dengan Tuhan dan sesamanya. Atau
dengan kata lain yang lebih singkat, “Al-Qur’an adalah petunjuk bagi seluruh umat
manusia ke jalan kebajikan yang harus ditempuh demi kebahagiaan hidup di dunia dan di
akhirat”.

Salah satu bukti komprehensifnya Al-Qur‘an dalam menjelaskan berbagai
perbincangan ummat adalah Pendidikan. Al-Qur’an telah memberi isyarat bahwa
permasalahan pendidikan sangat penting. Jika Al-Qur’an dikaji lebih inten, maka akan
ditemukan beberapa ayat yang menjelaskan tentang prinsip dasar pendidikan yang dapat
dijadikan sumber inspirasi untuk dikembangkan dalam upaya mewujudkan pendidikan yang
berkualitas.

Pendidikan merupakan salah satu sektor terpenting dalam kehidupan serta sangat
strategis dalam membentuk budaya dan peradaban ummat manusia. Pada hakekatnya
pendidikan merupakan usaha untuk menghantarkan dan membantu manusia menuju kearah
kedewasaan. Dalam UU No. 20/2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, pendidikan
diartikan sebagai usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses
pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya sehingga
memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak
mulia, serta ketrampilan yang diperlukan oleh dirinya, masyarakat, bangsa dan negara.*

Secara yuridis, Undang-Undang Dasar 1945 juga turut bertanggung jawab terhadap
kondisi ini, karena pendidikan adalah sebuah usaha yang ditempuh oleh manusia dalam
rangka memperoleh ilmu yang kemudian dijadikan sebagai dasar untuk bersikap dan
berperilaku. Oleh sebab itu, pendidikan merupakan salah satu proses pembentukan karakter
manusia. Pendidikan dapat juga dikatakan sebagai proses pemanusiaan manusia. Pada
keseluruhan proses yang dilakukan manusia terjadi proses pendidikan yang akan
menghasilkan sikap dan perilaku yang akhirnya menjadi watak, kepribadian atau karakternya.
Dalam upaya meraih derajat manusia seutuhnya sangatlah tidak mungkin tanpa pendidikan.”

Pendidikan merupakan salah satu “gerakan massal” untuk membuuat perubahan
terhadap generasi suatu bangsa. Dewasa ini, Pendidikan Multikultural merupakan suatu ide
untuk perbaikan sekolah, gerakan kesetaraan, keadilan sosial dan demokrasi. Sebab tujuan
utama Pendidikan Multikultural adalah untuk merestrukturisasi sekolah atau lembaga
pendidikan sehingga semua siswa memperoleh pengetahuan, landasan sikap dan keahlian
yang 6olibutuhkan dalam memfungsikan bangsa dan dunia yang secara etnis dan ras berbeda-
beda.

3 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur“an..., hal. 40

* Chabib Thoha, Kapita Selekta Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), him. 98

5 Ramayulis, llmu Pendidikan Islam, Cet. VI, (Jakarta: Kalam Mulia, 2008), 13

® Zamroni, Several aspect of multicultural education, Graduate Program The State University
of Yogyakarta, Yogyakarta, 2008, hlm.292

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

39



Senada dengan tujuan pendidikan nasional indonesia, pendidikan islam juga
memiliki tujuan untuk mengembangkan potensi manusia dimana karakter merupakan salah
satu aspek yang harus dikembangkan melalui pendidikan. Bagaimanapun juga, karakter dalam
perspektif pendidikan islam lebih sering disebut dengan akhlak, ini tidak dapat terlepas dari
aspek lain misalnya aspek akidah. Pembahasan tentang akhlak selalu terkait dengan akidah,
sebab akhlak merupakan salah satu indikator keimanan seorang muslim.’

Di sisi yang lain, jika kita amati seksama dalam konteks ke-indonesiaan saat ini,
generasi bangsa ini merupakan produk pendidikan yang kian hari kian terjebak dalam budaya
hedonism. Konsumsi mereka pada food, fashion, serta life steel, dan sebagainya telah
membawa mereka pada ketumpulan mata hati mereka akan kondisi bangsa mereka sendiri.
Pendidikan yang seharusnya mampu melahirkan generasi yang dapat melakukan perubahan
ke arah positif, justru hanya melahirkan robot-robot yang hanya mampu menghafal rumus-
rumus dan teori-teori. Otak mereka memang mendapat pendidikan, namun hati mereka kering
akan nilai-nilai pendidikan.

Anak didik sebagai objek sekaligus subjek dalam proses pendidikan maka hasil
yang diinginkanmenurut undang-undangnomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional menyatakan bahwa pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan
suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan
potensi  dirinya untuk memiliki  kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri,
kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia serta keterampilan yang diperlukan dirinya,
masyarakat bangsa dan negara. Kemudian dalam pelaksanaannya seorang guru harus
mempunyai strategi. Strategi merupakan cara yang sistematis dalam mengkomunikasikan
isi pelajaran kepada anak didik untuk mencapai tujuan yang telah  di
tetapkan.Strategi pelaksanaan pendidikanstrategi pendidikan nilai-nilai (sikap, jiwa, dan
cita rasa beragama Islam) terdapat lima macam yang pertama Strategi indoktrinasi atau
memberitahukan kepada anak nilai mana yang baik dan nilai mana yang buruk. Ke dua
adalah Strategi bebas. Maksudnya adalah membiarkan anak untuk memilih sendiri nilai
mana yang akan dianut atau diyakini.ke tiga Strategi keteladanan. Pendidik dan tenaga
kependidikan menampilkan prilaku yang sesuai dengan nilai etika-religius yang
dianutnya.Ke empat Strategi  klarifikasi.Yaitu pendidik membantu anak untuk memilih
nilai etik-religius yang diyakininya, bukan hanya sekedar = memberitahukan.Kelima
Strategi transinternalisasi. Yaitu anak diajak untuk mengenal nilai etik-religius dan
dihayatinya sehingga menjadi miliknya melalui proses transinternali sasi.

Berdasarkan uraian diatas, penulis mengadakan penelitian dengan pokok
pembahasan mengenai Model Pendidikan Spiritual dalam mengembangkan karakter anak
berdasarkan Q.S.Lugman ayat 12-19.

PEMBAHASAN

Dalam terminologi pendidikan, ditemukan kata tarbiyah dalam bahasa Arab yang
sering dugunakan oleh para ahli pendidikan Islam untuk menerjemahkan kata pendidikan
dalam bahasa Indonesia. Selain kata tarbiyah terdapat pula kata ta’lim. Kata ini oleh para
penerjemah sering diartikan pengajaran. Dalam pengertian ini Jusuf A. Faisal, pakar dalam
bidang pendidikan mengatakan bahwa pengertian pendidikan Islam dari sudut etimologi (ilmu

" Ulil Amri Syafri, Pendidikan Karakter Berbasis Bahasa al-Qur’an, (Jakarta: Raja Granfindo
Persada, 2012) hal. 94

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

40



akar kata) sering digunakan istilah ta’lim dan tarbiyah yang berasal dari kata “allama dan
rabba yang mengandung arti memelihara, membesarkan, dan mendidik.?

Dalam bahasa Inggris, terdapat beberapa kata yang mengacu pada kegiatan pendidikan. Kata
education, misalnya, lebih dekat dengan unsur pengajaran (instruction) yang memiliki sifat sangat
skolastik. Sementara untuk kata pertumbuhan dan perawatan, istilah yang dipakai bringing up (ini
lebih dekat dengan makna pemeliharaan dan perawatan dalam konteks keluarga). Sementara kata
training lebih mengacu pada pelatihan, yaitu sebuah proses yang membuat seseorang itu memiliki
kemampuan-kemampuan untuk bertindak (skills). Unsur pengajaran, perawatan, maupun pelatihan,
merupakan bagian dari sebuah proses pendidikan itu sendiri.’

Adapun menurut formulasi pendidikan yang diajukan oleh tokoh pendidikan nasional
Ki Hajar Dewantara, Menurutnya pendidikan adalah suatu usaha yang dilakukan dengan
penuh Keinsyafan yang ditujukan untuk keselamatan dan kebahagian manusia.’® Sedangkan
Pendidikan Moral adalah usaha secara sadar yang mengorganisasikan dan menyederhanakan
sumber-sumber moral dan disajikan dengan memperatikan pertimbangan psikologis untuk
tujuan pendidikan.

Dari sini kemudian dapat diambil beberapa kesimpulan untuk memahami Makna
pendidikan. Pertama: Pendidikan adalah proses yang mempunyai tujuan sasaran dan obyek.
Kedua: Secara mutlak, pendidik yang sebenarnya hanyalah Allah SWT, pencipta fitrah dan
pemberi berbagai potensi. Dia lah yang memberlakukan hukum dan tahapan perkembangan
serta interaksinya. Dan hukum-hukum untuk mewujudkan kesempurnaan kebaikan serta
kebahagian. Ketiga: Pendidikan menuntut adanya langkah-langkah secara bertahap harus
dilalui oleh berbagai kegiatan pendidikan dan pengajaran, sesuai dengan urutan yang yang
telah disusun secara sistematis. Keempat: Kerja pendidik harus mengikuti aturan penciptaan
dan pengadaan yang dilakukan oleh Allah sebagaimana harus mengikuti ketentuan-ketentuan
Shara’ dan Din (agama) Allah.™

Secara konseptual, istilah karakter dipahami dalam dua kubu pengertian. Pertama, secara
deterministik bahwa karakter itu dipahami sebagai sekumpulan kondisi rohaniah pada diri manusia
yang sudah teranugerahi atau ada dari sononya (given). Dengan demikian, ia merupakan kondisi yang
diterima begitu saja, tidak bisa dirubah, sifat yang bersifat tetap. Kedua, secara non deterministik,
karakter dipahami sebagai tingkat kekuatan atau ketangguhan seseorang dalam upaya mengatasi
kondisi rohaniah yang sudah given. la merupakan proses yang dikehendaki oleh seseorang untuk
menyempurnakan kemanusiaannya.

Dalam Agama Islam, kata yang paling dekat untuk menunjukkan karakter adalah
akhlak. Al-khulg (bentuk mufrad/tunggal dari kata akhlak) berarti perangai, kelakuan, dan
gambaran batin seseorang. Pada dasarnya manusia itu mempunyai dua gambaran, yakni
gambaran lahir dan gambaran batin. Gambaran lahir berbentuk tubuh yang nampak secara
fisiologis, sementara gambaran batin adalah suatu keadaan dalam jiwa yang mampu
melahirkan perbuatan, baik yang terpuji maupun tercela. Istilah karakter sendiri sesungguhnya
menimbulkan ambiguitas. Karakter, secara etimologis berasal dari bahasa Yunani “karasso”,
berarti “cetak biru”, “format dasar”, “sidik” seperti dalam sidik jari. Sedangkan menurut
istilah, ada beberapa pengertian mengenai karakter itu sendiri. Secara harfiah Hornby dan

8 Abudin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2005), 5-6

% John M. Echols & Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, (Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, cet. XXV, 2003), 207.

' Ibid., him.32.

11 Abibuddin Nata, Filsafat pendidkan Islam, (Jakarta, Logos Wacana 1lmu,1997) cet.1., 9.

12 Saptono, Dimensi-dimensi Pendidikan Karakter: Wawasan, Strategi dan Langkah Praktis,
(t.tp: Erlangga, 2011), 18.

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

41



Parnwell mengemukakan karakter artinya “kualitas mental atau moral, kekuatan moral, nama
atau reputasi”.™
Jenis karakter yang hendak ditanamkan pada siswa berdasarkan undang-undang
adalah: karakter cinta Tuhan/menjadi insan yang bertagwa serta berakhlag mulia kemandirian
dan bertanggungjawab, kejujuran/ amanah, hormat dan santun, dermawan, suka tolong-
menolong dan gotong-royong/kerjasama, percaya diri dan pekerja keras, kepemimpinan dan
keadilan, baik dan rendah hati, karakter toleransi, kedamaian, dan kesatuan serta persatuan.
penulis memahami bahwa kunci utama keberhasilan pendidikan karakter terletak pada
keteladanan seorang pendidik kepada anak didik, dalam hal ini yaitu guru kepada siswa.
Keteladanan merupakan metode yang paling berpengaruh dalam mempersiapkan dan membentuk
agidah akhlak. Jadi, Contoh akhlak yang paling dekat yaitu guru/pendidik, sehingga diharapkan
peserta didik akan mampu meniru pendidik dengan disadari atau tidak. Hal tersebut dikarenakan
subjek didik tidak begitu saja lahir sebagai pribadi bermoral atau berakhlak mulia, tetapi perlu
berproses, bermetamorfosa sampai bertransformasi menjadi pribadi yang berkarakter positif.**

Ahsanul Fuadi dan Eli Susanti berpendapat bahwa Pendidikan Islam termuat dalam
al-Qur‘an Surat Lukman setidaknya ada tiga tingkatan yaitu pendidikan agidah, pendidikan
syari‘ah, dan pendidikan karakter. Pendidikan aqidah meliputi dua hal: (1) larangan
mensekutukan Allah. Lukman Hakim memprioritaskan pendidikan tauhid kepada anak-anak;
(2)mempercayai hari akhir. Lukman Hakim mengajarkan kepada anak-anaknya untuk
mempercayai balasan atas perbuatan yang dilakukan di dunia. Pendidikan syariah meliputi
dua hal, yaitu mendirikan sholat dan amar ma,,rtf nahy munkar. Pendidikan karakter meliputi
perintah untuk bersyukur kepada Allah atas semua karunia-Nya Nilai-nilai Pendidikan dalam
surat Al-Lugman. Kedudukan al-Qur’an sebagai dasar dan sumber utama pendidikan Islam
dapat dipahami dari beberapa ayat al-Qur’an. Sehubungan dengan hal ini, Muhammad Fadhil
al-Jamali mengatakan bahwa pada hakikatnya al-Qur’an merupakan perbendaharaan untuk
kebudaya}gm manusia, terutama dalam bidang kerohanian, kemasyarakatan, moral dan
spiritual.

Al-Qur’an mengabadikan Lugman sebagai sosok pribadi yang diberikan hikmah oleh Allah
swt., bahkan al-Qur’an menunjukkan peran yang dimainkan oleh Lugman khususnya dalam
pembinaan anak agar tumbuh dan berkembang sebagai pribadi yang berakhlak mulia. Dalam upayanya
menanamkan ajaran Islam serta petunjuk pelaksanaan dari aspek kognitif, apektif dan psikomotorik,
selalu dilakukan dengan penuh cinta dan kasih sayang, jauh dari kekerasan dan pemaksaan. Karena itu
sosok Lugman yang diabadikan alQur’an, tetap relevan untuk pembinaan generasi muda Islam dewasa
ini.

Namun ke dua artikel tersebut tidak menjelaskan secara detail tahap-tahap
implementasi nilai-nilai pendidikan surat Lugman dalam keluarga, tidak didukung dalil aqli
maupun nagli bagaimana metode Internalisasi nilai-nilai pendidikan dalam surat Lugman di
terapkan dalam kehidupan keluarga. Oleh karenanya, penulis mengkajinya dalam artikel
Model Implementasi Pendidikan Karakter Surat Lugman ayat 12-19.

A. Konsep Pendidikan Spiritual

Sesungguhnya pendidikan spiritual merupakan salah satu barometer dalam

menumbuh kembangkan kepribadian anak yang berbeda dengan perkembangan yang lengkap

8 M. Furgon Hidayatullah, Guru Sejati: Membangun Insan Berkarakter Kuat dan Cerdas,
(Surakarta: Yuma Pustaka, 2009), him.49.

14 Tonny D. Widiastono, Pendidikan Manusia Indonesia, (Jakarta: Buku Kompas, 2004), him.
42

> Muhammad Fadhil al-Jamali dalam Zakiah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam, h. 19.

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

42



(mencakup segala hal), ialah sumber petunjuk bagi akal. Dengan iman kepada Allah SWT dan
mengesakan-Nya (mentauhidkan-Nya), dan kejernihan jiwa dengan ketentraman dan
ketenangannya, mensucikan akhlak dengan memperindah dirinya dengan keutamaann, nilai-
nilai moral, dan suri tauladan yang baik, membersihkan tubuh dengan menggunakannya pada
jalan yang benar dan mencegahnya terhadap prilaku maksiat dan prilaku keji, serta
mendorongnya untuk beribadah dan beramal baik yang bermanfaat bagi diri pribadi dan
kelompok (masyrakat), dan juga hubungan yang baik dengan orang lain dalam lingkungan
masyarakat dengan adanya solidaritas, sinergi (saling mendukung), dan saling menolong satu
sama lain pada kebaikan dan ketakwaan.®
Pendidikan spiritual adalah penguatan kekuatan spiritual bagi anak dan penanaman
iman dalam diri mereka sebagai bentuk pemenuhan kebutuhan naluriyah bergama mereka,
menata sifat mereka dengan tata krama dan meningkatkan kecenderungan (tekad, bakat)
mereka, dan mengarahkan mereka pada nila-nilai spiritual, prinsip, dan suri tauladan yang
mereka dapat dari keimanan yang benar pada Allah SWT, malaikat - malaikatnya, kitab-
kitabnya, para rasulnya, hari akhir, dan takdir baik dan buruknya.'” Spiritual merupakan
kecerdasan jiwa. la dapat membantu manusia membangun dan menyembuhkan dirinya secara
utuh. Kecerdasan spiritual ini berada dibagian diri yang paling dalam yang berhubungan
langsung dengan kearifan dan kesadaran yang dengannya manusia tidak hanya mengakui
nilainilai yang ada tetapi manusia secara kreatif menemukan nilai-nilai yang baru. Setiap
manusia pada prinsipnya membutuhkan kekuatan spiritual ini, karena kebutuhan spiritual
merupakan kebutuhan untuk mempertahankan/ mengembangkan keyakinan dan memenuhi
kewajiban agama serta untuk mendapatkan pengampunan mencintai, menjalin hubungan dan
penuh rasa percaya dengan sang penciptanya.
B. Aspek-Aspek Pendidikan Spiritual
Alam manusia telah diciptakan (diadakan/ dilahirkan) olen Allah SWT, dan Dia telah
menyerukan dalam fithrah diri mereka kecenderungan alamiyah pada keimanan, ketauhidan dan
keberagamaan. Sunnah Nabawiyah menegaskan terhadap:
1. Aspek penjagaan rohani
Salah satu tanggung jawab bagi para orang tua dan para pendidikan yang khusus dan tegas terhadap
anak-anak mereka yang dalam masa balita dan masih lemah, layaknya adonan yang masih dapat
dibentuk sebagaimana yang diinginkan oleh orang tua dan para pendidik, disertai dengan
menguraikan kekuatan (kompentensi) dan persiapan yang alamiyah.
2. Aspek pembentukan spiritual
Aspek ini bertujuan pada penguatan iman dan akidah dalam diri (jiwa) anak-anak, dan
mempertahankan dan menguatkan nilai-nilai spiritual mereka, dan meluaskan cahaya kesadaran
mereka tentang pengetahuan terhadap agama, dan menumbuhkan dan mencurahkan pengetahuan
agama, dan akhak yang baik mereka dengan jalan yang sesuai dengan perkembangan pemahaman
akal dan hasil mereka dalam belajar dan mencari ilmu, dan mempermudah dan menunjukkan
mereka dengan hal-hal yang menarik dan media-media pembelajaran (pendidikan) yang variatif
yang mereka suka dan senangi. Rasulullah SAW adalah salah seorang yang sangat menekankan
terahadap pengajaran (pendidikan) umat muslim dengan terus-terusan (terus menerus/kontinyu)
dan mengarahkannya dan menuntunnya dengan masalahmasalah agama mereka, dan menghasilkan
nilai-nilai, atauran dan arahan spiritualitas yang baik dalam diri mereka, dan beliau menganjurkan
merek untuk menjaganya, dan juga beliau tidak membedakan antara laki-laki dan perempuan antara

' Toto Tasmara, Kecerdasan Ruhaniah (Transendental Intelligence) Membentuk kepribadaian
yang bertanggung jawab, Profesional, dan berakhlak, Jakarta: Bina Insani Press, 2001, 35-36.

' Abdul Hamid, Usus al-Tarbiyah al-Islamiyah fi al-Sunnah al-Nabawiyah, Tunis: Dar
alArabiyah lil Kitab, 1984, 68-69.

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

43



yang besar dan kecil. Dan berhubungan dengan penanaman bangunan spirituallitas dalam diri anak-
anak. Rasulullah SAW telah menyerukan/menganjurkan untuk membiasakan anak sejak kecilnya
mengucapkan asma' Allah (hama-nama Allah) dalam segala hal agar dapat terpatri dalam dirinya
keimanan terhadap Allah SWT, kesyukurannya, pemujiannya dan kebaiknya dalam bertawakkal.
3. Aspek penyembuhan spiritual

Bahasan penting dalam pendidikan spiritual ini merujuk pada cara dalam menolong anak-anak
yang telah salah dan terlanjur sesat untuk kembali kepada keimanan yang benar dan akidah yang
lurus, dan hal tersebut dilakukan dengan membebaskannya/menyelematkan mereka dari ikatan-
ikatan keraguan dalam berakidah, dengan penyelamatan mereka dari kungkungan cakar
penyelewengan agama, dan menjauhkan mereka dari tergelincirnya akhlak/moral, dan
mengajarkannya jalan yang lurus/benar, dan menuntun mereka terus menerus dalam hal kesabaran,
toleransi, dan kasih sayang - untuk kembali kepada jalan keimanan, dan kebenaran.*®

C. Al-Qur’an Surat Lugman Ayat 12-19
Allah berfirman dalam surat Al-Lugman (12-19):

5 (12) S (e A (ol DA (s 4] S0 L D (s all 01 of ) (Ll T T
AL 4505 LD o'y (13) e F2) 780 1)l 18588 0 (g Ay 05 40 (0 08
O e Wi s (14) Dead) LY Sl J 8 of gihle 8 Allady gals o Ul &
L T e U s B WA o Uty Uil U8 Jle 4 Gl il e 81 S8
G B b K 8 A e A Ul B8 ) G L G (15) Oostend 2K Ly B0 e
2y o jaly il Sl B LG (16) et Cadal Al 3 AT Gy ol o 3 gl
b Ui Uy () S e 0 (17) sl 5 (e el &) Sl U e “pial’y QU e
SR T e a e Ll i 8 s (18) AR JE U8 Ll Al 3 e
(19) el &gial ¢ gialll

Artinya: Dan (ingatlah) ketika Lukman berkata kepada anaknya, di waktu ia memberi
pelajaran kepadanya: "Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan (Allah)

sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar kelaliman yang
besar".

Berdasarkan ayat 13-19, pendidikan yang harus disampaikan kepada anak dalam
lingkungan keluarga yaitu:
a. Pendidikan Agidah

Pendidikan agidah meliputi ke-Esaan Allah, tidak menyekutukanya, dan mensyukuri
nikmatnya. Pertama kali seorang pendidik harus menanamkan kepada anak kepercayaan
terhadap Tuhan (tidak syirik) yaitu larangan menyekutukan Allah. Pada aspek pendidikan

'8 Said Hawa, Pendidikan Spiritual, t.tp, hal. 486-488
Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

44



agidak, orang tua dapat mengajarkan anak supaya tidak menyekutukan Allah, melatih tauhid
anak supaya anak berharap meminta pertolongan hanya kepada dzat yang berkuasa. dalam hal
ini dinyatakan dengan Lugman al-Hakim, perlu untuk memprioritaskan materi ketauhidan ini
kepada terdidik dengan tidak menyekutukan Allah dengan apapun. Memohon perlindungan
hanya kepada dzat yang maha kuat yaitu Allah SWT.

Lugman al-Hakim telah memperkenalkan dan menanamkan ketauhidan kepada anaknya
serta menjelaskan Tuhan yang sebenarnya yang harus disembah dan menguraikan sifat dan
kekuasaan Allah. Dalam potongan ayat di atas dapat dipahami bahwa Lugman al-Hakim
sebagai orang tua yang sedang memberi nasihat kepada anaknya agar tidak menyekutukan
Allah. Hal ini mengindikasikan bahwa salah satu kewajiban orang tua terhadap anaknya
adalah mengajarkan nilai-nilai tauhid dan mencegah atau menjauhkan anaknya dari
kemusyrikan. Sebagian besar mufassir mengatakan bahwa anak Lugman adalah orang
musyrik kepada Allah, sehingga Lugman tidak henti-hentinya selalu memberi nasehat agar
anaknya hanya meng-Esakan Allah saja.’®

b. Birrul Walidain/ Berbakti kepada orang tua

Dalam kontek pendidikan Birrul walidain, orang tua dapat mengajarkan anak dalil nagli/
agli tentang kewajiban berbakti orang tua, dalil Al-Qur’an dan Al-Hadits yang membahas
birrul walidain. Berbakti kepada orang tua memang sudah kewajiban anak yang perlu
dilakukan. Berbakti kepada orang tua adalah menaati kedua orang tua dengan melakukan
semua apa yang mereka perintahkan selama hal tersebut tidak bermaksiat kapada Allah.
Berbakti terhadap orang tua terdorong oleh ungkapan wong tuo ala-ala malati, yang berarti
meskipun orang tua jelek tetapi bertuah. Anak akan berfikir bahwa akibat yang dapat
menimpa dari sikap dan tindakan tidak berbakti terhadap orang tua adalah buruk. Disebut pula
dalam ayat ini sebeb-sebab diperintahkan berbuat baik kepada ibu, yaitu Ibu mengandung
seorang anak sampai ia dilahirkan, selama masa mengandung itu ibu menahan dengan sabar
penderitaan yang cukup berat, mulai pada bulan-bulan pertama, kemudia kandungan itu
semakin lama semakin berat dan ibu semakin lemah, sampai ia melahirkan. Kemudia baru
pulih kekuatannya setelah habis masa nifasya. Selanjutnya, Ibu menyusukan anaknya sampai
masa 2 tahun. Amat banyak penderitaan dan kesukaran yang di alami ibu dalam masa
menyusukan anak itu. Hanya allah yang mengetahui segala penderitaan itu.

Surat Lugman ayat 14, menceritakan jerih payah seorang ibu yang sedang mengandung
hingga melahirkan dan membesarkannya, maka dari itu allah memerintahkan kepada setiap
anak untuk berbuat baik kepada orang tuanya mengingat jasanya yang begitu besar, menjaga
adab kepada orang tua. Salah satunya dengan cara menjaga perkataan yang baik kepadanya.
Tidak berkata kasar. Dan janganlah engkau mengucapkan kata-kata yang buruk, seperti kata
ah sekalipun yang merupakan tingkat ucapan buruk yang paling rendah atau ringan.
¢. Muragabatullah (merasa diawasi Allah)

Nasehat keempat: pentingnya merasa diri diawasi Allah (muragabatullah) dan hari
perhitungan amal, surah lukman ayat 16. Tegasnya, muragabarullah itu adalah mengondisikan
diri merasa diawasi oleh Allah di setiap waktu kehidupan hingga akhir kehidupan. Allah
melihat, mengetahui rahasia-rahasia, memperhatikan semua amal perbuatan, dan juga
mengamati apa saja yang dikerjakan semua jiwa.

' Iman Zuhair Hafidz, Al-Qashash Al-Qur’aniy Bayna Al-Abai wa Al-Abnai, (Beirut: Dar Al-
Qalam, 1990), cet. I, him. 332

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

45



Merasa diawasi oleh Allah Azza wa Jalla , atau disebut muragabah, artinya apabila
seorang manusia memahami dan meyakini bahwa Allah Subhanahu wa Ta’ala selalu
mengawasi segala gerak lahir dan batinnya. Prilaku seorang hamba yang senantiasa
memahami dan meyakini dirinya selalu diawasi inilah yang disebut muragabah.

Murégabah ini merupakan hasil dari pengetahuan seseorang yang dengannya dia
meyakini bahwa Allah Subhanahu wa Ta’ala senantiasa mengawasi, melihat, mendengar dan
mengggahui semua sepak terjangnya setiap saat, setiap tarikan nafas dan setiap kejapan
mata.

Imam Ibnu al-Qayyim t menjelaskan bahwamuragabah, yaitu selalu merasa diawasi
oleh Allah Azza wa Jalla , merupakan asas bagi semua amalan hati dan merupakan tiang bagi
semua amalan hati. Sikap tenang dan khusyu’ dalam menjalankan ibadah kepada Allah
Subhanahu wa Ta’ala , berpangkal padamuraqabah ini. Bahkan Nabi Shallallahu ‘alaihi wa
sallam telah menjadikan semua pokok dan semua cabang amalan hati terangkum pada satu
kalimat (yang intinya adalah murdqabah), yaitu sabda Beliau Shallallahu ‘alaihi wa sallam:*

3 0% @iggexmysﬁﬁ @i&w@\o\u :ﬂg;&i;ﬁégﬁbsz;}bg‘;\j:ﬂiismm;sj

Lag_\cafu\‘sm‘)‘)&ucj

(Ihsan ialah) apabila engkau beribadah kepada Allah seakan-akan engkau melihatNya.
Maka apabila engkau tidak melihatNya, maka sesungguhnya Allah melihatmu.[HR. Al-
Bukhéri dari Abu Hurairah dan Muslim dari Abu Hurairah Radhiyallahu anhuma dan
Umar bin Khatthab Radhiyallahu anhu].??

Dalam ajaran Islam, muragabatullah merupakan suatu kedudukan yang tinggi. Hadis
menyebutkan bahwa muragabatullah sejajar dengan tingkatan ihsan, yakni beribadah kepada
Allah seakan-akan melihat-Nya dan jika kita tak mampu melihatnya, maka sesungguhnya
Allah melihat kita. Sebagai seorang mukmin hendaknya kita berusaha menggapai kedudukan
muragabatullah ini. Ketika kita sudah mencapai kedudukan muragabatullah, serangkaian
kebaikan dan keutamaan akan kita dapatkan. Di antaranya, kita akan merasakan keagungan
Allah Ta’ala dan kesempurnaan-Nya, tenteram ketika ingat nama-Nya, merasakan
ketenteraman ketika taat kepada-Nya, ingin bertetanggaan dengan-Nya, datang menghadap
kepada-Nya, dan berpaling dari selain-Nya.

d. Mengerjakan Sholat

Setelah menanamkan akidah anak, yaitu setelah ia beriman kepada Allah dan meyakini bahwa
tidak ada sekutu bagi Allah hingga semua tertanam kuat dalam diri anak maka pendidikan selanjutnya
adalah anak diajarkan bagaimana cara membuktikan penghambaannya kepada Allah dengan wujud
nyata yaitu Sholat. Oleh sebab itu, seyogyanya orang tua harus memperhatikan pendidikan
anaknya dengan berpacu pada dasar atau landasan agama Islam vyaitu Al-Qur’an dan
Hadits supaya manusia tidak melalaikan kewajibannya yaitu beribadah kepada Allah

20 Madarij as-Salikin, Ibnu al-Qayyim, tagdim : Muhammad Abdur Rahman al-Mura’syili, Dér
Ihyd' at-Turats al-*Arabi, Beirut, cet. 11, tanpa tahun, 11/49.

2 Ilam  al-Muwaqqi’in  ‘An  Rabbi al-‘Alamin, tahqlq : Muhammad Muhyiddin
‘Abdul Hamid, Dar al-Fikr, Beirut, cet. Ill, th. 1397 H/1977 M, 1VV/203

22 Shahihal-Bukhari(Fathu al-Bari), 1/114, Bab37,no. 50. Shahih Muslim bi Syarhi an-
nawawi, tahgig: Khalfl Ma'mdn Syiha, 1/110, Kitab al-Tman, bab 1, no. 93.

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

46



SWT. Hal ini dapat ditemukan pada hadits yang memerintahkan orang tua agar menyuruh
anaknya melakukan shalat setelah berusia 7 tahun dan hendaknya memberikan hukuman
kepada anak yang meninggalkan shalat setelah ia mencapai usia 10 tahun.

Pada Hadits di atas dapat dipahami bahwa, shalat harus diajarkan kepada anak oleh
orang tua ketika anak berusia 7 tahun. Orang tua dapat memberikan hukuman bilamana
anak meninggalkannya pada saat telah berusia 10 tahun. Proses pendidikan shalat harus
diberikan pada anak agar kewajiban, nilai-nilai filosofis dan hikmah shalat tertanam
pada jiwa anak, sehingga ia akan melaksanakan dengan penuh tanggung jawab dan
kesadaran sendiri dalam mengerjakan shalat dan ibadah lainnya manakala anak mencapai usia
dewasa. Adapun pemberian hukuman oleh orang tua kepada anak yang meninggalkan shalat
setelah mencapai usia 10 tahun dalam rangka membimbing agar anak memahami
kewajiban-kewajiban yang harus dilakukan sebagai seorang muslim. Tentunya hukuman
ini  harus disesuaikan dengan keadaan mereka dalam masa anak-anak, tidak
menyakitkan,  bahkan  mengarahkan, = memotivasi mereka untuk lebih  giat
mengerjakannya.

e. Sabar

Sabar dalam tradisi tasawuf adalah salah satu diantara magom yang mesti ditempuh oleh para
sufi. Magom adalah tingkatan dimana seseorang telah dianugerahi oleh Allah menuju tingkat yang
lebih tinggi lagi, dimana seseorang tersebut harus berusaha menjalankan perintah Allah dan sabar
dalam menjauhkan diri dari larangan-larangan-Nya, dan menerima segala sesuatu yang telah
ditentukan oleh Allah kepadanya.?® Ada sabar terhadap ketaatan hingga ditunaikan ketaatan itu, ada
sabar terhadap kemaksiatan sampai kemaksiatan itu dihindari dan ada kesabaran atas kesulitan hidup
sehingga kesulitan itu diterima dengan hati yang ridha dan tenang. Sabar dalam menunaikan ketaatan
misalnya shalat. Dalam shalat sangat dibutuhkan kesabaran meskipun banyak yang menganggapnya
sebagai sesuatu yang ringan. Kemudian sabar dalam menghindari maksiat. Manusia pada dasarnya
memiliki potensi untuk berbuat maksiat, terlebih di zaman sekarang maksiat telah bermunculan
dimana-mana, dan disinilah peran orangtua dalam memberikan bimbingan dan pendidikan kepada
anak sangat penting.

Para Ulama membagi kesabaran kepada tiga macam, yaitu:

1. Sabar dalam ketaatan kepada Allah, karena tabiat manusia enggan untuk beribadah dan berbuat
untuk ketaatan disebabkan malas dan kikir.

2. Sabar dalam meninggalkan maksiat, terutama maksiat yang sangat mudah dilakukan seperti
mengupat, mencela dan sebagainya.

3. Sabar dalam menghadapi ujian Allah, seperti mendapatkan musibah baik bersifat materi maupun
immateri.

Termasuk pula dalam kategori ini, sabar dalam menerima cobaan-cobaan yang menimpa
jasmani seperti penyakit, penganiayaan dan semacamnya. Kedua sabar rohani menyangkut
kemampuan menahan kehendak nafsu yang dapat mengantar kepada kejelekan-kejelekan seperti sabar
menahan amarah atau menahan nafsu seksual yang bukan pada tempatnya.*

f. Menjauhi Perilaku Sombong

Menurut etimologis sombong adalah tingkah laku dan sifat yang cenderung memuiji,
mengagungkan, membesarkan dan memandang diri sendiri sebagai makhluk yang paling di
atas segala-galanya.”

2 Ahmad Hadi Yasin, Dahsyatnya Sabar. (Jakarta : Qultum Media, 2002), hal. 3.
" Yuni Setia Ningsih, Birrul Aulad Vs Birrul Walidain, Banda Aceh: IAIN Ar-Raniry, 2007,

15.
2 Abu Hamid Al-Ghazali, Tentang Bahaya Takabbur, (Surabaya: Tiga dua, 1994), 7.

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

47



Sifat sombong merupakan penyakit yang amat berbahaya. Sesungguhnya orang yang
berlaku sombong (takabbur) adalah orang sakit yang sedang menderita kesakitan dan ia di sisi
Allah adalah terkutuk dan dimurkai. Bahaya yang disebabkan dari kesombongan kepada
orang yang bersifat dengannya ada empat hal: Pertama, terhalangnya kebenaran dan buta hati
dari mengerti ayat-ayat Allah. Kedua, kemurkaan dari Allah Ketiga, kehinaan di dunia dan
akhirat. Keempat, neraka dan azab di akhirat kelak. Maka tidak sepatutnya orang yang berakal
melalaikan dirinya sehingga ia tidak memperbaiki dirinya dengan menghilangkan penyakit
tersebut dan menjauhinya serta berlindung kepada Allah darinya.*®

Firman Allah dalam Q.S. Lugman/31 ayat 18 yang artinya: “Dan janganlah kamu
memalingkan mukamu dari manusia (karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di muka bumi
dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi membanggakan
diri”.

Ayat diatas menjelaskan mengenai akhlak dan sopan santun berinteraksi dengan sesama
manusia, bahwa jangan berkeras memalingkan wajah dari manusia dengan didorong oleh penghinaan
dan kesombongan. Anjuran kepada semua manusia untuk tampil dengan wajah berseri dan penuh
rendah hza71ti. Anjuran untuk tidak berjalan dengan angkuh, tetapi berjalan dengan lemah lembut penuh
wibawa.

Isi kandungan ayat ini mengarah kepada larangan memalingkan muka yang indikasinya pada
kesan meremehkan orang lain atau lawan bicaranya. Pada ayat di atas terdapat beberapa kosa kata
yang perlu dipahami lebih lanjut, diantaranya adalah (Wa la Tusha’ir) janganlah engkau memalingkan
muka, kata memalingkan muka mengindikasikan bahwa merupakan sikap yang menunjukkan
kesombongan, kemudian pada ayat berikutnya dilanjutkan dengan kalimat dari manusia (karena
sombong) ini semakin jelas menunjukkan bahwa memalingkan muka saat kita berbicara dengan orang
lain menunjukkan sikap meremehkan (lawan bicara) dan sikap meremehkan orang lain merupakan
tanda bahwa menganggap diri termasuk orang yang tinggi, dan orang lain lebih rendah dari kita.

Pada ayat berikutnya dilanjutkan dengan ayat (Wa la Tamsyi fi al-Ardhi maraha) dengan
redaksi makna “Dan janganlah kamu berjalan di muka bumi dengan angkuh” ini adalah ayat kedua
yang menunjukkan sikap membanggakan diri sehingga bersikap angkuh di depan orang lain. Kata
“berjalan” disini tidak hanya mengandung arti saat berjalan saja ada kemungkinan juga mengarah pada
perilaku sehari-hari pada saat berinteraksi dengan tetangga. Sebab posisi berjalan dengan sikap angkuh
ini mengarah pada sikap merendahkan orang lain dan merasa dirinya bangga.

Kemudian pada bagian ayat yang terakhir Allah mempertegas dengan mengatakan bahwa
“Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong dan membanggakan diri”. Sombong
dan membanggakan diri dituliskan dengan kalimat (Mukhtalin Fakhur) yang kata Mukhtal
menunjukkan kesombongan dan fakhur menunjuk pada makna membanggakan diri.

Secara keseluruhan ayat di atas memuat tentang wasiat Lugman terhadap anaknya, yang
kemudian mengingatkan anaknya akan larangan bersikap sombong, dan janganlah kamu memalingkan
mukamu terhadap orang-orang yang berbicara dengannya, karena sombong dan meremehkannya.
Akan tetapi hadapilah dia dengan muka yang berseri-seri dan gembira, tanpa rasa sombong dan tinggi
hati, kemudian janganlah kamu berjalan di muka bumi ini dengan angkuh dan menyombongkan diri,
karena sesungguhnya hal itu adalah cara jalan orang-orang yang sombong, yaitu mereka yang gemar
melakukan kekejaman di bumi dan suka berbuat zalim terhadap orang lain.28

Pada intinya kesombongan yang dimaksud dalam surat lugman ayat 18 adalah kesombongan
yang berupa perilaku atau sikap manusia yang dituliskan dengan dua perngibaratan yaitu
(memalingkan muka) pada saat berbicara dengan orang lain dan (berjalan dengan angkuh) di muka

2% 1Muhammad Ab, Penyakit Hati & Pengobatannya, (Banda Aceh: PeNA, 2014), 114-115.
2" M. QuraisyShihab, Tafsir Al-Misbah, (Jakarta: LenteraHati, 2002), 138-139.
28 Ahmad Mushtafa al-Maraghiy, Tafsir al-Maraghi, (Tanpa Penerbit, 1974), Juz 19, 160-161.

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

48



bumi. Keduanya merupakan bagian dari etika berkomunikasi atau beriteraksi dengan sesama mahluk
Allah, baik itu dengan manusia atau dengan hewan maupun tumbuhan

PENUTUP
Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan, simpulan tulisan ini sebagai berikut:

1. Konsep pendidikan spiritual yang terkandung dalam surat Al-Qur'an Lugman ayat 12-19
adalah pendidikan tauhid, pendidikan syariah, dan pendidikan akhlaq,

2. Pendidikan tauhid dalam bentuk larangan untuk anak-anak agar tidak lalai kepada Allah,
Pendidikan Syariah; perintah doa kepada anak-anak, Pendidikan Moral meliputi; Perintah
Birrul Walidain kepada kedua orang tua, larangan untuk bersikap arogan, sabar, dan
memiliki kata-kata yang baik.

DAFTAR PUSTAKA

Ab, Muhammad, 2014, Penyakit Hati & Pengobatannya, Banda Aceh: PeNA.

Abdul Hamid, Muhammad Muhyiddin, 2003, I’lam al-Muwaqgi’in ‘An Rabbi al-‘Alamin,
tahqiq cet. I11, Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Ghazali, Abu Hamid, 1994, Tentang Bahaya Takabbur, Surabaya: Tiga dua.

al-Jamali, Muhammad Fadhil dalam Zakiah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam.

al-Maraghiy, Ahmad Mushtafa, 1974, Tafsir al-Maraghi Juz19.

Echols, John M. & Shadily, Hassan, 2003, Kamus Inggris-Indonesia, cet. XXV, Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama.

Hafidz, Iman Zuhair, 1990, Al-Qashash Al-Qur’aniy Bayna Al-Abai wa Al-Abnai, Beirut:
Dar Al-Qalam.

Hawwa, Said, 2006, Pendidikan Spiritual; Terj. Abd. Munib, Yogyakarta: Mitra Pustaka.

Hamid, Abdul, 1984, Usus al-Tarbiyah al-Islamiyah fi al-Sunnah al-Nabawiyah, Tunis: Dar
alArabiyah lil Kitab.

Hidayatullah, M. Furgon, 2009, Guru Sejati: Membangun Insan Berkarakter Kuat dan Cerdas,
Surakarta: Yuma Pustaka.

Kementrian Agama RI, Al-Qur“an dan Tafsirnya.

Nata, Abudin, 1997, Filsafat pendidkan Islam, cet.1., Jakarta, Logos Wacana limu.

, 2005, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Gaya Media Pratama.

Ningsih, Yuni Setia, 2007, Birrul Aulad Vs Birrul Walidain, Banda Aceh: IAIN Ar-Raniry.

Ramayulis, 2008, llmu Pendidikan Islam, Cet. VI, Jakarta: Kalam Mulia, 2008.

Saptono, 2011, Dimensi-dimensi Pendidikan Karakter: Wawasan, Strategi dan Langkah
Praktis, t.tp: Erlangga.

Shihab, M. Quraisy, 2002, Tafsir Al-Misbah, Jakarta: LenteraHati.

........................ , 2008, Sejarah dan Ulum Al-Qur“an, Jakarta: Pusataka Firdaus.

Syafri, Ulil Amri, 2012, Pendidikan Karakter Berbasis Bahasa al-Qur’an, Jakarta: Raja
Granfindo Persada.

Tasmara, Toto, 2001, Kecerdasan Ruhaniah (Transendental Intelligence) Membentuk
kepribadaian yang bertanggung jawab, Profesional, dan berakhlak, Jakarta: Bina
Insani Press.

Thoha, Chabib, 1996, Kapita Selekta Pendidikan Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996.

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

49



Rahman al-Mura’syili, Muhammad Abdur, Madarij as-Salikin, Ibnu al-Qayyim, taqdim cet.
I1, Beirut: Dar Ihya' at-Turats al-° Arabi.

Shahthal-Bukhari (Fathu al-Bari), 1/114, Bab37, no. 50. Shahth Muslim bi Syarhi an-nawawi,
tahqig: Khalll Ma'mdn Syiha, 1/110, Kitab al-Tman, bab 1, no. 93.

Widiastono, Tonny D., 2004, Pendidikan Manusia Indonesia, Jakarta: Buku Kompas, 2004.

Yasin, Ahmad Hadi, 2002, Dahsyatnya Sabar, Jakarta : Qultum Media.

Zamroni, 2008, Several aspect of multicultural education, Yogyakarta: Graduate Program
The State University of Yogyakarta.

Darajat : Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:

50



