
 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

38 

 

Model Pendidikan Spiritual dalam Mengembangkan Karakter Anak  

 

 

Ahmad Shofiyuddin 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 

Email : shofiahmad.1989@gmail.com 

 

 

  

Abstract: This article aims to discuss the Spiritual Education Model in developing the 

Character of Children. This research method is a library research (Research Library), 

researchers conducted a series of activities relating to the method of collecting library data, 

reading and recording and processing research materials. Therefore the author collects data 

from the Qur'an and then examines books or other sources of reading that have relevance to 

this paper that is about character education for children (material review and methods). 

Literature research results show that: (1) the concept of Spiritual education contained in Al-

Qur'an letter Luqman verses 12-19 is monotheism education, sharia education, and moral 

education, (2) monotheism education in the form of prohibitions for children so as not to shirk 

to Allah, Shari'ah Education; prayer commands to children, Moral Education includes; Birrul 

Walidain's command / service to both parents, prohibition to behave arrogantly, patiently, 

and have good words. 

 

Keywords: Spiritual education, character.  

 

 

 

LATAR BELAKANG 

Al-Qur‟an adalah Kalamullah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW  

sebagai sumber utama pedoman hidup ummat Islam. Bagi ummat Islam Al-Qur‟an adalah 

kitab suci yang diyakini kebenarannya dan berfungsi sebagai petunjuk bagi siapa saja yang 

ingin mendapatkan kebahagiaan di dunia dan akhirat.
1
 Al-Qur‟an Al-Karim  terdiri  dari  30  

juz,  114  surat  dan  susunannya ditentukan  oleh  Allah  SWT.  Dengan  cara  tawqifi,  tidak 

menggunakan metode sebagimana metode-metode penyusunan buku ilmiah.   Buku ilmiah 

yang membahas satu masalah  selalu  menggunakan  satu  metode tertentu,  metode ini tidak 

terdapat dalam Al-Qur‟an Al-Karim, yang di dalamnya banyak persoalan induk silih berganti 

diterangkan.
2
 Salah satu petunjuk Al-Qur‟an yang sangat penting adalah dalam bidang 

pendidikan yang sarat dengan nilai-nilai kebaikan, karena Al-Qur‟an itu sendiri merupakan 

sumber nilai. 

Al-Qur‟an berbeda dengan kitab suci agama lain, Al-Qur‟an  yang  diturunkan  

kepada nabi Muhammad tidak hanya mengandung pokok-pokok agama. Isinya  mengandung 

segala sesuatu yang diperlukan bagi  kepentingan  hidup  dan  kepentingan  manusia yang 

bersifat perseorangan dan kemasyarakatan, baik  berupa  nilai-nilai  moral dan  norma-norma 

                                                           
1
 Kementrian Agama RI, Al-Qur‟an dan Tafsirnya...hal. 7 

2
 M. Quraish Shihab, et. all., Sejarah dan Ulum Al-Qur‟an, (Jakarta: Pusataka Firdaus, 2008), 

hal. 14 

mailto:shofiahmad.1989@gmail.com


 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

39 

 

hukum yang mengatur  hubungan dengan kholiqnya, maupun yang mengatur hubungan 

manusia dengan makhluk lainnya. Untuk itu Al-Qur‟an memiliki tiga tujuan pokok yaitu:
3
  

1. Petunjuk aqidah dan kepercayaan yang harus dianut oleh manusia yang tersimpul dalam 

keimanan akan keesaan Tuhan dan kepercayaan akan kepastian adanya hari pembalasan. 
2. Petunjuk mengenai akhlak yang murni dengan jalan menerangkan norma-norma 

keagamaan dan susila yang harus diikuti oleh manusia dalam kehidupannya secara 

individual atau kolektif. 

3. Petunjuk mengenai syariat dan hukum dengan jalan menerangkan dasar-dasar hukum yang 

harus diikuti oleh manusia dalam hubungannya dengan Tuhan dan sesamanya. Atau 

dengan kata lain yang lebih singkat, “Al-Qur‟an adalah petunjuk bagi seluruh umat 

manusia ke jalan kebajikan yang harus ditempuh demi kebahagiaan hidup di dunia dan di 

akhirat”. 

Salah satu bukti komprehensifnya Al-Qur‟an dalam menjelaskan berbagai 

perbincangan ummat adalah Pendidikan. Al-Qur‟an telah memberi isyarat bahwa 

permasalahan pendidikan sangat penting. Jika Al-Qur‟an dikaji lebih inten, maka akan 

ditemukan beberapa ayat yang menjelaskan tentang prinsip dasar pendidikan yang dapat 

dijadikan sumber inspirasi untuk dikembangkan dalam upaya mewujudkan pendidikan yang 

berkualitas. 

Pendidikan merupakan salah satu sektor terpenting dalam kehidupan serta sangat 

strategis dalam membentuk budaya dan peradaban ummat manusia. Pada hakekatnya 

pendidikan merupakan usaha untuk menghantarkan dan membantu manusia menuju kearah 

kedewasaan. Dalam UU No. 20/2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, pendidikan 

diartikan sebagai usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses 

pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya sehingga 

memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak 

mulia, serta ketrampilan yang diperlukan oleh dirinya, masyarakat, bangsa dan negara.
4
 

Secara yuridis, Undang-Undang Dasar 1945 juga turut bertanggung jawab terhadap 

kondisi ini, karena pendidikan adalah sebuah usaha yang ditempuh oleh manusia dalam 

rangka memperoleh ilmu yang kemudian dijadikan sebagai dasar untuk bersikap dan 

berperilaku. Oleh sebab itu, pendidikan merupakan salah satu proses pembentukan karakter 

manusia. Pendidikan dapat juga dikatakan sebagai proses pemanusiaan manusia. Pada 

keseluruhan proses yang dilakukan manusia terjadi proses pendidikan yang akan 

menghasilkan sikap dan perilaku yang akhirnya menjadi watak, kepribadian atau karakternya. 

Dalam upaya meraih derajat manusia seutuhnya sangatlah tidak mungkin tanpa pendidikan.
5
 

Pendidikan merupakan salah satu “gerakan massal” untuk membuuat perubahan 

terhadap generasi suatu bangsa. Dewasa ini, Pendidikan Multikultural merupakan suatu ide 

untuk perbaikan sekolah, gerakan kesetaraan, keadilan sosial dan demokrasi. Sebab tujuan 

utama Pendidikan Multikultural adalah untuk merestrukturisasi sekolah atau lembaga 

pendidikan sehingga semua siswa memperoleh pengetahuan, landasan sikap dan keahlian 

yang dibutuhkan dalam memfungsikan bangsa dan dunia yang secara etnis dan ras berbeda-

beda.
6
 

                                                           
3
 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur‟an..., hal. 40 

4
 Chabib Thoha, Kapita Selekta Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), hlm. 98 

5
 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, Cet. VI, (Jakarta: Kalam Mulia, 2008), 13 

6
 Zamroni, Several aspect of multicultural education,  Graduate Program  The State University 

of Yogyakarta, Yogyakarta, 2008,  hlm.292 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

40 

 

Senada dengan tujuan pendidikan nasional indonesia, pendidikan islam juga 

memiliki tujuan untuk mengembangkan potensi manusia dimana karakter merupakan salah 

satu aspek yang harus dikembangkan melalui pendidikan. Bagaimanapun juga, karakter dalam 

perspektif pendidikan islam lebih sering disebut dengan akhlak, ini tidak dapat terlepas dari 

aspek lain misalnya aspek akidah. Pembahasan tentang akhlak selalu terkait dengan akidah, 

sebab akhlak merupakan salah satu indikator keimanan seorang muslim.
7
 

Di sisi yang lain, jika kita amati seksama dalam konteks ke-indonesiaan saat ini, 

generasi bangsa ini merupakan produk pendidikan yang kian hari kian terjebak dalam budaya 

hedonism. Konsumsi mereka pada food, fashion, serta life steel, dan sebagainya telah 

membawa mereka pada ketumpulan mata hati mereka akan kondisi bangsa mereka sendiri. 

Pendidikan yang seharusnya mampu melahirkan generasi yang dapat melakukan perubahan 

ke arah positif, justru hanya melahirkan robot-robot yang hanya mampu menghafal rumus-

rumus dan teori-teori. Otak mereka memang mendapat pendidikan, namun hati mereka kering 

akan nilai-nilai pendidikan.  

Anak  didik  sebagai  objek  sekaligus  subjek dalam  proses  pendidikan  maka hasil  

yang  diinginkanmenurut  undang-undangnomor  20  Tahun  2003  tentang Sistem Pendidikan 

Nasional menyatakan bahwa pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan 

suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik   secara   aktif   mengembangkan   

potensi   dirinya   untuk   memiliki   kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, 

kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia serta keterampilan yang diperlukan dirinya, 

masyarakat bangsa dan negara. Kemudian  dalam  pelaksanaannya  seorang  guru  harus  

mempunyai  strategi. Strategi  merupakan  cara  yang  sistematis  dalam  mengkomunikasikan  

isi  pelajaran kepada   anak   didik   untuk   mencapai   tujuan   yang telah   di   

tetapkan.Strategi pelaksanaan  pendidikanstrategi  pendidikan  nilai-nilai  (sikap,  jiwa,  dan  

cita  rasa beragama  Islam)  terdapat  lima  macam  yang  pertama Strategi  indoktrinasi  atau 

memberitahukan kepada anak nilai mana yang baik dan nilai mana yang buruk. Ke dua  

adalah Strategi  bebas.  Maksudnya  adalah  membiarkan  anak  untuk  memilih sendiri  nilai  

mana  yang akan  dianut  atau  diyakini.ke  tiga Strategi  keteladanan. Pendidik  dan  tenaga  

kependidikan  menampilkan  prilaku  yang  sesuai  dengan  nilai etika-religius    yang    

dianutnya.Ke    empat Strategi    klarifikasi.Yaitu    pendidik membantu  anak  untuk  memilih  

nilai  etik-religius  yang  diyakininya,  bukan  hanya sekedar   memberitahukan.Kelima 

Strategi   transinternalisasi.   Yaitu   anak   diajak untuk  mengenal  nilai  etik-religius  dan  

dihayatinya  sehingga  menjadi  miliknya melalui proses transinternali sasi. 

Berdasarkan uraian diatas, penulis mengadakan penelitian dengan pokok 

pembahasan mengenai Model Pendidikan Spiritual dalam mengembangkan karakter anak 

berdasarkan Q.S.Luqman ayat 12-19. 

 

PEMBAHASAN 

Dalam terminologi pendidikan, ditemukan kata tarbiyah dalam bahasa Arab yang 

sering dugunakan oleh para ahli pendidikan Islam untuk menerjemahkan kata pendidikan 

dalam bahasa Indonesia. Selain kata tarbiyah terdapat pula kata ta‟lim. Kata ini oleh para 

penerjemah sering diartikan pengajaran. Dalam pengertian ini Jusuf A. Faisal, pakar dalam 

bidang pendidikan mengatakan bahwa pengertian pendidikan Islam dari sudut etimologi (ilmu 

                                                           
7
 Ulil Amri Syafri, Pendidikan Karakter Berbasis Bahasa al-Qur‟an, (Jakarta: Raja Granfindo 

Persada, 2012) hal. 94 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

41 

 

akar kata) sering digunakan istilah ta‟lim dan tarbiyah yang berasal dari kata “allama dan 

rabba yang mengandung arti memelihara, membesarkan, dan mendidik.
8
 

Dalam bahasa Inggris, terdapat beberapa kata yang mengacu pada kegiatan pendidikan. Kata 

education, misalnya, lebih dekat dengan unsur pengajaran (instruction) yang memiliki sifat sangat 

skolastik. Sementara untuk kata pertumbuhan dan perawatan, istilah yang dipakai bringing up (ini 

lebih dekat dengan makna pemeliharaan dan perawatan dalam konteks keluarga). Sementara kata 

training lebih mengacu pada pelatihan, yaitu sebuah proses yang membuat seseorang itu memiliki 

kemampuan-kemampuan untuk bertindak (skills). Unsur pengajaran, perawatan, maupun pelatihan, 

merupakan bagian dari sebuah proses pendidikan itu sendiri.
9 

Adapun menurut formulasi pendidikan yang diajukan oleh tokoh pendidikan nasional 

Ki Hajar Dewantara, Menurutnya pendidikan adalah suatu usaha yang dilakukan dengan 

penuh Keinsyafan yang ditujukan untuk keselamatan dan kebahagian manusia.
10

 Sedangkan 

Pendidikan Moral adalah usaha secara sadar yang mengorganisasikan dan menyederhanakan 

sumber-sumber moral dan disajikan dengan memperatikan pertimbangan psikologis untuk 

tujuan pendidikan. 

Dari sini kemudian dapat diambil beberapa kesimpulan untuk memahami Makna 

pendidikan. Pertama:  Pendidikan adalah proses yang mempunyai tujuan sasaran dan obyek. 

Kedua: Secara mutlak, pendidik yang sebenarnya hanyalah Allah SWT, pencipta fitrah dan 

pemberi berbagai potensi. Dia lah yang memberlakukan hukum dan tahapan perkembangan 

serta interaksinya. Dan hukum-hukum untuk mewujudkan kesempurnaan kebaikan serta 

kebahagian. Ketiga: Pendidikan menuntut adanya langkah-langkah secara bertahap harus 

dilalui oleh  berbagai kegiatan pendidikan dan pengajaran, sesuai dengan urutan yang yang 

telah disusun secara sistematis. Keempat: Kerja pendidik harus mengikuti aturan penciptaan 

dan pengadaan yang dilakukan oleh Allah sebagaimana harus mengikuti ketentuan-ketentuan 

Shara‟ dan Din (agama) Allah.
11

 
Secara konseptual, istilah karakter dipahami dalam dua kubu pengertian. Pertama, secara 

deterministik bahwa karakter itu dipahami sebagai sekumpulan kondisi rohaniah pada diri manusia 

yang sudah teranugerahi atau ada dari sononya (given). Dengan demikian, ia merupakan kondisi yang 

diterima begitu saja, tidak bisa dirubah, sifat yang bersifat tetap. Kedua, secara non deterministik, 

karakter dipahami sebagai tingkat kekuatan atau ketangguhan seseorang dalam upaya mengatasi 

kondisi rohaniah yang sudah given. Ia merupakan proses yang dikehendaki oleh seseorang untuk 

menyempurnakan kemanusiaannya.
12 

Dalam Agama Islam, kata yang paling dekat untuk menunjukkan karakter adalah 

akhlak. Al-khulq (bentuk mufrad/tunggal dari kata akhlak) berarti perangai, kelakuan, dan 

gambaran batin seseorang. Pada dasarnya manusia itu mempunyai dua gambaran, yakni 

gambaran lahir dan gambaran batin. Gambaran lahir berbentuk tubuh yang nampak secara 

fisiologis, sementara gambaran batin adalah suatu keadaan dalam jiwa yang mampu 

melahirkan perbuatan, baik yang terpuji maupun tercela. Istilah karakter sendiri sesungguhnya 

menimbulkan ambiguitas. Karakter, secara etimologis berasal dari bahasa Yunani “karasso”, 

berarti “cetak biru”, “format dasar”, “sidik” seperti dalam sidik jari. Sedangkan menurut 

istilah, ada beberapa pengertian mengenai karakter itu sendiri. Secara harfiah Hornby dan 

                                                           
8
 Abudin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2005), 5-6 

9
 John M. Echols & Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, (Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama, cet. XXV, 2003), 207. 
10

 Ibid., hlm.32. 
11

 Abibuddin Nata, Filsafat pendidkan Islam, (Jakarta, Logos Wacana Ilmu,1997) cet.1., 9. 
12

 Saptono, Dimensi-dimensi Pendidikan Karakter: Wawasan, Strategi dan Langkah Praktis, 

(t.tp: Erlangga, 2011), 18. 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

42 

 

Parnwell mengemukakan karakter artinya “kualitas mental atau moral, kekuatan moral, nama 

atau reputasi”.
13

 

Jenis karakter yang hendak ditanamkan pada siswa berdasarkan undang-undang 

adalah: karakter cinta Tuhan/menjadi insan yang bertaqwa serta berakhlaq mulia kemandirian 

dan bertanggungjawab, kejujuran/ amanah, hormat dan santun, dermawan, suka tolong-

menolong dan gotong-royong/kerjasama, percaya diri dan pekerja keras, kepemimpinan dan 

keadilan, baik dan rendah hati, karakter toleransi, kedamaian, dan kesatuan serta persatuan. 
penulis memahami bahwa kunci utama keberhasilan pendidikan karakter terletak pada 

keteladanan seorang pendidik kepada anak didik, dalam hal ini yaitu guru kepada siswa. 

Keteladanan merupakan metode yang paling berpengaruh dalam mempersiapkan dan membentuk 

aqidah akhlak. Jadi, Contoh akhlak yang paling dekat yaitu guru/pendidik, sehingga diharapkan 

peserta didik akan mampu meniru pendidik dengan disadari atau tidak. Hal tersebut dikarenakan 

subjek didik tidak begitu saja lahir sebagai pribadi bermoral atau berakhlak mulia, tetapi perlu 

berproses, bermetamorfosa sampai bertransformasi menjadi pribadi yang berkarakter positif.14 
Ahsanul Fuadi dan Eli Susanti berpendapat bahwa Pendidikan Islam termuat dalam 

al-Qur„an Surat Lukman setidaknya ada tiga tingkatan yaitu pendidikan aqidah, pendidikan 

syari„ah, dan pendidikan karakter. Pendidikan aqidah meliputi dua hal: (1) larangan 

mensekutukan Allah. Lukman Hakim memprioritaskan pendidikan tauhid kepada anak-anak; 

(2)mempercayai hari akhir. Lukman Hakim mengajarkan kepada anak-anaknya untuk 

mempercayai balasan atas perbuatan yang dilakukan di dunia. Pendidikan syariah meliputi 

dua hal, yaitu mendirikan sholat dan amar ma„rūf nahy munkar. Pendidikan karakter meliputi 

perintah untuk bersyukur kepada Allah atas semua karunia-Nya Nilai-nilai Pendidikan dalam 

surat Al-Luqman. Kedudukan al-Qur‟an sebagai dasar dan sumber utama pendidikan Islam 

dapat dipahami dari beberapa ayat al-Qur‟an. Sehubungan dengan hal ini, Muhammad Fadhil 

al-Jamali mengatakan bahwa pada hakikatnya al-Qur‟an merupakan perbendaharaan untuk 

kebudayaan manusia, terutama dalam bidang kerohanian, kemasyarakatan, moral dan 

spiritual.
15

  
Al-Qur‟an mengabadikan Luqman sebagai sosok pribadi yang diberikan hikmah oleh Allah 

swt., bahkan al-Qur‟an menunjukkan peran yang dimainkan oleh Luqman khususnya dalam 

pembinaan anak agar tumbuh dan berkembang sebagai pribadi yang berakhlak mulia. Dalam upayanya 

menanamkan ajaran Islam serta petunjuk pelaksanaan dari aspek kognitif, apektif dan psikomotorik, 

selalu dilakukan dengan penuh cinta dan kasih sayang, jauh dari kekerasan dan pemaksaan. Karena itu 

sosok Luqman yang diabadikan alQur‟an, tetap relevan untuk pembinaan generasi muda Islam dewasa 

ini. 
Namun ke dua artikel tersebut tidak menjelaskan secara detail tahap-tahap 

implementasi nilai-nilai pendidikan surat Luqman dalam keluarga, tidak didukung dalil aqli 

maupun naqli bagaimana metode Internalisasi nilai-nilai pendidikan dalam surat Luqman di 

terapkan dalam kehidupan keluarga. Oleh karenanya, penulis mengkajinya dalam artikel 

Model Implementasi Pendidikan Karakter Surat Luqman ayat 12-19. 

A. Konsep Pendidikan Spiritual 

Sesungguhnya pendidikan spiritual merupakan salah satu barometer dalam 

menumbuh kembangkan kepribadian anak yang berbeda dengan perkembangan yang lengkap 

                                                           
13

 M. Furqon Hidayatullah, Guru Sejati: Membangun Insan Berkarakter Kuat dan Cerdas, 

(Surakarta: Yuma Pustaka, 2009), hlm.49. 
14

 Tonny D. Widiastono, Pendidikan Manusia Indonesia, (Jakarta: Buku Kompas, 2004), hlm. 

42 
15

 Muhammad Fadhil al-Jamali dalam Zakiah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam, h. 19. 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

43 

 

(mencakup segala hal), ialah sumber petunjuk bagi akal. Dengan iman kepada Allah SWT dan 

mengesakan-Nya (mentauhidkan-Nya), dan kejernihan jiwa dengan ketentraman dan 

ketenangannya, mensucikan akhlak dengan memperindah dirinya dengan keutamaann, nilai-

nilai moral, dan suri tauladan yang baik, membersihkan tubuh dengan menggunakannya pada 

jalan yang benar dan mencegahnya terhadap prilaku maksiat dan prilaku keji, serta 

mendorongnya untuk beribadah dan beramal baik yang bermanfaat bagi diri pribadi dan 

kelompok (masyrakat), dan juga hubungan yang baik dengan orang lain dalam lingkungan 

masyarakat dengan adanya solidaritas, sinergi (saling mendukung), dan saling menolong satu 

sama lain pada kebaikan dan ketakwaan.
16

  

Pendidikan spiritual adalah penguatan kekuatan spiritual bagi anak dan penanaman 

iman dalam diri mereka sebagai bentuk pemenuhan kebutuhan naluriyah bergama mereka, 

menata sifat mereka dengan tata krama dan meningkatkan kecenderungan (tekad, bakat) 

mereka, dan mengarahkan mereka pada nila-nilai spiritual, prinsip, dan suri tauladan yang 

mereka dapat dari keimanan yang benar pada Allah SWT, malaikat - malaikatnya, kitab-

kitabnya, para rasulnya, hari akhir, dan takdir baik dan buruknya.
17

 Spiritual merupakan 

kecerdasan jiwa. Ia dapat membantu manusia membangun dan menyembuhkan dirinya secara 

utuh. Kecerdasan spiritual ini berada dibagian diri yang paling dalam yang berhubungan 

langsung dengan kearifan dan kesadaran yang dengannya manusia tidak hanya mengakui 

nilainilai yang ada tetapi manusia secara kreatif menemukan nilai-nilai yang baru. Setiap 

manusia pada prinsipnya membutuhkan kekuatan spiritual ini, karena kebutuhan spiritual 

merupakan kebutuhan untuk mempertahankan/ mengembangkan keyakinan dan memenuhi 

kewajiban agama serta untuk mendapatkan pengampunan mencintai, menjalin hubungan dan 

penuh rasa percaya dengan sang penciptanya. 

B. Aspek-Aspek Pendidikan Spiritual 
Alam manusia telah diciptakan (diadakan/ dilahirkan) oleh Allah SWT, dan Dia telah 

menyerukan dalam fithrah diri mereka kecenderungan alamiyah pada keimanan, ketauhidan dan 

keberagamaan. Sunnah Nabawiyah menegaskan terhadap:  

1. Aspek penjagaan rohani  

Salah satu tanggung jawab bagi para orang tua dan para pendidikan yang khusus dan tegas terhadap 

anak-anak mereka yang dalam masa balita dan masih lemah, layaknya adonan yang masih dapat 

dibentuk sebagaimana yang diinginkan oleh orang tua dan para pendidik, disertai dengan 

menguraikan kekuatan (kompentensi) dan persiapan yang alamiyah.  

2. Aspek pembentukan spiritual  

Aspek ini bertujuan pada penguatan iman dan akidah dalam diri (jiwa) anak-anak, dan 

mempertahankan dan menguatkan nilai-nilai spiritual mereka, dan meluaskan cahaya kesadaran 

mereka tentang pengetahuan terhadap agama, dan menumbuhkan dan mencurahkan pengetahuan 

agama, dan akhak yang baik mereka dengan jalan yang sesuai dengan perkembangan pemahaman 

akal dan hasil mereka dalam belajar dan mencari ilmu, dan mempermudah dan menunjukkan 

mereka dengan hal-hal yang menarik dan media-media pembelajaran (pendidikan) yang variatif 

yang mereka suka dan senangi. Rasulullah SAW adalah salah seorang yang sangat menekankan 

terahadap pengajaran (pendidikan) umat muslim dengan terus-terusan (terus menerus/kontinyu) 

dan mengarahkannya dan menuntunnya dengan masalahmasalah agama mereka, dan menghasilkan 

nilai-nilai, atauran dan arahan spiritualitas yang baik dalam diri mereka, dan beliau menganjurkan 

merek untuk menjaganya, dan juga beliau tidak membedakan antara laki-laki dan perempuan antara 

                                                           
16

 Toto Tasmara, Kecerdasan Ruhaniah (Transendental Intelligence) Membentuk kepribadaian 

yang bertanggung jawab, Profesional, dan berakhlak, Jakarta: Bina Insani Press, 2001, 35-36. 
17

 Abdul Hamid, Usus al-Tarbiyah al-Islamiyah fi al-Sunnah al-Nabawiyah, Tunis: Dar 

alArabiyah lil Kitab, 1984, 68-69. 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

44 

 

yang besar dan kecil. Dan berhubungan dengan penanaman bangunan spirituallitas dalam diri anak-

anak. Rasulullah SAW telah menyerukan/menganjurkan untuk membiasakan anak sejak kecilnya 

mengucapkan asma' Allah (nama-nama Allah) dalam segala hal agar dapat terpatri dalam dirinya 

keimanan terhadap Allah SWT, kesyukurannya, pemujiannya dan kebaiknya dalam bertawakkal. 

3. Aspek penyembuhan spiritual  
Bahasan penting dalam pendidikan spiritual ini merujuk pada cara dalam menolong anak-anak 

yang telah salah dan terlanjur sesat untuk kembali kepada keimanan yang benar dan akidah yang 

lurus, dan hal tersebut dilakukan dengan membebaskannya/menyelematkan mereka dari ikatan-

ikatan keraguan dalam berakidah, dengan penyelamatan mereka dari kungkungan cakar 

penyelewengan agama, dan menjauhkan mereka dari tergelincirnya akhlak/moral, dan 

mengajarkannya jalan yang lurus/benar, dan menuntun mereka terus menerus dalam hal kesabaran, 

toleransi, dan kasih sayang - untuk kembali kepada jalan keimanan, dan kebenaran.
18

 

 

 

 

 

C. Al-Qur’an Surat Luqman Ayat 12-19 

Allah berfirman dalam surat Al-Luqman (12-19): 

 

َّ اىيَّ َٗىَقَذْ ِْ مَفَرَ فَإِ ٍَ َٗ  ِٔ َْفْضِ ََب ٌَشْنُرُ ىِ ِْ ٌَشْنُرْ فَإَِّّ ٍَ َٗ  ِٔ ُِ اشْنُرْ ىِيَّ ََخَ أَ َُ اىْحِنْ ََب َْب ىُقْ ٍْ ٍَِذ   آتَ ََ   ً ِْ ََ َٗإِرْ 21َٔ   )

َّ اىشِّرْكَ ىَظُيْ ِٔ إِ َّ ىَب تُشْرِكْ ثِبىيَّ ُٔ ٌَب ثَُْ َ٘ ٌَعِظُ ُٕ َٗ  ِٔ ِْ ُُ ىِبثْ ََب ٌ   قَبهَ ىُقْ ُٔ 21ٌ  عَظٍِ ََيَتْ ََ  ِٔ ٌْ َ٘اىِذَ َُ ثِ ّْضَب َْب اىْإِ ٍْ َٗصَّ َٗ  )

ََصٍِرُ   َّ اىْ ٌْلَ إِىَ َ٘اىِذَ َٗىِ ُِ اشْنُرْ ىًِ  ِِ أَ ٍْ ٍَ ُٔ فًِ عَب َٗفِصَبىُ  ٍِ ْٕ َٗ ًْب عَيَى  ْٕ َٗ  ُٔ ُّ ُْ 21أُ َٕذَاكَ عَيَى أَ ُْ جَب َٗإِ  )

ٌ  فَيَب  ِٔ عِيْ ٍْشَ ىَلَ ثِ ٍَب ىَ َّ تُشْرِكَ ثًِ  َّ إِىَ َّ ثُ َّبةَ إِىَ ِْ أَ ٍَ َٗاتَّجِعْ صَجٍِوَ  ٍَعْرُٗفًب  ٍَب  ّْ ََب فًِ اىذُّ ُٖ َِجْ َٗصَب ََب  ُٖ تُطِعْ

  َُ ََيُ٘ ٌْ تَعْ ْْتُ ََب مُ ٌْ ثِ َّجِّئُنُ ٌْ فَأُ 21ٍَْٗرْجِعُنُ ِْ فًِ صَخْرَحٍ أَ ِْ خَرْدَهٍ فَتَنُ ٍِ ََجَّخٍ  ٍِثْقَبهَ  ُْ تَلُ  َٖب إِ َّ إَِّّ فًِ  ( ٌَب ثَُْ

َٔ ىَطٍِف  خَجٍِر    َّ اىيَّ ُٔ إِ َٖب اىيَّ ْٗ فًِ اىْأَرْضِ ٌَأْدِ ثِ َٗادِ أَ ََب َٔ 21اىضَّ ّْ َٗا ََعْرُٗفِ  ٍُرْ ثِبىْ َٗأْ ٌِ اىصَّيَبحَ  َّ أَقِ َْ ( ٌَب ثُ

ٍُ٘رِ   ًِ اىْأُ ِْ عَزْ ٍِ َّ رَىِلَ  ٍَب أَصَبثَلَ إِ َٗاصْجِرْ عَيَى  ْْنَرِ  َُ ِِ اىْ َٗىَب تُصَع21ِّعَ َْشِ فًِ (  َٗىَب تَ رْ خَذَّكَ ىِيَّبسِ 

ٍُخْتَبهٍ فَخُ٘رٍ   َٔ ىَب ٌُحِتُّ مُوَّ  َّ اىيَّ ًَب إِ ٍَرَ ّْنَرَ 21اىْأَرْضِ  َّ أَ ْ٘تِلَ إِ ِْ صَ ٍِ َْعُطْ  َٗا ٍَشٍِْلَ  َٗاقْصِذْ فًِ   )

ٍَِرِ   ْ٘دُ اىْحَ َ٘ادِ ىَصَ  (21اىْأَصْ

 

Artinya: Dan (ingatlah) ketika Lukman berkata kepada anaknya, di waktu ia memberi 

 pelajaran kepadanya: "Hai anakku, janganlah kamu mempersekutukan (Allah) 

 sesungguhnya mempersekutukan (Allah) adalah benar-benar kelaliman yang 

 besar". 

 

Berdasarkan ayat 13-19, pendidikan yang harus disampaikan kepada anak dalam 

lingkungan keluarga yaitu: 

a. Pendidikan Aqidah 

Pendidikan aqidah meliputi ke-Esaan Allah, tidak menyekutukanya, dan mensyukuri 

nikmatnya. Pertama kali seorang pendidik harus menanamkan kepada anak kepercayaan 

terhadap Tuhan (tidak syirik) yaitu larangan menyekutukan Allah. Pada aspek pendidikan 

                                                           
18

 Said Hawa, Pendidikan Spiritual, t.tp, hal. 486-488 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

45 

 

aqidak, orang tua dapat mengajarkan anak supaya tidak menyekutukan Allah, melatih tauhid 

anak supaya anak berharap meminta pertolongan hanya kepada dzat yang berkuasa. dalam hal 

ini dinyatakan dengan Luqman al-Hakim, perlu untuk memprioritaskan materi ketauhidan ini 

kepada terdidik dengan tidak menyekutukan Allah dengan apapun. Memohon perlindungan 

hanya kepada dzat yang maha kuat yaitu Allah SWT.  

Luqman al-Hakim telah memperkenalkan dan menanamkan ketauhidan kepada anaknya 

serta menjelaskan Tuhan yang sebenarnya yang harus disembah dan menguraikan sifat dan 

kekuasaan Allah. Dalam potongan ayat di atas dapat dipahami bahwa Luqman al-Hakim 

sebagai orang tua yang sedang memberi nasihat kepada anaknya agar tidak menyekutukan 

Allah. Hal ini mengindikasikan bahwa salah satu kewajiban orang tua terhadap anaknya 

adalah mengajarkan nilai-nilai tauhid dan mencegah atau menjauhkan anaknya dari 

kemusyrikan. Sebagian besar mufassir mengatakan bahwa anak Luqman adalah orang 

musyrik kepada Allah, sehingga Luqman tidak henti-hentinya selalu memberi nasehat agar 

anaknya hanya meng-Esakan Allah saja.
19

 

 

b. Birrul Walidain/ Berbakti kepada orang tua 

Dalam kontek pendidikan Birrul walidain, orang tua dapat mengajarkan anak dalil naqli/ 

aqli tentang kewajiban berbakti orang tua, dalil Al-Qur‟an dan Al-Hadits yang membahas 

birrul walidain. Berbakti kepada orang tua memang sudah kewajiban anak yang perlu 

dilakukan. Berbakti kepada orang tua adalah menaati kedua orang tua dengan melakukan 

semua apa yang mereka perintahkan selama hal tersebut tidak bermaksiat kapada Allah. 

Berbakti terhadap orang tua terdorong oleh ungkapan wong tuo ala-ala malati, yang berarti 

meskipun orang tua jelek tetapi bertuah. Anak akan berfikir bahwa akibat yang dapat 

menimpa dari sikap dan tindakan tidak berbakti terhadap orang tua adalah buruk. Disebut pula 

dalam ayat ini sebeb-sebab diperintahkan berbuat baik kepada ibu, yaitu Ibu mengandung 

seorang anak sampai ia dilahirkan, selama masa mengandung itu ibu menahan dengan sabar 

penderitaan yang cukup berat, mulai pada bulan-bulan pertama, kemudia kandungan itu 

semakin lama semakin berat dan ibu semakin lemah, sampai ia melahirkan. Kemudia baru 

pulih kekuatannya setelah habis masa nifasya. Selanjutnya, Ibu menyusukan anaknya sampai 

masa 2 tahun. Amat banyak penderitaan dan kesukaran yang di alami ibu dalam masa 

menyusukan anak itu. Hanya allah yang mengetahui segala penderitaan itu. 

Surat Luqman ayat 14, menceritakan jerih payah seorang ibu yang sedang mengandung 

hingga melahirkan dan membesarkannya, maka dari itu allah memerintahkan kepada setiap 

anak untuk berbuat baik kepada orang tuanya mengingat jasanya yang begitu besar, menjaga 

adab kepada orang tua. Salah satunya dengan cara menjaga perkataan yang baik kepadanya. 

Tidak berkata kasar. Dan janganlah engkau mengucapkan kata-kata yang buruk, seperti kata 

ah sekalipun yang merupakan tingkat ucapan buruk yang paling rendah atau ringan.   

c. Muraqabatullah (merasa diawasi Allah) 

Nasehat keempat: pentingnya merasa diri diawasi Allah (muraqabatullah) dan hari 

perhitungan amal, surah lukman ayat 16. Tegasnya, muraqabarullah itu adalah mengondisikan 

diri merasa diawasi oleh Allah di setiap waktu kehidupan hingga akhir kehidupan. Allah 

melihat, mengetahui rahasia-rahasia, memperhatikan semua amal perbuatan, dan juga 

mengamati apa saja yang dikerjakan semua jiwa. 

                                                           
19

 Iman Zuhair Hafidz, Al-Qashash Al-Qur‟aniy Bayna Al-Abai wa Al-Abnai, (Beirut: Dar Al-

Qalam, 1990), cet. I, hlm. 332 

 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

46 

 

Merasa diawasi oleh Allâh Azza wa Jalla , atau disebut murâqabah, artinya apabila 

seorang manusia memahami dan meyakini bahwa Allâh Subhanahu wa Ta‟ala selalu 

mengawasi segala gerak lahir dan batinnya. Prilaku seorang hamba yang senantiasa 

memahami dan meyakini dirinya selalu diawasi inilah yang disebut murâqabah. 

Murâqabah ini merupakan hasil dari pengetahuan seseorang yang dengannya dia 

meyakini bahwa Allâh Subhanahu wa Ta‟ala senantiasa mengawasi, melihat, mendengar dan 

mengetahui semua sepak terjangnya setiap saat, setiap tarikan nafas dan setiap kejapan 

mata.
20

 

Imam Ibnu al-Qayyim t menjelaskan bahwamurâqabah, yaitu selalu merasa diawasi 

oleh Allâh Azza wa Jalla , merupakan asas bagi semua amalan hati dan merupakan tiang bagi 

semua amalan hati. Sikap tenang dan khusyu‟ dalam menjalankan ibadah kepada Allâh 

Subhanahu wa Ta‟ala , berpangkal padamurâqabah ini. Bahkan Nabi Shallallahu „alaihi wa 

sallam telah menjadikan semua pokok dan semua cabang amalan hati terangkum pada satu 

kalimat (yang intinya adalah murâqabah), yaitu sabda Beliau Shallallahu „alaihi wa sallam:
21

 

 

ُٔ ٌَرَاكَ .رٗآ اىجخبري عِ أثى ٕرٌرح، ٗ ٍضيٌ عِ أ ُٓ فَإَِّ ِْ تَرَا ٌْ تَنُ ُْ ىَ ُٓ، فَإِ َٔ مَأََّّلَ تَرَا ُْ تَعْجُذَ اىيَّ ثى ٕرٌرح أَ

 ٗ عِ عَر رظً الله عَْٖب

 

(Ihsan ialah) apabila engkau beribadah kepada Allâh seakan-akan engkau melihatNya. 

Maka apabila engkau tidak melihatNya, maka sesungguhnya Allâh melihatmu.[HR. Al-

Bukhâri dari Abu Hurairah dan Muslim dari Abu Hurairah Radhiyallahu anhuma dan 

Umar bin Khatthab Radhiyallahu anhu].
22

 

 

Dalam ajaran Islam, muraqabatullah merupakan suatu kedudukan yang tinggi. Hadis 

menyebutkan bahwa muraqabatullah sejajar dengan tingkatan ihsan, yakni beribadah kepada 

Allah seakan-akan melihat-Nya dan jika kita tak mampu melihatnya, maka sesungguhnya 

Allah melihat kita. Sebagai seorang mukmin hendaknya kita berusaha menggapai kedudukan 

muraqabatullah ini. Ketika kita sudah mencapai kedudukan muraqabatullah, serangkaian 

kebaikan dan keutamaan akan kita dapatkan. Di antaranya, kita akan merasakan keagungan 

Allah Ta‟ala dan kesempurnaan-Nya, tenteram ketika ingat nama-Nya, merasakan 

ketenteraman ketika taat kepada-Nya, ingin bertetanggaan dengan-Nya, datang menghadap 

kepada-Nya, dan berpaling dari selain-Nya. 

d. Mengerjakan Sholat 
Setelah menanamkan akidah anak, yaitu setelah ia beriman kepada Allah dan meyakini bahwa 

tidak ada sekutu bagi Allah hingga semua tertanam kuat dalam diri anak maka pendidikan selanjutnya 

adalah anak diajarkan bagaimana cara membuktikan penghambaannya kepada Allah dengan wujud 

nyata yaitu Sholat. Oleh sebab itu, seyogyanya  orang  tua  harus  memperhatikan  pendidikan  

anaknya  dengan berpacu  pada  dasar atau  landasan  agama  Islam  yaitu  Al-Qur‟an  dan  

Hadits  supaya manusia  tidak  melalaikan  kewajibannya  yaitu  beribadah  kepada  Allah  

                                                           
20

 Madârij as-Sâlikîn, Ibnu al-Qayyim, taqdîm : Muhammad Abdur Rahmân al-Mura‟syili, Dâr 

Ihyâˈ at-Turâts al-„Arabi, Beirut, cet. II, tanpa tahun, II/49. 
21

 I’lâm al-Muwaqqi’în ‘An Rabbi al-‘Âlamîn, tahqîq : Muhammad Muhyiddîn 

„Abdul Hamîd, Dâr al-Fikr, Beirut, cet. III, th. 1397 H/1977 M, IV/203 
22

 Shahîhal-Bukhâri(Fathu al-Bâri), I/114, Bâb37, no. 50. Shahîh Muslim bi Syarhi an-

nawawi, tahqîq: Khalîl Maʹmûn  Syîhâ, I/110, Kitâb al-Îmân, bâb 1, no. 93. 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

47 

 

SWT.  Hal  ini dapat ditemukan pada hadits yang memerintahkan orang tua agar menyuruh 

anaknya melakukan  shalat  setelah  berusia  7  tahun  dan  hendaknya  memberikan  hukuman 

kepada  anak  yang  meninggalkan  shalat  setelah  ia  mencapai  usia  10  tahun. 

Pada Hadits di atas dapat dipahami bahwa, shalat harus diajarkan kepada anak oleh  

orang  tua  ketika  anak  berusia  7  tahun.  Orang  tua  dapat  memberikan  hukuman bilamana 

anak meninggalkannya pada saat telah berusia 10 tahun. Proses pendidikan shalat  harus  

diberikan  pada  anak  agar  kewajiban,  nilai-nilai  filosofis  dan  hikmah shalat  tertanam  

pada  jiwa  anak,  sehingga  ia  akan  melaksanakan  dengan  penuh tanggung jawab dan 

kesadaran sendiri dalam mengerjakan shalat dan ibadah lainnya manakala anak mencapai usia 

dewasa. Adapun pemberian hukuman oleh orang tua kepada anak  yang meninggalkan shalat   

setelah   mencapai   usia   10   tahun   dalam   rangka   membimbing agar   anak memahami  

kewajiban-kewajiban  yang  harus  dilakukan  sebagai  seorang  muslim. Tentunya  hukuman  

ini  harus  disesuaikan  dengan  keadaan  mereka  dalam  masa  anak-anak,  tidak 

menyakitkan,  bahkan  mengarahkan,  memotivasi  mereka  untuk  lebih  giat 

mengerjakannya. 

e. Sabar 
Sabar dalam tradisi tasawuf adalah salah satu diantara maqom yang mesti ditempuh oleh para 

sufi. Maqom adalah tingkatan dimana seseorang telah dianugerahi oleh Allah menuju tingkat yang 

lebih tinggi lagi, dimana seseorang tersebut harus berusaha menjalankan perintah Allah dan sabar 

dalam menjauhkan diri dari larangan-larangan-Nya, dan menerima segala sesuatu yang telah 

ditentukan oleh Allah kepadanya.
23

 Ada sabar terhadap ketaatan hingga ditunaikan ketaatan itu, ada 

sabar terhadap kemaksiatan sampai kemaksiatan itu dihindari dan ada kesabaran atas kesulitan hidup 

sehingga kesulitan itu diterima dengan hati yang ridha dan tenang. Sabar dalam menunaikan ketaatan 

misalnya shalat. Dalam shalat sangat dibutuhkan kesabaran meskipun banyak yang menganggapnya 

sebagai sesuatu yang ringan. Kemudian sabar dalam menghindari maksiat. Manusia pada dasarnya 

memiliki potensi untuk berbuat maksiat, terlebih di zaman sekarang maksiat telah bermunculan 

dimana-mana, dan disinilah peran orangtua dalam memberikan bimbingan dan pendidikan kepada 

anak sangat penting. 

Para Ulama membagi kesabaran kepada tiga macam, yaitu:  

1. Sabar dalam ketaatan kepada Allah, karena tabiat manusia enggan untuk beribadah dan berbuat 

untuk ketaatan disebabkan malas dan kikir.  

2. Sabar dalam meninggalkan maksiat, terutama maksiat yang sangat mudah dilakukan seperti 

mengupat, mencela dan sebagainya. 

3. Sabar dalam menghadapi ujian Allah, seperti mendapatkan musibah baik bersifat materi maupun 

immateri.  

Termasuk pula dalam kategori ini, sabar dalam menerima cobaan-cobaan yang menimpa 

jasmani seperti penyakit, penganiayaan dan semacamnya. Kedua sabar rohani menyangkut 

kemampuan menahan kehendak nafsu yang dapat mengantar kepada kejelekan-kejelekan seperti sabar 

menahan amarah atau menahan nafsu seksual yang bukan pada tempatnya.
24

 

f. Menjauhi Perilaku Sombong 

Menurut etimologis sombong adalah tingkah laku dan sifat yang cenderung memuji, 

mengagungkan, membesarkan dan memandang diri sendiri sebagai makhluk yang paling di 

atas segala-galanya.
25

 

                                                           
23

 Ahmad Hadi Yasin, Dahsyatnya Sabar. (Jakarta : Qultum Media, 2002), hal. 3.  

24
 Yuni Setia Ningsih, Birrul Aulad Vs Birrul Walidain, Banda Aceh: IAIN Ar-Raniry, 2007, 

15. 
25

 Abu Hamid Al-Ghazali, Tentang Bahaya Takabbur, (Surabaya: Tiga dua, 1994), 7. 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

48 

 

Sifat sombong merupakan penyakit yang amat berbahaya. Sesungguhnya orang yang 

berlaku sombong (takabbur) adalah orang sakit yang sedang menderita kesakitan dan ia di sisi 

Allah adalah terkutuk dan dimurkai. Bahaya yang disebabkan dari kesombongan kepada 

orang yang bersifat dengannya ada empat hal: Pertama, terhalangnya kebenaran dan buta hati 

dari mengerti ayat-ayat Allah. Kedua, kemurkaan dari Allah Ketiga, kehinaan di dunia dan 

akhirat. Keempat, neraka dan azab di akhirat kelak. Maka tidak sepatutnya orang yang berakal 

melalaikan dirinya sehingga ia tidak memperbaiki dirinya dengan menghilangkan penyakit 

tersebut dan menjauhinya serta berlindung kepada Allah darinya.
26

 

Firman Allah dalam Q.S. Luqman/31 ayat 18 yang artinya: “Dan janganlah kamu 

memalingkan mukamu dari manusia (karena sombong) dan janganlah kamu berjalan di muka bumi 

dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi membanggakan 

diri”. 
Ayat diatas menjelaskan mengenai akhlak dan sopan santun berinteraksi dengan sesama 

manusia, bahwa jangan berkeras memalingkan wajah dari manusia dengan didorong oleh penghinaan 

dan kesombongan. Anjuran kepada semua manusia untuk tampil dengan wajah berseri dan penuh 

rendah hati. Anjuran untuk tidak berjalan dengan angkuh, tetapi berjalan dengan lemah lembut penuh 

wibawa.
27

 

Isi kandungan ayat ini mengarah kepada larangan memalingkan muka yang indikasinya pada 

kesan meremehkan orang lain atau lawan bicaranya. Pada ayat di atas terdapat beberapa kosa kata 

yang perlu dipahami lebih lanjut, diantaranya adalah (Wa la Tusha‟ir) janganlah engkau memalingkan 

muka, kata memalingkan muka mengindikasikan bahwa merupakan sikap yang menunjukkan 

kesombongan, kemudian pada ayat berikutnya dilanjutkan dengan kalimat dari manusia (karena 

sombong) ini semakin jelas menunjukkan bahwa memalingkan muka saat kita berbicara dengan orang 

lain menunjukkan sikap meremehkan (lawan bicara) dan sikap meremehkan orang lain merupakan 

tanda bahwa menganggap diri termasuk orang yang tinggi, dan orang lain lebih rendah dari kita. 

Pada ayat berikutnya dilanjutkan dengan ayat (Wa la Tamsyi fi al-Ardhi maraha) dengan 

redaksi makna “Dan janganlah kamu berjalan di muka bumi dengan angkuh” ini adalah ayat kedua 

yang menunjukkan sikap membanggakan diri sehingga bersikap angkuh di depan orang lain. Kata 

“berjalan” disini tidak hanya mengandung arti saat berjalan saja ada kemungkinan juga mengarah pada 

perilaku sehari-hari pada saat berinteraksi dengan tetangga. Sebab posisi berjalan dengan sikap angkuh 

ini mengarah pada sikap merendahkan orang lain dan merasa dirinya bangga. 

Kemudian pada bagian ayat yang terakhir Allah mempertegas dengan mengatakan bahwa 

“Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang sombong dan membanggakan diri”. Sombong 

dan membanggakan diri dituliskan dengan kalimat (Mukhtalin Fakhur) yang kata Mukhtal 

menunjukkan kesombongan dan fakhur menunjuk pada makna membanggakan diri. 

Secara keseluruhan ayat di atas memuat tentang wasiat Luqman terhadap anaknya, yang 

kemudian mengingatkan anaknya akan larangan bersikap sombong, dan janganlah kamu memalingkan 

mukamu terhadap orang-orang yang berbicara dengannya, karena sombong dan meremehkannya. 

Akan tetapi hadapilah dia dengan muka yang berseri-seri dan gembira, tanpa rasa sombong dan tinggi 

hati, kemudian janganlah kamu berjalan di muka bumi ini dengan angkuh dan menyombongkan diri, 

karena sesungguhnya hal itu adalah cara jalan orang-orang yang sombong, yaitu mereka yang gemar 

melakukan kekejaman di bumi dan suka berbuat zalim terhadap orang lain.28 

Pada intinya kesombongan yang dimaksud dalam surat luqman ayat 18 adalah kesombongan 

yang berupa perilaku atau sikap manusia yang dituliskan dengan dua perngibaratan yaitu 

(memalingkan muka) pada saat berbicara dengan orang lain dan (berjalan dengan angkuh) di muka 

                                                           
26

 1Muhammad Ab, Penyakit Hati & Pengobatannya, (Banda Aceh: PeNA, 2014), 114-115. 
27

 M. QuraisyShihab, Tafsir Al-Misbah, (Jakarta: LenteraHati, 2002), 138-139. 
28

 Ahmad Mushtafa al-Maraghiy, Tafsir al-Maraghi, (Tanpa Penerbit, 1974), Juz 19, 160-161. 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

49 

 

bumi. Keduanya merupakan bagian dari etika berkomunikasi atau beriteraksi dengan sesama mahluk 

Allah, baik itu dengan manusia atau dengan hewan maupun tumbuhan 

 

PENUTUP 
Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan, simpulan tulisan ini sebagai berikut: 

1. Konsep pendidikan spiritual yang terkandung dalam surat Al-Qur'an Luqman ayat 12-19 

adalah pendidikan tauhid, pendidikan syariah, dan pendidikan akhlaq, 

2. Pendidikan tauhid dalam bentuk larangan untuk anak-anak agar tidak lalai kepada Allah, 

Pendidikan Syariah; perintah doa kepada anak-anak, Pendidikan Moral meliputi; Perintah 

Birrul Walidain kepada kedua orang tua, larangan untuk bersikap arogan, sabar, dan 

memiliki kata-kata yang baik. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ab, Muhammad, 2014, Penyakit Hati & Pengobatannya, Banda Aceh: PeNA. 

Abdul Hamîd, Muhammad Muhyiddîn, 2003, I‟lâm al-Muwaqqi‟în „An Rabbi al-„Âlamîn, 

tahqîq cet. III, Beirut: Dâr al-Fikr. 

Al-Ghazali, Abu Hamid, 1994, Tentang Bahaya Takabbur, Surabaya: Tiga dua. 

al-Jamali, Muhammad Fadhil dalam Zakiah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam. 

al-Maraghiy, Ahmad Mushtafa, 1974, Tafsir al-Maraghi Juz19. 

Echols, John M. & Shadily, Hassan, 2003, Kamus Inggris-Indonesia, cet. XXV, Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama. 

Hafidz, Iman Zuhair, 1990, Al-Qashash Al-Qur‟aniy Bayna Al-Abai wa Al-Abnai, Beirut: 

Dar Al-Qalam. 

Hawwa, Said, 2006, Pendidikan Spiritual; Terj. Abd. Munib, Yogyakarta: Mitra Pustaka. 

Hamid, Abdul, 1984, Usus al-Tarbiyah al-Islamiyah fi al-Sunnah al-Nabawiyah, Tunis: Dar 

alArabiyah lil Kitab. 

Hidayatullah, M. Furqon, 2009, Guru Sejati: Membangun Insan Berkarakter Kuat dan Cerdas, 

Surakarta: Yuma Pustaka. 

Kementrian Agama RI, Al-Qur‟an dan Tafsirnya. 

Nata, Abudin, 1997, Filsafat pendidkan Islam, cet.1., Jakarta, Logos Wacana Ilmu. 

  , 2005, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Gaya Media Pratama. 

 

Ningsih, Yuni Setia, 2007, Birrul Aulad Vs Birrul Walidain, Banda Aceh: IAIN Ar-Raniry. 

Ramayulis, 2008, Ilmu Pendidikan Islam, Cet. VI, Jakarta: Kalam Mulia, 2008. 

Saptono, 2011, Dimensi-dimensi Pendidikan Karakter: Wawasan, Strategi dan Langkah 

Praktis, t.tp: Erlangga. 

Shihab, M. Quraisy, 2002, Tafsir Al-Misbah, Jakarta: LenteraHati. 

……………………, 2008, Sejarah dan Ulum Al-Qur‟an, Jakarta: Pusataka Firdaus. 

Syafri, Ulil Amri, 2012, Pendidikan Karakter Berbasis Bahasa al-Qur‟an, Jakarta: Raja 

Granfindo Persada. 

Tasmara, Toto, 2001, Kecerdasan Ruhaniah (Transendental Intelligence) Membentuk 

kepribadaian yang bertanggung jawab, Profesional, dan berakhlak, Jakarta: Bina 

Insani Press. 

Thoha,  Chabib, 1996, Kapita Selekta Pendidikan Islam, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996. 



 

Darajat :  Jurnal PAI Volume 3 Nomor 1 Maret 2020:  
 

50 

 

Rahmân al-Mura‟syili, Muhammad Abdur, Madârij as-Sâlikîn, Ibnu al-Qayyim, taqdîm cet. 

II, Beirut: Dâr Ihyâˈ at-Turâts al-„Arabi. 

Shahîhal-Bukhâri (Fathu al-Bâri), I/114, Bâb37, no. 50. Shahîh Muslim bi Syarhi an-nawawi, 

tahqîq: Khalîl Maʹmûn  Syîhâ, I/110, Kitâb al-Îmân, bâb 1, no. 93. 

Widiastono, Tonny D., 2004, Pendidikan Manusia Indonesia, Jakarta: Buku Kompas, 2004. 

Yasin, Ahmad Hadi, 2002, Dahsyatnya Sabar, Jakarta : Qultum Media.  

Zamroni, 2008, Several aspect of multicultural education,  Yogyakarta: Graduate Program  

The State University of Yogyakarta. 


