
Al-Faruq 
Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam 
Vol. 5, No. 1, January 2026 
E-ISSN: 3030-8542 

Copyright (c) 2026 by Al-Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 
dan Hukum Islam 

Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan 
Istinbāṭ al-Aḥkām 

 
Chairil Irawan Rangkuti* 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 
Email: chairilirawan@rocketmail.com 

 
M. Jamil 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 
Email: jamilsiahaan@gmail.com 

 
Nawir Yuslem 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia 
Email: nawiryuslem@uinsu.ac.id 

 
*Corresponding Author 

 
Article History 

Received: December 24, 2025 Accepted: January 16, 2026 Published: Januari 30, 2026 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

 
Abstract: This article aims to examine the hadiths about musāqah through the approach of 
studying ahkam hadith, focusing on aspects of hadith takhrīj, analysis of sanad and matan, 
understanding mufrādat, hadith explanatory, and the process of istinbāṭ al-aḥkām that gives 
birth to the rules of fiqh and the principles of uṣūl fiqh related to muamalah. This research uses a 
qualitative approach with the library research method. The main data is sourced from the 
hadiths about musāqah found in Ṣaḥīḥ Muslim and Ṣaḥīḥ Bukhārī, as well as other narrations that 
serve as reinforcements. The analysis is carried out through tracing the path of hadith narration, 
assessing the credibility of the narrator based on jarḥ wa ta'dīl literature, and matan analysis by 
considering the suitability of the hadith text with the general principles of sharia and the 
practice of the Prophet Muhammad saw. Furthermore, the process of istinbāṭ al-aḥkām is carried 
out with the approach of uṣūl fiqh and the comparison of the opinions of fiqh scholars. The 
results of the study show that the hadiths about musāqah have the status of sahih and have a 
strong sanad, and show the legitimacy of the sharia for the agricultural cooperation contract 
based on profit sharing. From these hadiths, it can be concluded that the ability of the musāqah 
contract is provided that there is clarity of the object, the division of the agreed results, and the 
absence of an element of tyranny. This study confirms that musāqah is an agreement that 
reflects the principles of justice, benefit, and flexibility of Islamic law, making it relevant to be 
applied in the context of contemporary Islamic agriculture and economics. 
Keywords: Musāqah; Ahkam Hadith; Takhrīj; Istinbāṭ al-Aḥkām 

 
Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk mengkaji hadis-hadis tentang musāqah melalui pendekatan 
kajian hadis ahkam, dengan menitikberatkan pada aspek takhrīj hadis, analisis sanad dan matan, 
pemahaman mufrādat, syarah hadis, serta proses istinbāṭ al-aḥkām yang melahirkan kaidah fikih 
dan prinsip uṣūl fiqh terkait muamalah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan metode penelitian kepustakaan (library research). Data utama bersumber dari hadis-
hadis tentang musāqah yang terdapat dalam kitab Ṣaḥīḥ Muslim dan Ṣaḥīḥ Bukhārī, serta 
riwayat-riwayat lain yang berfungsi sebagai penguat. Analisis dilakukan melalui penelusuran 
jalur periwayatan hadis, penilaian kredibilitas perawi berdasarkan literatur jarḥ wa ta’dīl, serta 
analisis matan dengan mempertimbangkan kesesuaian teks hadis dengan prinsip-prinsip umum 

mailto:chairilirawan@rocketmail.com
mailto:jamilsiahaan@gmail.com


Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

17 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

syariat dan praktik Nabi saw. Selanjutnya, proses istinbāṭ al-aḥkām dilakukan dengan 
pendekatan uṣūl fiqh dan perbandingan pendapat para ulama fikih. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa hadis-hadis tentang musāqah berstatus sahih dan memiliki sanad yang kuat, serta 
menunjukkan legitimasi syariat terhadap akad kerja sama pertanian berbasis bagi hasil. Dari 
hadis-hadis tersebut dapat disimpulkan kebolehan akad musāqah dengan syarat adanya 
kejelasan objek, pembagian hasil yang disepakati, dan tidak adanya unsur kezaliman. Kajian ini 
menegaskan bahwa musāqah merupakan akad yang mencerminkan prinsip keadilan, 
kemaslahatan, dan fleksibilitas hukum Islam, sehingga relevan untuk diterapkan dalam konteks 
pertanian dan ekonomi Islam kontemporer. 
Kata kunci: Musāqah; Hadis Ahkam; Takhrīj; Istinbāṭ al-Aḥkām 

 
Pendahuluan 

Islam sebagai agama yang syamīl dan kamil telah mengatur seluruh aspek 

kehidupan manusia, termasuk dalam bidang ekonomi dan kemitraan kerja. Salah satu 

bentuk kerja sama ekonomi yang dikenal dalam fikih muamalah adalah akad musāqah, 

yaitu kerja sama antara pemilik kebun dan pengelola dalam hal pemeliharaan tanaman 

dengan sistem bagi hasil yang adil antara tenaga dan modal. Akad ini bukan hanya 

bersifat transaksional, tetapi juga mencerminkan semangat solidaritas sosial yang tinggi 

dalam masyarakat Islam awal. Rasulullah saw. sendiri telah mempraktikkan sistem ini 

bersama para sahabat di Madinah, khususnya dalam pengelolaan kebun kurma yang 

menjadi komoditas utama masyarakat pada masa itu.1 

Kajian terhadap hadis-hadis yang berkaitan dengan musāqah menjadi penting 

karena hadis berfungsi sebagai sumber hukum kedua setelah Al-Qur’an. Melalui kajian 

takhrīj hadis, akan dapat ditelusuri sumber asli hadis dalam kitab-kitab induk, menilai 

keotentikan sanadnya, serta memahami makna matannya secara mendalam.2 Upaya ini 

sangat relevan di tengah munculnya berbagai bentuk kerja sama modern yang serupa 

dengan musāqah, seperti partnership, sharecropping, dan profit sharing, namun belum 

sepenuhnya selaras dengan prinsip syariah. Dengan demikian, memahami hadis 

musāqah merupakan langkah penting dalam memastikan keabsahan hukum akad kerja 

sama yang diterapkan umat Islam masa kini.3 

Selain sebagai dasar hukum, hadis-hadis musāqah juga memiliki nilai moral dan 

sosial yang tinggi. Rasulullah saw. mengajarkan bahwa kerja sama ekonomi harus 

berlandaskan keadilan dan saling ridha, sebagaimana ditegaskan dalam sabda beliau: 

 
1 Al-Nawawi, al-Majmū’ Syarḥ al-Muhadhdhab (Beirut: Dār al-Fikr, 2000), Juz XIV, 347. 
2 M. Ajjāj al-Khaṭīb, Uṣūl al-Ḥadīth ‘Ilmuhu wa Muṣṭalaḥuhu (Beirut: Dār al-Fikr, 1989), 39. 
3 Wahbah al-Zuḥailī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu (Damaskus: Dār al-Fikr, 1984), Juz V, 3630. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

18 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Kaum Muslimin terikat dengan syarat-syarat mereka, kecuali syarat yang 
mengharamkan yang halal atau menghalalkan yang haram.4 

Dengan demikian, musāqah bukan sekadar perjanjian bisnis, melainkan sarana ibadah 

yang mengandung dimensi spiritual. Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan 

amanah menjadi inti dari setiap transaksi syariah, termasuk dalam akad musāqah. 

Dalam konteks ekonomi modern, pembahasan musāqah semakin relevan karena 

banyak sistem kemitraan pertanian yang secara substansi memiliki kesamaan dengan 

akad tersebut. Misalnya kerja sama antara pemilik lahan dan petani penggarap yang 

berbasis bagi hasil, atau program contract farming yang berupaya menegakkan prinsip 

keadilan ekonomi. Namun tanpa pemahaman fikih yang memadai, praktik-praktik ini 

dapat keluar dari koridor syariah. Oleh sebab itu, perlu dilakukan analisis takhrīj dan 

fikih hadis musāqah secara ilmiah untuk menemukan pijakan hukum yang kuat 

sekaligus aplikatif.5 

Aspek lain yang tidak kalah penting dalam kajian ini adalah memahami asbāb al-

wurūd hadis-hadis musāqah. Setiap hadis lahir dalam konteks sosial tertentu yang 

memengaruhi maknanya. Hadis tentang musāqah, misalnya, muncul ketika kaum 

Muhajirin dan Anshar melakukan kerja sama pengelolaan kebun kurma di Madinah.6 

Dengan memahami sebab munculnya hadis, seorang peneliti dapat menafsirkan 

maknanya secara proporsional dan tidak keluar dari tujuan syariat (maqāṣid al-

syarī’ah), yaitu menjaga harta, mewujudkan keadilan, dan menghindari kezaliman 

ekonomi. 

Selain asbāb al-wurūd, kajian mufradāt al-hadīts juga menjadi bagian penting 

dalam memahami hadis musāqah. Istilah-istilah seperti “musāqah”, “muzāra’ah”, atau 

“khārij” memiliki nuansa hukum yang berbeda dan memengaruhi hasil istinbāṭ.7 Oleh 

karena itu, analisis linguistik terhadap istilah kunci diperlukan agar penetapan hukum 

didasarkan pada makna tekstual yang benar. Penguasaan ilmu bahasa Arab, ilmu hadis, 

dan uṣūl fiqh menjadi kunci utama dalam memahami teks hadis secara mendalam dan 

kontekstual. 

 
4 Abu Dawud, Sunan Abī Dāwūd (Damaskus: Dār al-Fikr, 1984), Kitāb al-Ijārah, 3594. 
5 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Mu‘āmalāt al-Māliyyah al-Mu‘āṣirah (Kairo: Maktabah Wahbah, 2001), 102. 
6 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Shahīh al-Bukhārī (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1993), Juz V, 25. 
7 Al-Rāghib al-Aṣfahānī, Mufradāt Alfāẓ al-Qur’ān (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 2005), 451. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

19 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Melalui metode takhrīj hadis, tulisan ini akan menelusuri sanad dan matan hadis-

hadis musāqah dari sumber-sumber primer. Setelah ditemukan, hadis tersebut akan 

dianalisis kualitas sanadnya melalui pendekatan al-jarḥ wa al-ta’dīl terhadap para 

perawi. Langkah ini penting untuk menentukan apakah hadis tersebut dapat dijadikan 

dasar hukum (ḥujjah) atau hanya bernilai istidlāl pendukung.8 

Kajian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata dalam 

pengembangan studi hadis-hadis muamalah. Dengan memahami kandungan hadis-hadis 

musāqah secara ilmiah dan komprehensif, para akademisi dan praktisi ekonomi Islam 

dapat menerapkan prinsip-prinsip syariah dalam praktik pertanian, kemitraan, maupun 

lembaga keuangan berbasis bagi hasil. Di samping itu, kajian ini juga berperan dalam 

memperkuat hubungan antara teori dan praktik ekonomi Islam, sehingga hukum Islam 

benar-benar menjadi rahmat bagi seluruh umat manusia.9 

 

Pengertian Musāqah secara Bahasa dan Istilah 

Secara etimologis, istilah musāqah berasal dari akar kata   سقاية  –يسقي    –سقى  yang 

bermakna “menyirami” atau “mengairi tanaman.” Dalam bentuk mufā’alah, kata 

musāqah menunjukkan makna kerja sama atau tindakan yang melibatkan dua pihak 

dalam proses penyiraman atau pemeliharaan tanaman.10 Penggunaan bentuk mufā’alah 

ini dalam bahasa Arab mengisyaratkan adanya timbal balik antara dua pihak, sehingga 

sejak dari segi linguistik, akad musāqah memang mengandung unsur partisipasi dan 

kerja sama yang saling menguntungkan.11 

Dalam konteks kebahasaan yang lebih luas, kata musāqah juga digunakan oleh 

bangsa Arab pra-Islam untuk menggambarkan aktivitas mengurus kebun atau 

mengelola tanaman yang sudah tumbuh. Namun, ketika Islam datang, konsep ini 

mengalami transformasi makna: dari sekadar kegiatan agraris menjadi sistem kerja 

sama ekonomi yang diatur oleh norma syariat.12 Hal ini menunjukkan bahwa Islam tidak 

hanya mengadopsi istilah yang sudah dikenal masyarakat Arab, tetapi juga memberikan 

 
8 Ibn al-Ṣalāḥ, ‘Ulūm al-Ḥadīts (Beirut: Dār al-Fikr, 1994), 57. 
9 Al-Kāsānī, Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī Tartīb al-Syarā’i‘ (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), Juz VI, 120. 
10 Ibn Manzur, Lisan al-‘Arab (Beirut: Dar Sadir, 1993), Juz XIV, 237. 
11 Al-Fayruz Abadi, Al-Qamus al-Muhith (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 312. 
12 Ahmad bin Faris, Mu‘jam Maqayis al-Lughah (Beirut: Dar al-Fikr, 1999), Juz III, 221. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

20 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

landasan moral dan hukum agar praktik tersebut tidak mengandung unsur penindasan 

atau ketidakadilan.13 

Secara terminologis menurut fuqahā’, musāqah berarti suatu akad kerja sama 

antara pemilik kebun dengan pengelola untuk merawat, mengairi, dan memelihara 

pohon yang berbuah dengan imbalan bagian tertentu dari hasil panen.14 Definisi ini 

banyak ditemukan dalam literatur klasik, seperti dalam Al-Muwaṭṭa’ karya Imam Malik 

dan Al-Mughni karya Ibn Qudamah. Imam Malik mendefinisikan, bahwa musāqah 

sebagai penyerahan kebun kepada seseorang untuk dirawat dan dijaga sampai berbuah 

dengan ketentuan bahwa hasilnya dibagi sesuai kesepakatan. 

Ia (Imam Malik atau salah satu ulama Madinah) berkata, bahwa jika seorang 

petani menetapkan syarat antara keduanya (antara pemilik kebun dan penggarap), 

maka tidak mengapa selama seluruh syarat itu berlaku atas pemilik modal (pemilik 

kebun atau pemilik harta). Namun apabila petani menetapkan syarat tertentu kepada 

pemilik modal, maka akad tersebut rusak (tidak sah), karena ia telah mensyaratkan 

sesuatu atas pemilik modal yang bukan bagian dari hasil jerih payahnya. 

Ia juga berkata, bahwa apabila pemilik modal menetapkan syarat kepada 

pengelola kebun agar menambah atau mengurangi (bagian hasil), maka akadnya juga 

rusak. Karena seluruh hasil adalah milik pemilik modal, sedangkan akad musāqah (bagi 

hasil pengelolaan pohon) tidak boleh diadakan atas sesuatu yang bukan milik pemilik 

modal, dan tidak boleh ada beban apapun atasnya. Dan jika pengelola (al-dākhil) 

menetapkan bahwa benih dan perawatan seluruhnya menjadi tanggung jawabnya 

sendiri, maka hal itu tidak mengapa selama semua syarat berlaku atas pihak pengelola 

kebun. Sebab benih dan perawatan memang menjadi tanggung jawabnya.15 

Makna terminologis ini memperlihatkan keseimbangan antara tenaga dan modal. 

Pemilik kebun menyumbang aset dan fasilitas, sementara pengelola memberikan tenaga 

dan keterampilan. Hasilnya kemudian dibagi secara adil. Dalam konteks modern, akad 

ini sebanding dengan sistem profit sharing atau bagi hasil dalam ekonomi syariah. 

 
13 Al-Qaradawi, Fiqh al-Mu‘amalat al-Maliyah (Kairo: Dar al-Syuruq, 2000), 46. 
14 Al-Kasani, Badai’ al-Sana’i‘ fi Tartib al-Syara’i‘ (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), Juz VI, 130. 
15 Malik bin Anas, Al-Muwaṭṭa’ (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), Kitāb al-Musāqah, Bab 1. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

21 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Namun, perbedaan pentingnya ialah bahwa dalam musāqah, prinsip yang diutamakan 

bukan sekadar efisiensi ekonomi, melainkan keadilan dan tanggung jawab sosial.16 

Jika ditinjau dari sisi fikih muamalah, akad musāqah termasuk dalam kategori 

akad isytirāk (kerja sama) yang bersifat ‘uqūd al-mu’āwadah yaitu akad pertukaran 

manfaat dengan manfaat. Akad ini bukan hanya bentuk tolong-menolong (ta’āwun), 

tetapi juga memiliki konsekuensi hukum berupa hak dan kewajiban yang jelas antara 

pihak-pihak yang terlibat. Oleh karena itu, keabsahannya bergantung pada terpenuhinya 

syarat dan rukun akad sebagaimana ditetapkan syariat, seperti kejelasan hasil, kejelasan 

pihak, dan tidak adanya unsur gharar (ketidakpastian).17 

Selain itu, musāqah juga merupakan bentuk aktualisasi nilai-nilai keadilan 

ekonomi Islam. Islam tidak menoleransi eksploitasi tenaga kerja, sebagaimana juga 

menolak monopoli modal oleh pemilik lahan. Dengan adanya akad musāqah, kedua 

belah pihak saling bergantung satu sama lain untuk mencapai kemaslahatan bersama.18 

Oleh karena itu, para ulama menilai akad ini sebagai bentuk ‘aqd al-maṣlaḥah al-

musytarakah yaitu perjanjian untuk mencapai kemaslahatan kolektif yang sesuai dengan 

maqāṣid al-syarī’ah.19 

Menariknya, para ahli bahasa seperti Ibn Manzur menegaskan bahwa akar kata 

saqā juga berarti “memberi kehidupan,” sebab air adalah sumber kehidupan tanaman.20 

Dari makna inilah muncul nilai filosofis bahwa akad musāqah bukan sekadar kontrak 

ekonomi, melainkan sarana untuk “menghidupkan” keberkahan rezeki melalui kerja 

sama yang halal dan produktif. Dengan kata lain, musāqah memiliki dimensi spiritual 

selain dimensi ekonomi. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa pengertian musāqah secara bahasa 

dan istilah mengandung esensi kolaborasi, keseimbangan, dan keadilan. Akad ini bukan 

hanya sistem kerja sama yang efisien, tetapi juga manifestasi dari prinsip-prinsip 

ekonomi Islam yang mengutamakan keberkahan, kemaslahatan, dan keadilan sosial.21 

 

 
16 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), Juz V, 432. 
17 Ibn Qudamah, Al-Mughni (Beirut: Dar al-Fikr, 1985), Juz V, 365. 
18 Al-Syathibi, Al-Muwafaqat fi Uṣūl al-Syari‘ah (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997), Juz II, 121. 
19 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Iqtisad al-Islami (Kairo: Maktabah Wahbah, 1998), 78. 
20 Ibn Manzur, Lisan al-‘Arab, Juz XIV, 238. 
21 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Juz V, 440. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

22 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Sejarah Penerapan Musāqah di Masa Rasulullah saw. 

Pada masa Rasulullah saw., masyarakat Madinah dan wilayah sekitarnya hidup 

dalam pola ekonomi agraris yang dominan, khususnya perkebunan kurma dan buah-

buahan. Banyak kaum Muhajirin yang hijrah dari Makkah datang ke Madinah tanpa 

modal lahan, sedangkan kaum Anshar memiliki lahan dan kebun yang belum 

sepenuhnya produktif. Dalam kondisi seperti ini, muncul kebutuhan akan bentuk kerja 

sama yang adil antara pemilik kebun dan penggarap kebun. Sistem musāqah kemudian 

menjadi solusi syariah. Awalnya, pemilik kebun menyediakan tanaman dan penggarap 

merawat serta memelihara, kemudian hasilnya dibagi secara proporsional. 

Peristiwa pendudukan wilayah Khaibar (tahun 7 H) menjadi momen 

transformatif bagi praktik musāqah. Setelah kemenangan umat Islam, tanah-tanah dan 

kebun kurma di Khaibar tidak langsung dikelola secara penuh oleh umat Islam, 

melainkan Rasulullah saw. menetapkan suatu perjanjian kerja sama dengan penduduk 

Yahudi Khaibar. Beliau bersabda: 

Kami izinkan kalian mengelolanya selama Allah menghendaki selagi hasilnya 
dibagi antara kami dan kalian. 

Hadis ini menunjukkan bahwa umat Islam menerapkan musāqah sebagai bagian dari 

kebijakan ekonomi yang inklusif dan adil. 

Pada praktik tersebut, Rasulullah saw. mengutus sahabat seperti Abdullah ibn 

Rawahah untuk menaksir hasil panen atau mengatur pembagian hasil di kebun-kebun 

Khaibar.22 Hal ini menguatkan bahwa akad musāqah pada masa Nabi bukan sekadar 

perjanjian lisan biasa, melainkan memiliki mekanisme pengelolaan dan pengawasan. 

Pihak penggarap memiliki tanggung jawab nyata dalam pemeliharaan, sedangkan 

pemilik kebun memperoleh hasilnya sesuai kesepakatan. 

Sistem musāqah yang diterapkan di Khaibar menunjukkan beberapa 

karakteristik penting: pertama, keberadaan tanaman atau kebun yang sudah ada (objek 

yang diserahkan sudah tumbuh), bukan lahan kosong; kedua, adanya kesepakatan 

pembagian hasil (nisbah) antara pemilik dan penggarap; ketiga, penggarap 

menggunakan modal dirinya sendiri, tenaga, waktu, dan pekerjaan sedangkan pemilik 

 
22 An-Nawawi, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim (Beirut: Dār Ihyā’ at-Turāth), Kitāb al-Musāqah, Hadis no. 1551. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

23 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

menyediakan aset kebun. Ini menjadikan musāqah berbeda dari akad sewa biasa atau 

penanaman tanpa modal oleh pemilik. 

Peristiwa tersebut kemudian menjadi rujukan ulama fikih sebagai bukti 

kebolehan akad musāqah. Karena praktik Rasulullah saw. dan para sahabatnya dijadikan 

hujah dan dasar normatif dalam fikih muamalah. Di masa Khulafaur Rasyidin dan 

seterusnya, sistem musāqah terus dipakai dalam pengelolaan tanah wakaf maupun hasil 

tanah rampasan perang, menunjukkan bahwa praktik ini bukan hanya terjadi sekali, 

tetapi masuk ke dalam tata ekonomi Islam klasik yang berkelanjutan. 

Meskipun praktik musāqah digunakan oleh umat Islam secara nyata, kondisi 

sosial-ekonomi pada masa Nabi saw. menunjukkan bahwa ia bukan akad yang bebas 

syarat tanpa pengaturan. Para sahabat, termasuk khalifah seperti Umar ibn al-Khattab 

memantau agar pembagian hasil tidak menimbulkan ketidakadilan dan penggarap tidak 

ditindas. Dengan demikian, praktik musāqah di masa Nabi saw. membentuk paradigma 

kerja sama ekonomi yang sehat dan berbasis keadilan, sejalan dengan tujuan syariah. 

Dari aspek historis, musāqah juga mencerminkan fleksibilitas syariat dalam 

menanggapi kebutuhan masyarakat agraris pada masa itu. Islam tidak melarang kerja 

sama atau kemitraan, melainkan membingkainya dalam bentuk akad yang sah. Dengan 

adanya musāqah, kaum Muslimin mendapatkan hasil dari tanah rampasan perang atau 

wakaf, sementara penduduk asli tetap memiliki kesempatan bekerja dan hidup secara 

mandiri dari hasil kebun.23 

Nilai sosial yang terkandung dalam musāqah juga sangat kuat: penggarap yang 

tidak memiliki lahan tetap memperoleh keuntungan dari jerih payahnya, sedangkan 

pemilik kebun yang tidak memiliki tenaga cukup dapat memperoleh manfaat dari 

asetnya. Model ini meningkatkan kesejahteraan umat dan mendorong semangat kerja 

gotong-royong (ta’āwun) dalam ekonomi Islam. Praktik seperti ini sudah dicontohkan 

sejak masa Rasulullah saw., sehingga menjadi teladan bagi generasi berikutnya. 

Di era kontemporer, pemahaman akan sejarah penerapan musāqah pada masa 

Nabi saw. penting agar institusi keuangan syariah dan kemitraan pertanian modern 

dapat mengambil pijakan yang sah dan etis. Dengan kembali ke akar sejarahnya, akad 

 
23 Sundari, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Kerjasama Budidaya Kebun Kurma di Desa Bader Kecamatan 
Dolopo Kabupaten Madiun”, Skripsi (Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2021). 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

24 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

musāqah tidak sekadar menjadi konsep ekonomis modern, tetapi memiliki fondasi 

syariah yang kuat. Oleh karena itu, penelitian tentang sejarah musāqah menjadi bagian 

integral dari kajian tafsir ayat dan hadis ahkam dalam ekonomi Islam. 

 

Dalil Al-Qur’an tentang Kerja Sama dalam Pertanian, Keadilan dan Bagi Hasil 

Meskipun istilah musāqah tidak disebut secara eksplisit dalam Al-Qur’an, 

terdapat sejumlah ayat yang menjadi landasan umum bagi praktik kerja sama pertanian, 

muamalah, dan pengelolaan hasil bumi. Di antaranya adalah firman Allah dalam QS. Al-

Baqarah ayat 188 yang melarang praktik memakan harta secara batil dan 

memerintahkan transaksi berdasarkan kerelaan kedua belah pihak.  

 َٰ مْوَ
َ
ِنْ أ كُلوُا فَرِيقًا م 

ْ
مِ لَِِأ َٰلَكُم بيَنَْكُم بٱِلبََْٰطِلِ وَتدُْلوُا بهَِآ إلََِ ٱلُْْكَّا مْوَ

َ
كُلوُٓا أ

ْ
نتُمْ تَعْلَمُونَ وَلََ تأَ

َ
ثمِْ وَأ  لِ ٱلنااسِ بٱِلِْْ

Janganlah kamu makan harta di antara kamu dengan jalan yang batil dan 
(janganlah) kamu membawa (urusan) harta itu kepada para hakim dengan 
maksud agar kamu dapat memakan sebagian harta orang lain itu dengan jalan 
dosa, padahal kamu mengetahui. (QS. Al-Baqarah: 188) 
 
Para ulama menetapkan bahwa akad musāqah termasuk muamalah yang 

dibangun atas asas ridha dan saling menguntungkan, sehingga berada dalam koridor 

ayat tersebut. Ayat lain yang sering dijadikan penguat adalah QS. Al-Kahfi ayat 32, yang 

menggambarkan kepemilikan kebun dan kerja sama dalam mengelolanya, sebagai 

indikasi bahwa syariat mengakui transaksi atas hasil pertanian. 

لٖ وجََعَلرناَ نََٰهُمَا بنَِخر نََٰبٖ وحََفَفر عر
َ
ِ مِنر أ حَدِهِمَا جَناتَيۡر

َ
ِ جَعَلرناَ لِِ ثَلٗا راجُلَيۡر بِر لهَُم ما  بيَرنهَُمَا زَررعا  وَٱضۡر

Berikanlah (Nabi Muhammad) kepada mereka sebuah perumpamaan, yaitu dua 
orang laki-laki. Kami berikan kepada salah satunya (yang kufur) dua kebun 
anggur. Kami kelilingi kedua kebun itu dengan pohon-pohon kurma dan Kami 
buatkan ladang di antara kedua (kebun) itu. (QS. Al-Kahfi: 32). 
 

Selain itu, musāqah memiliki relevansi dengan ayat-ayat tentang keadilan dan 

prinsip timbal balik yang seimbang dalam muamalah, seperti QS. Al-Nisa’ ayat 29 dan 

QS. Al-Baqarah ayat 282 yang mengajarkan pencatatan akad untuk menghindari 

sengketa. 

ن تكَُونَ تجََِٰرَةً عَن ترََ 
َ
ٓ أ َٰلَكُم بيَرنَكُم بٱِلربََٰطِلِ إلَِا وَ مر

َ
كُلوُٓاْ أ

ر
ِينَ ءَامَنوُاْ لََ تأَ هَا ٱلَّا يُّ

َ
َٰٓأ ۚۡ يَ نفُسَكُمر

َ
تلُوُٓاْ أ ۚۡ وَلََ تَقر نِكُمر اضٖ م 

ا َ كََنَ بكُِمر رحَِيما  إنِا ٱللَّا

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta sesamamu 
dengan cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa perniagaan atas dasar suka 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

25 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

sama suka di antara kamu. Janganlah kamu membunuh dirimu. Sesungguhnya 
Allah adalah Maha Penyayang kepadamu. (QS. Al-Nisa’: 29) 

 

بايرنَكُمر   تُب  كَر وَلۡر تبُوُهُۚۡ  فَٱكر سَمّ ا  مُّ جَلٖ 
َ
أ إلَََِٰٓ  بدَِيرنٍ  تدََاينَتُم  إذَِا  ءَامَنوُٓاْ  ِينَ  ٱلَّا هَا  يُّ

َ
َٰٓأ ن يَ

َ
أ كََتبٌِ  بَ 

ر
يأَ وَلََ  لِِۚ  بٱِلرعَدر كََتبُُِۢ 

َ رَباهُ  تَاقِ ٱللَّا َقُّ وَلۡر ِي عَليَرهِ ٱلْر للِِ ٱلَّا ُمر تبُر وَلۡر ۚۡ فلَريكَر ُ تبَُ كَمَا عَلامَهُ ٱللَّا  يكَر

Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu berutang piutang untuk waktu 
yang ditentukan, hendaklah kamu mencatatnya. Hendaklah seorang pencatat di 
antara kamu menuliskannya dengan benar. Janganlah pencatat menolak untuk 
menuliskannya sebagaimana Allah telah mengajar-kan kepadanya. Hendaklah dia 
mencatat(-nya) dan orang yang berutang itu mendiktekan(-nya). Hendaklah dia 
bertakwa kepada Allah, Tuhannya. (QS. Al-Baqarah: 282) 
 
Meskipun tidak menunjuk pada musāqah secara langsung, ayat-ayat di atas 

menjadi dasar metodologis bahwa semua bentuk akad kerja sama, termasuk musāqah, 

wajib dilandasi kejelasan, keadilan, dan keterbukaan. Para ulama uṣūl sepakat bahwa 

prinsip al-aṣlu fī al-mu’āmalah al-ibāḥah (asal hukum muamalah adalah boleh) 

menjadikan ayat-ayat tersebut bersifat ta’sīs (mengokohkan) keabsahan musāqah 

sebagai bagian dari akad syariah yang bermanfaat bagi masyarakat. 

 

Dalil Hadis tentang Musāqah 

Dari kitab Ikhtiṣār Ṣaḥīḥ al-Bukhārī wa Bayān Gharībihi, Imam Abi al-Abbas 

Ahmad bin ‘Umar al-Ansari al-Qurtubi ad-Dhiya’uddin al-Andalusi, Jilid 2, hlm. 280 (Dār 

an-Naudhār), Kitāb al-Ḥarts wa al-Mughārasah, Bāb fī Sunnati al-Musāqāh wa annahā 

tajūzu bighairi ajal: 

عن ابن عمر: أن عمر بن الخطاب أجلى اليهود والنصارى من أرض الحجاز، وكان رسول الله  

صلى الله عليه وسلم لما ظَهَرَ على خيبر أراد إخراج اليهود منها، وكانت الأرض حين ظَهَرَ رسول الله صلى الله عليه وسلم على  

أن   صلى الله عليه وسلم  الله  رسول  اليهود  فسألت  منها،  اليهود  إخراج  وأراد  وللمسلمين،  ولرسوله  لله  خيبر 

هم بها على أن يكفُّوا عملها ولهم نصف الثمر، فقال لهم رسول الله صلى الله عليه وسلم: كُمْ بِهَا عَلَى ذلَِكَ  يقُرَّ نقُِرُّ

وا بِهَا حَتَّى أجَْلََهمُُ عُمَرُ إلَِى تيَْمَاءَ وَأرَِيحَاءَ  مَا شِئْناَ  .فَقرَُّ
 

Dari Ibnu Umar ra., bahwasanya Umar bin Khaththab ra. mengusir orang-orang 
Yahudi dan Nasrani dari tanah Hijaz. Rasulullah saw. ketika menaklukkan 
Khaibar, beliau bermaksud untuk mengeluarkan orang-orang Yahudi dari sana. 
Tanah itu ketika Rasulullah saw. menaklukkannya menjadi milik Allah, Rasul-
Nya, dan kaum muslimin. Lalu orang-orang Yahudi meminta kepada Rasulullah 
saw. agar tetap diperbolehkan menggarap tanah tersebut dengan syarat mereka 
mengelolanya dan mendapat setengah dari hasil buahnya, Rasulullah saw. 
bersabda: “Kami akan membiarkan kalian tetap di sana selama kami kehendaki.” 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

26 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Maka mereka pun tetap tinggal di sana hingga akhirnya Umar ra. mengusir 
mereka ke daerah Taima’ dan Ariha’. 

Dari kitab Al-Muwaṭṭa’ Imam Mālik, Kitāb al-Musāqāh, Bāb Mā Jā’a fī al-Musāqāh: 

عليه  أن رسول الله صلى الله  المسيب،  بن  عن سعيد  شهاب،  ابن  عن  مالك،  عن  يحيى  حدثنا 

بَيْنَناَ  أنََّ الثَّمَرَ  وَجَلَّ، عَلَى  عَزَّ  كُمُ اللهُ  أقَرََّ مَا  كُمْ فِيهَا  وسلم قال ليهود خيبر يوم فتح خيبر: "أقُرُِّ

وَبَيْنكَُمْ." قال: فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يبعث عبدَ الله بن رواحة، فيخرص بينه وبينهم، ثم يقول: إن  

 شئتم فلكم، وإن شئتم فلي, فكانوا يأخذونه 

Dari Yahya, dari Malik, dari Ibn Syihab, dari Sa’id bin al-Musayyab, bahwa 
Rasulullah saw. berkata kepada orang-orang Yahudi Khaibar pada hari 
penaklukan Khaibar: “Kami izinkan kalian tinggal (menggarap) di sini selama 
Allah mengizinkan, dengan ketentuan bahwa hasil buah (panen) akan dibagi 
antara kami dan kalian.” Kemudian Rasulullah saw. mengutus Abdullah bin 
Rawahah untuk memperkirakan hasil panen di antara beliau dan mereka. Lalu 
beliau bersabda: “Jika kalian mau, bagian ini untuk kalian; dan jika kalian mau, 
untukku.” Maka mereka memilih menerima pembagian tersebut.” 

Dari Ṣaḥīḥ Muslim, Kitab al-Musāqah, halaman 497: 

, عَنْ ناَفِعِ   ِ ابْنُ وَهْبٍ, أخَْبرََنيِ أسََامَةُ ابْنُ زَيْدٍ اللَّيْنيُِّ ,عَنْ عَبْدِ  وحدثني أبو الطَّاهِرِ، حَدَّثنَاَ عَبْدُ اللََّّ

أنَْ   عَلَى  فِيهَا,  يقُِرْهمُْ  أنَْ  ِ صلى الله عليه وسلم  رَسُولُ اللََّّ يَهُودُ  سَألَتَْ  خَيْبرَُ  افْتِحَتْ  ا  لمََّ قاَلَ:  عُمَرَ,  ابْنِ   ِ يعَمَْلوُا اللََّّ

ِ : »أقَرُِكُمْ فِيهَا عَلَى ذلَِكَ مَا شِيْ  رْعِ, فقَاَلَ رَسُولُ اللََّّ ناَ«.  عَلَى نِصْفِ مَا خَرَجَ مِنْهَا مِنَ الثَّمَرِ وَالزَّ

ِ  وَزَادَ فِي هِ : وَكَانَ الثَّمَرُ يقُْسَمُ  ثمَُّ سَاقَ الْحَدِيثَ يَنَحْو حَدِيثِ ابْنِ نمَُيْرٍ وَابْنِ مُسْهِرٍ, عَنْ عُبَيْدِ اللََّّ

ِ صلى الله عليه وسلم الْخُمْسَ   عَلَى السُّهْمَانَ مِنْ نِصْفِ خَيْبرََ, فَيأَخُْدُ رَسُولُ اللََّّ

Telah menceritakan kepadaku Abu ath-Thahir, telah menceritakan kepada kami 
‘Abdullah bin Wahb, telah mengabarkan kepadaku Usamah bin Zaid al-Laytsi, 
dari Nafi’, dari ‘Abdullah bin ‘Umar r.a., ia berkata: Ketika Khaibar berhasil 
ditaklukkan, orang-orang Yahudi meminta kepada Rasulullah saw. agar beliau 
membiarkan mereka tetap tinggal di sana, dengan syarat mereka mengerjakan 
(mengelola) tanah tersebut dengan imbalan setengah dari hasil yang keluar 
darinya berupa buah-buahan dan tanaman. Maka Rasulullah saw. bersabda: ‘Kami 
membiarkan kalian tinggal di sana atas ketentuan itu selama kami menghendaki’ 
Kemudian perawi melanjutkan hadis ini dengan makna yang serupa dengan hadis 
yang diriwayatkan oleh Ibnu Numair dan Ibnu Mushir dari ‘Ubaidullah, dan ia 
menambahkan: Bahwa hasil buah-buahan itu dibagi berdasarkan bagian-bagian 
tertentu dari setengah wilayah Khaibar, lalu Rasulullah mengambil bagian 
seperlimanya (khumus). 
 

زَّ  دُ ابْنُ رَافِعٍ وَإِسْحَاقُ ابْنُ مَنْصُورٍ وَاللَّفْظُ لابْنِ رَافِعٍ، قاَلا: حَدَّثنَاَ عَبْدُ الرَّ اقِ, أخْبرََناَ وحَدَّثنَيِ مُحَمَّ

هُودَ  ابْنُ جُرَيْجٍ، حَدَّثنَيِ مُوسَى ابْنُ عُقْبةََ، عَنْ ناَفِعِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ, أنََّ عُمَرَ ابْنَ الْخَطَّابِ أجَْلَى الْيَ 

الْيَهُودِ مِنْ  إِخْرَاجَ  أرََادَ  خَيْبرََ  ظَهَرَ عَلَى  ا  ِ صلى الله عليه وسلم لمََّ وَأنََّ رَسُولَ اللََّّ الْحِجَارَ,  هَا,  وَالنَّصَارَى مِنْ أرَْضِ 

الْ  إِخْرَاجَ  فأَرََادَ  وَلِلْمُسْلِمِينَ,  وَلِرَسُولِهِ   ِ لِِلَّّ عَلَيْهَا،  ظُهَرَ  حِينَ  الْأرَْضِ,  فَسَألَتَِ وَكَانتَِ  مِنْهَا,  يَهُودِ 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

27 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

ِ صلى الله عليه وسلم أنَْ يقُِرْهمُْ بهَِا, عَلَى أنَْ يكَْفوُا عَمَلَهَا, وَلَهُمْ نِصْفُ الثَّمَرِ, فَقاَلَ لَهُمْ   رَسُول اللهِ  الْيَهُودُ رَسُولَ اللََّّ

وَأرَِيحَاءَ )أخر تيَْمَاءَ  إلَِى  حَتَّى أجَْلََهمُْ عُمَرُ  وا بهَِا  بِهَا عَلَى ذلَِكَ, مَا شِئْناَ«. فَقرَُّ انْقِرُكُمْ  جه  صلى الله عليه وسلم : 

 ( ٣١٥٢، ٢٣٣٨البخاري: 

Dan telah menceritakan kepadaku Muhammad bin Rafi’ dan Ishaq bin Manshur 
dan lafaz hadis ini milik Ibnu Rafi’ keduanya berkata: telah menceritakan kepada 
kami ‘Abd ar-Razzaq, telah mengabarkan kepada kami Ibnu Juraij, telah 
menceritakan kepadaku Musa bin ‘Uqbah, dari Nafi’, dari Ibnu ‘Umar r.a., bahwa 
‘Umar bin al-Khathab r.a. mengusir orang-orang Yahudi dan Nasrani dari wilayah 
Hijaz. Dan bahwa Rasulullah saw. ketika telah menaklukkan Khaibar, beliau 
bermaksud mengeluarkan orang-orang Yahudi dari sana. Padahal tanah tersebut, 
ketika Rasulullah saw. menaklukkannya, menjadi milik Allah, Rasul-Nya, dan 
kaum Muslimin. Maka beliau pun berkehendak mengeluarkan mereka dari sana. 
Namun orang-orang Yahudi meminta kepada Rasulullah saw. agar beliau 
membiarkan mereka tetap tinggal di tanah tersebut dengan syarat mereka 
mengelolanya, dan mereka memperoleh setengah dari hasil buahnya. Maka 
Rasulullah saw. bersabda kepada mereka: ‘Kami membiarkan kalian tinggal di 
tanah itu atas ketentuan tersebut selama kami menghendaki.’ Maka mereka pun 
tetap tinggal di sana hingga akhirnya ‘Umar r.a. mengusir mereka ke daerah 
Taima’ dan Ariha’. (Hadis ini juga diriwayatkan oleh al-Bukhari no. 2338 dan 
3152). 

 

Takhrīj Hadis tentang Musāqah 

Takhrīj hadis merupakan langkah metodologis penting dalam kajian hadis, 

bertujuan untuk menelusuri sumber periwayatan, sanad, serta kualitas hadis yang 

dijadikan dasar penetapan hukum. Dalam kajian musāqah, hadis-hadis yang 

diriwayatkan dalam Ṣaḥīḥ Muslim dan kitab-kitab hadis mu’tabarah lainnya menempati 

posisi sentral karena berkaitan langsung dengan praktik Rasulullah saw. dalam 

pengelolaan lahan pertanian di Khaibar. 

Hadis utama tentang musāqah yang menjadi objek kajian dalam penelitian ini 

diriwayatkan oleh Imam Muslim dalam ṣaḥīḥ-nya, pembahasan Kitāb al-Musāqāh. Hadis 

tersebut berasal dari jalur periwayatan Abdullah bin Umar r.a., yang menyatakan bahwa 

Rasulullah saw. memberikan tanah Khaibar kepada orang-orang Yahudi untuk mereka 

kelola dengan perjanjian bahwa mereka memperoleh sebagian dari hasil buah dan 

tanaman yang dihasilkan. Riwayat ini tercantum dalam Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Musāqāh, 

dan dinilai sahih oleh seluruh ulama hadis. 

Selain Imam Muslim, hadis musāqah juga diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari 

dalam Ṣaḥīḥ-nya, Kitāb al-Musāqāh, dengan redaksi yang saling menguatkan (mutābi’ wa 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

28 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

syāhid). Kesamaan substansi antara riwayat Muslim dan Bukhari menunjukkan bahwa 

hadis ini memiliki tingkat validitas yang sangat tinggi, bahkan termasuk kategori 

muttafaq ‘alaih. Hal ini memperkuat posisi hadis musāqah sebagai dalil primer dalam 

pembahasan fikih muamalah pertanian. 

Takhrīj hadis ini juga menunjukkan bahwa periwayatan hadis musāqah tidak 

bersifat tunggal. Imam Malik meriwayatkannya dalam al-Muwaṭṭa’ melalui jalur Nafi’ 

dari Ibn Umar r.a., yang dikenal sebagai silsilah aż-żahab menurut sebagian ulama hadis. 

Jalur ini memiliki tingkat kepercayaan yang sangat tinggi karena seluruh perawinya 

dinilai ṡiqah dan mutqin, sehingga semakin menegaskan kekuatan sanad hadis musāqah. 

Hadis-hadis tentang musāqah yang menjadi objek kajian dalam tulisan ini 

diriwayatkan melalui jalur periwayatan yang kuat dan bersumber dari kitab-kitab hadis 

induk. Riwayat utama berasal dari Abdullah bin Umar r.a. melalui jalur Nafi’ maulā Ibn 

Umar, sebagaimana termuat dalam Ṣaḥīḥ Muslim, Ṣaḥīḥ Bukhārī, dan al-Muwaṭṭa’ Imam 

Malik. Jalur ini oleh para ulama hadis dipandang sebagai salah satu sanad paling sahih 

dalam tradisi periwayatan hadis. 

Perawi pertama dalam sanad hadis Ṣaḥīḥ Muslim tersebut adalah Abu ath-Thahir 

Ahmad bin ‘Amr bin Sarh al-Misri. Ia dinilai ṡiqah oleh Imam an-Nasa’i dan Ibn Hibban, 

serta banyak dijadikan rujukan oleh Imam Muslim dalam Ṣaḥīḥ-nya. Tidak ditemukan 

kritik serius terhadap keadilan maupun ketelitian hafalannya, sehingga periwayatannya 

dapat diterima secara ilmiah.24 

Perawi berikutnya adalah ‘Abdullah bin Wahb al-Qurasyi al-Misri, seorang ulama 

besar Mesir dan murid utama Imam Malik. Para kritikus hadis seperti Ahmad bin Ḥanbal 

dan Yahya bin Ma’in menilainya sebagai ṡiqatun ḥāfiẓ, sementara al-‘Ijli menyebutnya 

sebagai perawi yang kuat hafalan dan luas ilmunya. Kedudukannya sebagai perawi hadis 

tidak diperselisihkan oleh para ulama jarḥ wa ta’dīl.25 

Selanjutnya adalah Usamah bin Zaid al-Laytsi, yang dalam literatur hadis dinilai 

sebagai perawi ṣadūq dan lā ba’sa bih. Meskipun sebagian ulama menilai hafalannya 

tidak sekuat perawi puncak, namun riwayatnya tetap diterima, terlebih ketika didukung 

oleh jalur lain yang lebih kuat. Dalam konteks hadis musāqah, periwayatan Usamah bin 

 
24 Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Tahdhīb al-Tahdhīb (Beirut: Dār al-Fikr), Juz I, 32. 
25 al-Mizzī, Tahdhīb al-Kamāl (Beirut: Mu’assasah ar-Risālah), Juz XV, 154. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

29 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Zaid diperkuat oleh jalur Malik–Nafi’–Ibn Umar, sehingga tidak menurunkan derajat 

hadis.26 

Perawi berikutnya adalah Nafi’ maulā Ibn ‘Umar, salah satu tokoh sentral dalam 

sanad hadis ini. Para ulama hadis sepakat tentang ṡiqah-nya. Imam al-Bukhari dan Imam 

Muslim sama-sama menjadikan Nafi’ sebagai hujjah. Imam Malik bahkan menjadikan 

riwayat Nafi’ sebagai standar periwayatan. Oleh sebab itu, sanad Malik-Nafi’-Ibn Umar 

dikenal luas sebagai silsilah aż-żahab.27 

Adapun Abdullah bin Umar r.a., ia adalah sahabat Nabi saw. yang terkenal sangat 

berhati-hati dalam meriwayatkan hadis. Ibn Sa’d menyebutnya sebagai sahabat yang 

paling konsisten mengikuti sunnah Nabi saw. dalam kehidupan sehari-hari. Kejujuran, 

ketelitian, dan ketakwaannya tidak diperselisihkan oleh para ulama, sehingga 

periwayatannya diterima secara mutlak dalam disiplin ilmu hadis.28 

Selain jalur Ṣaḥīḥ Muslim, hadis musāqah juga diriwayatkan oleh Imam al-

Bukhari dengan redaksi yang semakna, serta oleh Imam Malik dalam al-Muwaṭṭa’. 

Riwayat-riwayat ini berfungsi sebagai mutābi’ dan syāhid yang saling menguatkan, 

sehingga mengangkat hadis musāqah pada derajat saḥīḥ li dzātih dan saḥīḥ li ghairih 

secara bersamaan. Tidak ditemukan indikasi syużūż atau ‘illah yang dapat melemahkan 

hadis tersebut.29 

Dari sisi matan, hadis-hadis musāqah menunjukkan keselarasan makna meskipun 

terdapat perbedaan redaksi. Variasi lafaz tersebut tidak mengubah substansi hukum, 

melainkan justru memperkaya pemahaman konteks praktik musāqah pada masa Nabi 

saw. Dalam kajian ilmu hadis, perbedaan semacam ini dikategorikan sebagai ikhtilāf 

tanawwu’, bukan kontradiksi.30 

Matan hadis menegaskan bahwa Rasulullah saw. menyerahkan pengelolaan 

tanah Khaibar kepada orang-orang Yahudi dengan sistem bagi hasil, yaitu setengah dari 

hasil tanaman dan buah-buahan. Hal ini menunjukkan adanya legitimasi praktik kerja 

sama pertanian yang berbasis kontribusi kerja dan pembagian hasil, bukan upah tetap. 

Konsep ini menjadi inti akad musāqah dalam fikih muamalah. 

 
26 Ibn Abī Ḥātim, al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl (Beirut: Dār Ihyā’ at-Turāth), Juz II, 345. 
27 Al-Dzahabī, Siyar A‘lām an-Nubalā’ (Beirut: Mu’assasah ar-Risālah), Juz V, 95. 
28 Ibn Sa‘d, aṭ-Ṭabaqāt al-Kubrā (Beirut: Dār Ṣādir), Juz IV, 121. 
29 Al-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Juz X (Beirut: Dār Ihyā’ at-Turāth), 210. 
30 Ibn al-Shalah, ‘Ulūm al-Ḥadīth (Beirut: Dār al-Fikr), 87. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

30 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Tidak ditemukan unsur kejanggalan (syużūż) dalam matan hadis tersebut, baik 

jika dibandingkan dengan riwayat-riwayat lain maupun dengan prinsip umum syariat 

Islam. Bahkan, matan hadis ini selaras dengan prinsip keadilan, kemaslahatan, dan 

pengakuan terhadap nilai kerja dalam ekonomi Islam. 

Para ulama syarah hadis, seperti Imam an-Nawawi, menegaskan bahwa hadis 

musāqah merupakan dalil eksplisit atas kebolehan akad musāqah, dan bahwa praktik 

tersebut merupakan kebijakan Nabi saw. yang bersifat tasyri’, bukan semata kebijakan 

politik sementara.31 Hal ini diperkuat oleh fakta bahwa praktik tersebut terus 

berlangsung hingga masa Umar bin Khattab r.a., sebelum akhirnya dihentikan karena 

pertimbangan politik dan keamanan, bukan karena cacat hukum akadnya. 

Dengan demikian, dari sisi matan, hadis musāqah memenuhi syarat kesahihan. 

Bahwa hadis musāqah tidak bertentangan dengan Al-Qur’an, tidak bertentangan dengan 

hadis sahih lain, dan tidak mengandung makna yang merusak prinsip syariat. 

Konsistensi makna antara berbagai riwayat semakin menegaskan otoritas normatif 

hadis ini. 

 

Istinbāṭ al-Aḥkām Hadis tentang Musāqah 

Berdasarkan hadis-hadis tentang musāqah, para ulama fikih menyimpulkan 

bahwa akad musāqah adalah akad yang diperbolehkan secara syar’i. Kebolehan ini 

didasarkan pada praktik langsung Rasulullah saw. yang menyerahkan pengelolaan 

kebun Khaibar kepada orang-orang Yahudi dengan sistem bagi hasil. Dalam uṣūl fiqh, 

perbuatan Nabi saw. (fi’l an-nabī) pada asalnya menunjukkan hukum boleh, bahkan 

dapat menunjukkan sunnah atau kebolehan yang bersifat legislatis (tasyrī’), bukan 

sekadar kebijakan politik (siyāsah ijtihādiyyah) selama tidak ada dalil yang 

mengkhususkannya sebagai kebijakan temporer.32 Hal ini ditunjukkan oleh 

keberlanjutan praktik musāqah setelah wafatnya Nabi saw., hingga masa Umar bin 

Khattab r.a. Jika praktik tersebut hanya bersifat temporer, tentu para sahabat tidak akan 

melanjutkannya.33 

 
31 An-Nawawi, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim (Beirut: Dār Ihya’ at-Turāth), Juz X, 210. 
32 Al-Amidi, Al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah), Juz I, 170. 
33 Al-Syatibi, Al-Muwāfaqāt (Beirut: Dār al-Ma‘rifah), Juz IV, 63. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

31 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Mayoritas ulama dari Mazhab Maliki, Syafi’i, dan Hanbali menjadikan hadis ini 

sebagai dalil utama kebolehan akad musāqah. Mereka memahami bahwa musāqah 

merupakan bentuk kerja sama antara pemilik kebun dan pengelola, di mana pembagian 

hasil didasarkan pada kesepakatan proporsional, bukan nominal tertentu. Hal ini 

membedakan musāqah dari ijarah (upah-mengupah) dan menghindarkannya dari unsur 

gharar yang dilarang.34 

Mazhab Hanafi pada awalnya cenderung berhati-hati terhadap akad musāqah 

karena adanya unsur ketidakpastian hasil. Namun, sebagian ulama Hanafiyyah 

kemudian menerima kebolehan musāqah dengan syarat tertentu, terutama ketika akad 

tersebut telah menjadi kebiasaan umum (‘urf ṣaḥīḥ) dan memberikan kemaslahatan 

yang jelas. Dengan demikian, perbedaan mazhab dalam masalah ini lebih bersifat 

metodologis, bukan penolakan mutlak terhadap hadis.35 

Dari hadis musāqah dapat diturunkan beberapa kaidah fikih (qawāid fiqhiyyah). 

Pertama, kaidah: 

 الأصل في المعاملَت الإباحة حتى يدل الدليل على التحريم

Hukum asal dalam muamalah adalah boleh sampai ada dalil yang menunjukkan 
keharamannya. 

Kaidah ini menjadi fondasi utama kebolehan musāqah, karena tidak terdapat dalil 

sahih yang melarangnya, bahkan justru terdapat praktik Nabi صلى الله عليه وسلم yang menguatkannya.36 

Kedua, kaidah: 

 الغنم بالغرم 

Keuntungan sejalan dengan risiko. 

Dalam akad musāqah, pengelola memperoleh bagian hasil karena menanggung risiko 

kerja dan kegagalan panen, sementara pemilik kebun menanggung risiko kehilangan 

hasil jika panen tidak optimal. Hadis musāqah mencerminkan penerapan kaidah ini 

secara nyata dalam praktik ekonomi Islam.37 

Ketiga, kaidah: 

 
34 Ibn Qudamah, Al-Mughnī (Beirut: Dār al-Fikr), Juz V, 347. 
35 Al-Kasani, Badāi’ al-Ṣanāi’ (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah), Juz VI, 176. 
36 Al-Zarqa’, Al-Madkhal al-Fiqhī al-‘Āmm (Damaskus: Dār al-Qalam), Juz II, 789. 
37 Ibn Rajab al-Hanbali, Al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah), 185. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

32 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

 الشرط في العقد معتبر إذا لم يخالف الشرع

Syarat dalam akad dianggap sah selama tidak bertentangan dengan syariat. 

Pembagian hasil antara Nabi saw. dan pengelola kebun Khaibar merupakan syarat akad 

yang disepakati bersama, sehingga menjadi dalil kebolehan pencantuman syarat dalam 

akad musāqah.38  

Hadis musāqah memiliki signifikansi besar dalam pengembangan fikih 

muamalah, khususnya dalam konteks ekonomi agraris. Akad ini memberikan solusi 

keadilan bagi pemilik lahan yang tidak mampu mengelola kebunnya sendiri, sekaligus 

membuka lapangan kerja bagi pihak yang memiliki keterampilan namun tidak memiliki 

modal lahan. Dengan demikian, musāqah mencerminkan prinsip keadilan distributif 

dalam Islam.39 

Dalam konteks modern, konsep musāqah dapat diaplikasikan pada berbagai 

bentuk kerja sama agribisnis, seperti pengelolaan perkebunan, pertanian kontrak, dan 

bahkan sektor kehutanan berbasis bagi hasil. Hadis ini menunjukkan fleksibilitas hukum 

Islam dalam merespons kebutuhan sosial-ekonomi tanpa meninggalkan prinsip syariat. 

Dengan memperhatikan keseluruhan dalil hadis, analisis uṣūl fiqh, dan qawāid 

fiqhiyyah yang diturunkan, dapat disimpulkan bahwa akad musāqah merupakan akad 

yang sah dan relevan sepanjang masa. Oleh karena itu, hadis musāqah tidak hanya 

bernilai historis, tetapi juga memiliki daya aplikatif yang kuat dalam fikih kontemporer. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan analisis hadis-hadis musāqah dalam kitab Ṣaḥīḥ Muslim serta 

riwayat pendukung di kitab Ṣaḥīḥ Bukhārī dan al-Muwaṭṭa’, disimpulkan bahwa praktik 

ini memiliki landasan syar’i yang kuat. Hadis-hadis terkait berstatus sahih, terpenuhi 

dari segi sanad dan matan. Sanadnya bersambung (ittiṣāl) melalui perawi-

perawi ṡiqah seperti ‘Abdullah bin ‘Umar, Nafi’, dan Malik bin Anas yang membentuk 

jalur emas (silsilah aż-ahab) serta bebas dari cacat (‘illah) dan kejanggalan (syużūż). Dari 

sisi matan, kandungannya selaras dengan Al-Qur’an dan hadis lain yang lebih kuat, serta 

 
38 Al-Nawawi, Al-Majmū’ Syarḥ al-Muhażżab (Beirut: Dār al-Fikr), Juz IX, 286. 
39 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu (Damaskus: Dār al-Fikr), Juz IV, 653. 



Akad Musāqah dalam Hadis: Kajian Takhrīj, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbāṭ al-Aḥkām 
Rangkuti et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638 

33 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

prinsip syariat seperti keadilan dan kemaslahatan, didukung pula oleh riwayat penguat 

(mutāba’āt dan syawāhid). 

Melalui istinbāṭ hukum, ulama berbagai mazhab menetapkan musāqah sebagai 

akad yang mubah dan sah dengan syarat-syarat tertentu yang menjamin keadilan antar 

pihak. Hal ini berpijak pada praktik Nabi saw. dan para sahabat di Khaibar, serta 

didukung kaidah-kaidah fikih. Dengan demikian, musāqah bukan sekadar praktik 

ekonomi yang dibenarkan, tetapi juga mencerminkan fleksibilitas hukum Islam dalam 

menjawab kebutuhan sosio-ekonomi, selama berpegang pada prinsip keadilan dan 

kemaslahatan.  

 

Daftar Pustaka 

Abadi, al-Fayruz. Al-Qamus al-Muhith. Beirut: Dar al-Fikr, 1994. 
Al-Amidi. Al-Iḥkām fī Uṣūl al-Aḥkām. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Al-Aṣfahānī, al-Rāghib. Mufradāt Alfāẓ al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Ma’rifah, 2005. 
Al-Asqalani, Ibn Hajar. Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Shahīh al-Bukhārī. Beirut: Dār al-Ma’rifah, 

1993. 
_____________ Tahdhīb al-Tahdhīb. Beirut: Dār al-Fikr. 
Al-Dzahabī. Siyar A’lām an-Nubalā’. Beirut: Mu’assasah ar-Risālah. 
Al-Hanbali, Ibn Rajab. Al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah. Beirut: Mu’assasah ar-Risalah. 
Al-Kāsānī. Badāi’ al-Ṣanāi’ fī Tartīb al-Syarāi’. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986. 
Al-Khaṭīb, M. Ajjāj. Uṣūl al-Ḥadīth ‘Ilmuhu wa Muṣṭalaḥuhu. Beirut: Dār al-Fikr, 1989. 
Al-Mizzī. Tahdhīb al-Kamāl. Beirut: Mu’assasah ar-Risālah. 
Al-Nawawi. Al-Majmū’ Syarḥ al-Muhadhdhab. Beirut: Dār al-Fikr, 2000. 
____________ Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Ihyā’ at-Turāth. 
Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh al-Iqtisad al-Islami. Kairo: Maktabah Wahbah, 1998. 
____________ Fiqh al-Mu’āmalāt al-Māliyyah al-Mu’āṣirah. Kairo: Maktabah Wahbah, 2001. 
Al-Ṣalāḥ, Ibn. ‘Ulūm al-Ḥadīth. Beirut: Dār al-Fikr, 1994. 
Al-Syathibi. Al-Muwafaqat fi Uṣūl al-Syari’ah. Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1997. 
Al-Zarqa’. Al-Madkhal al-Fiqhī al-‘Āmm. Damaskus: Dār al-Qalam. 
Al-Zuḥailī, Wahbah. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Damaskus: Dār al-Fikr, 1984. 
Anas, Malik bin. Al-Muwaṭṭa’. Beirut: Dar al-Fikr, 1994. 
Dawud, Abu. Sunan Abī Dāwūd. Damaskus: Dār al-Fikr, 1984. 
Faris, Ahmad bin. Mu’jam Maqayis al-Lughah. Beirut: Dar al-Fikr, 1999. 
Ḥātim, Ibn Abī. Al-Jarḥ wa al-Ta’dīl. Beirut: Dār Ihyā’ at-Turāth. 
Ibn Sa’d. Al-Ṭabaqāt al-Kubrā. Beirut: Dār Ṣādir. 
Manzur, Ibn. Lisān al-‘Arab. Beirut: Dar Sadir, 1993. 
Sundari. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Kerjasama Budidaya Kebun Kurma di Desa 

Bader Kecamatan Dolopo Kabupaten Madiun.” Institut Agama Islam Negeri 
Ponorogo, 2021. 

Qudamah, Ibn. Al-Mughni. Beirut: Dar al-Fikr, 1985. 


