Al-Faru
(@ k

Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
\’/'- Vol. 5, No. 1, January 2026
M7 E1SSN: 3030-8542

Akad Musaqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan
Istinbat al-Ahkam

Chairil [rawan Rangkuti*
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia
Email: chairilirawan@rocketmail.com

M. Jamil
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia
Email: jamilsiahaan@gmail.com

Nawir Yuslem
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan, Indonesia

Email: nawiryuslem@uinsu.ac.id

*Corresponding Author

Article History
Received: December 24, 2025 | Accepted: January 16, 2026 \ Published: Januari 30, 2026
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

Abstract: This article aims to examine the hadiths about musdaqah through the approach of
studying ahkam hadith, focusing on aspects of hadith takhrij, analysis of sanad and matan,
understanding mufradat, hadith explanatory, and the process of istinbat al-ahkam that gives
birth to the rules of figh and the principles of usiil figh related to muamalah. This research uses a
qualitative approach with the library research method. The main data is sourced from the
hadiths about musdaqah found in Sahth Muslim and Sahih Bukhadri, as well as other narrations that
serve as reinforcements. The analysis is carried out through tracing the path of hadith narration,
assessing the credibility of the narrator based on jarh wa ta'dil literature, and matan analysis by
considering the suitability of the hadith text with the general principles of sharia and the
practice of the Prophet Muhammad saw. Furthermore, the process of istinbat al-ahkam is carried
out with the approach of usil figh and the comparison of the opinions of figh scholars. The
results of the study show that the hadiths about musdgah have the status of sahih and have a
strong sanad, and show the legitimacy of the sharia for the agricultural cooperation contract
based on profit sharing. From these hadiths, it can be concluded that the ability of the musaqah
contract is provided that there is clarity of the object, the division of the agreed results, and the
absence of an element of tyranny. This study confirms that musdaqah is an agreement that
reflects the principles of justice, benefit, and flexibility of Islamic law, making it relevant to be
applied in the context of contemporary Islamic agriculture and economics.

Keywords: Musdaqah; Ahkam Hadith; Takhrij; Istinbat al-Ahkam

Abstrak: Artikel ini bertujuan untuk mengkaji hadis-hadis tentang musagah melalui pendekatan
kajian hadis ahkam, dengan menitikberatkan pada aspek takhrij hadis, analisis sanad dan matan,
pemahaman mufradat, syarah hadis, serta proses istinbat al-ahkam yang melahirkan kaidah fikih
dan prinsip usil figh terkait muamalah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode penelitian kepustakaan (library research). Data utama bersumber dari hadis-
hadis tentang musdqah yang terdapat dalam kitab Sahih Muslim dan Sahih Bukhari, serta
riwayat-riwayat lain yang berfungsi sebagai penguat. Analisis dilakukan melalui penelusuran
jalur periwayatan hadis, penilaian kredibilitas perawi berdasarkan literatur jarh wa ta’dil, serta
analisis matan dengan mempertimbangkan kesesuaian teks hadis dengan prinsip-prinsip umum

@ Copyright (c) 2026 by Al-Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah
e dan Hukum Islam



mailto:chairilirawan@rocketmail.com
mailto:jamilsiahaan@gmail.com

Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

syariat dan praktik Nabi saw. Selanjutnya, proses istinbdat al-ahkam dilakukan dengan
pendekatan usil figh dan perbandingan pendapat para ulama fikih. Hasil kajian menunjukkan
bahwa hadis-hadis tentang musdqah berstatus sahih dan memiliki sanad yang kuat, serta
menunjukkan legitimasi syariat terhadap akad kerja sama pertanian berbasis bagi hasil. Dari
hadis-hadis tersebut dapat disimpulkan kebolehan akad musdqah dengan syarat adanya
kejelasan objek, pembagian hasil yang disepakati, dan tidak adanya unsur kezaliman. Kajian ini
menegaskan bahwa musdqah merupakan akad yang mencerminkan prinsip keadilan,
kemaslahatan, dan fleksibilitas hukum Islam, sehingga relevan untuk diterapkan dalam konteks
pertanian dan ekonomi Islam kontemporer.

Kata kunci: Musdaqah; Hadis Ahkam; Takhrij; Istinbdt al-Ahkam

Pendahuluan

[slam sebagai agama yang syamil dan kamil telah mengatur seluruh aspek
kehidupan manusia, termasuk dalam bidang ekonomi dan kemitraan kerja. Salah satu
bentuk kerja sama ekonomi yang dikenal dalam fikih muamalah adalah akad musaqah,
yaitu kerja sama antara pemilik kebun dan pengelola dalam hal pemeliharaan tanaman
dengan sistem bagi hasil yang adil antara tenaga dan modal. Akad ini bukan hanya
bersifat transaksional, tetapi juga mencerminkan semangat solidaritas sosial yang tinggi
dalam masyarakat Islam awal. Rasulullah saw. sendiri telah mempraktikkan sistem ini
bersama para sahabat di Madinah, khususnya dalam pengelolaan kebun kurma yang
menjadi komoditas utama masyarakat pada masa itu.!

Kajian terhadap hadis-hadis yang berkaitan dengan musdaqah menjadi penting
karena hadis berfungsi sebagai sumber hukum kedua setelah Al-Qur’an. Melalui kajian
takhrij hadis, akan dapat ditelusuri sumber asli hadis dalam kitab-kitab induk, menilai
keotentikan sanadnya, serta memahami makna matannya secara mendalam.2 Upaya ini
sangat relevan di tengah munculnya berbagai bentuk kerja sama modern yang serupa
dengan musdqah, seperti partnership, sharecropping, dan profit sharing, namun belum
sepenuhnya selaras dengan prinsip syariah. Dengan demikian, memahami hadis
musaqah merupakan langkah penting dalam memastikan keabsahan hukum akad kerja
sama yang diterapkan umat Islam masa kini.3

Selain sebagai dasar hukum, hadis-hadis musaqah juga memiliki nilai moral dan

sosial yang tinggi. Rasulullah saw. mengajarkan bahwa kerja sama ekonomi harus

berlandaskan keadilan dan saling ridha, sebagaimana ditegaskan dalam sabda beliau:

1 Al-Nawawi, al-Majmu’ Syarh al-Muhadhdhab (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), Juz X1V, 347.
2 M. Ajjaj al-Khatib, Usiil al-Hadith ‘[Imuhu wa Mustalahuhu (Beirut: Dar al-Fikr, 1989), 39.
3 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu (Damaskus: Dar al-Fikr, 1984), Juz V, 3630.

17 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

Kaum Muslimin terikat dengan syarat-syarat mereka, kecuali syarat yang
mengharamkan yang halal atau menghalalkan yang haram.*

Dengan demikian, musaqah bukan sekadar perjanjian bisnis, melainkan sarana ibadah
yang mengandung dimensi spiritual. Nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan
amanah menjadi inti dari setiap transaksi syariah, termasuk dalam akad musaqabh.

Dalam konteks ekonomi modern, pembahasan musdaqah semakin relevan karena
banyak sistem kemitraan pertanian yang secara substansi memiliki kesamaan dengan
akad tersebut. Misalnya kerja sama antara pemilik lahan dan petani penggarap yang
berbasis bagi hasil, atau program contract farming yang berupaya menegakkan prinsip
keadilan ekonomi. Namun tanpa pemahaman fikih yang memadai, praktik-praktik ini
dapat keluar dari koridor syariah. Oleh sebab itu, perlu dilakukan analisis takhrij dan
fikih hadis musdqah secara ilmiah untuk menemukan pijakan hukum yang kuat
sekaligus aplikatif.>5

Aspek lain yang tidak kalah penting dalam kajian ini adalah memahami asbab al-
wurud hadis-hadis musaqah. Setiap hadis lahir dalam konteks sosial tertentu yang
memengaruhi maknanya. Hadis tentang musaqah, misalnya, muncul ketika kaum
Muhajirin dan Anshar melakukan kerja sama pengelolaan kebun kurma di Madinah.®
Dengan memahami sebab munculnya hadis, seorang peneliti dapat menafsirkan
maknanya secara proporsional dan tidak keluar dari tujuan syariat (magasid al-
syarr’ah), yaitu menjaga harta, mewujudkan keadilan, dan menghindari kezaliman
ekonomi.

Selain asbab al-wurid, kajian mufradat al-hadits juga menjadi bagian penting
dalam memahami hadis musaqah. Istilah-istilah seperti “musaqah”, “muzara’ah”, atau
“kharij” memiliki nuansa hukum yang berbeda dan memengaruhi hasil istinbat.” Oleh
karena itu, analisis linguistik terhadap istilah kunci diperlukan agar penetapan hukum
didasarkan pada makna tekstual yang benar. Penguasaan ilmu bahasa Arab, ilmu hadis,
dan usul figh menjadi kunci utama dalam memahami teks hadis secara mendalam dan

kontekstual.

4 Abu Dawud, Sunan Abi Dawtid (Damaskus: Dar al-Fikr, 1984), Kitab al-Ijarah, 3594.
5 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Mu‘amalat al-Maliyyah al-Mu‘dsirah (Kairo: Maktabah Wahbah, 2001), 102.
6 Ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari bi Syarh Shahih al-Bukhari (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1993), Juz V, 25.
7 Al-Raghib al-Asfahani, Mufradat Alfaz al-Qur’an (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2005), 451.

18 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

Melalui metode takhrij hadis, tulisan ini akan menelusuri sanad dan matan hadis-
hadis musdqah dari sumber-sumber primer. Setelah ditemukan, hadis tersebut akan
dianalisis kualitas sanadnya melalui pendekatan al-jarh wa al-ta’dil terhadap para
perawi. Langkah ini penting untuk menentukan apakah hadis tersebut dapat dijadikan
dasar hukum (hujjah) atau hanya bernilai istidlal pendukung.®

Kajian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi nyata dalam
pengembangan studi hadis-hadis muamalah. Dengan memahami kandungan hadis-hadis
musdqah secara ilmiah dan komprehensif, para akademisi dan praktisi ekonomi Islam
dapat menerapkan prinsip-prinsip syariah dalam praktik pertanian, kemitraan, maupun
lembaga keuangan berbasis bagi hasil. Di samping itu, kajian ini juga berperan dalam
memperkuat hubungan antara teori dan praktik ekonomi Islam, sehingga hukum Islam

benar-benar menjadi rahmat bagi seluruh umat manusia.?

Pengertian Musaqah secara Bahasa dan Istilah

Secara etimologis, istilah musdqah berasal dari akar kata &« — A — Su yang
bermakna “menyirami” atau “mengairi tanaman.” Dalam bentuk mufa’alah, kata
musdqah menunjukkan makna kerja sama atau tindakan yang melibatkan dua pihak
dalam proses penyiraman atau pemeliharaan tanaman.1?® Penggunaan bentuk mufa’alah
ini dalam bahasa Arab mengisyaratkan adanya timbal balik antara dua pihak, sehingga
sejak dari segi linguistik, akad musdgah memang mengandung unsur partisipasi dan
kerja sama yang saling menguntungkan.11

Dalam konteks kebahasaan yang lebih luas, kata musaqah juga digunakan oleh
bangsa Arab pra-Islam untuk menggambarkan aktivitas mengurus kebun atau
mengelola tanaman yang sudah tumbuh. Namun, ketika Islam datang, konsep ini
mengalami transformasi makna: dari sekadar kegiatan agraris menjadi sistem Kkerja
sama ekonomi yang diatur oleh norma syariat.1? Hal ini menunjukkan bahwa Islam tidak

hanya mengadopsi istilah yang sudah dikenal masyarakat Arab, tetapi juga memberikan

8 Ibn al-Salah, ‘Uliim al-Hadits (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 57.

9 Al-Kasani, Badad'i al-Sana’i’ fi Tartib al-Syara’i’ (Beirut: Dar al-Kutub al-‘[lmiyyah, 1986), Juz VI, 120.
10 [bn Manzur, Lisan al-‘Arab (Beirut: Dar Sadir, 1993), Juz X1V, 237.

11 Al-Fayruz Abadi, AlI-Qamus al-Muhith (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), 312.

12 Ahmad bin Faris, Mu‘jam Magqayis al-Lughah (Beirut: Dar al-Fikr, 1999), Juz IlI, 221.

19 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

landasan moral dan hukum agar praktik tersebut tidak mengandung unsur penindasan
atau ketidakadilan.13

Secara terminologis menurut fugaha’, musaqah berarti suatu akad kerja sama
antara pemilik kebun dengan pengelola untuk merawat, mengairi, dan memelihara
pohon yang berbuah dengan imbalan bagian tertentu dari hasil panen.1# Definisi ini
banyak ditemukan dalam literatur klasik, seperti dalam Al-Muwatta’ karya Imam Malik
dan Al-Mughni karya Ibn Qudamah. Imam Malik mendefinisikan, bahwa musaqah
sebagai penyerahan kebun kepada seseorang untuk dirawat dan dijaga sampai berbuah
dengan ketentuan bahwa hasilnya dibagi sesuai kesepakatan.

la (Imam Malik atau salah satu ulama Madinah) berkata, bahwa jika seorang
petani menetapkan syarat antara keduanya (antara pemilik kebun dan penggarap),
maka tidak mengapa selama seluruh syarat itu berlaku atas pemilik modal (pemilik
kebun atau pemilik harta). Namun apabila petani menetapkan syarat tertentu kepada
pemilik modal, maka akad tersebut rusak (tidak sah), karena ia telah mensyaratkan
sesuatu atas pemilik modal yang bukan bagian dari hasil jerih payahnya.

[a juga berkata, bahwa apabila pemilik modal menetapkan syarat kepada
pengelola kebun agar menambah atau mengurangi (bagian hasil), maka akadnya juga
rusak. Karena seluruh hasil adalah milik pemilik modal, sedangkan akad musaqah (bagi
hasil pengelolaan pohon) tidak boleh diadakan atas sesuatu yang bukan milik pemilik
modal, dan tidak boleh ada beban apapun atasnya. Dan jika pengelola (al-dakhil)
menetapkan bahwa benih dan perawatan seluruhnya menjadi tanggung jawabnya
sendiri, maka hal itu tidak mengapa selama semua syarat berlaku atas pihak pengelola
kebun. Sebab benih dan perawatan memang menjadi tanggung jawabnya.15

Makna terminologis ini memperlihatkan keseimbangan antara tenaga dan modal.
Pemilik kebun menyumbang aset dan fasilitas, sementara pengelola memberikan tenaga
dan keterampilan. Hasilnya kemudian dibagi secara adil. Dalam konteks modern, akad

ini sebanding dengan sistem profit sharing atau bagi hasil dalam ekonomi syariah.

13 Al-Qaradawi, Figh al-Mu‘amalat al-Maliyah (Kairo: Dar al-Syuruq, 2000), 46.
14 Al-Kasani, Badai’ al-Sana’i’ fi Tartib al-Syara’i’ (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986), Juz VI, 130.
15 Malik bin Anas, AI-Muwatta’ (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), Kitab al-Musdqah, Bab 1.

20 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

Namun, perbedaan pentingnya ialah bahwa dalam musdaqah, prinsip yang diutamakan
bukan sekadar efisiensi ekonomi, melainkan keadilan dan tanggung jawab sosial.16

Jika ditinjau dari sisi fikih muamalah, akad musdaqah termasuk dalam kategori
akad isytirak (kerja sama) yang bersifat ‘uqud al-mu’awadah yaitu akad pertukaran
manfaat dengan manfaat. Akad ini bukan hanya bentuk tolong-menolong (ta’awun),
tetapi juga memiliki konsekuensi hukum berupa hak dan kewajiban yang jelas antara
pihak-pihak yang terlibat. Oleh karena itu, keabsahannya bergantung pada terpenuhinya
syarat dan rukun akad sebagaimana ditetapkan syariat, seperti kejelasan hasil, kejelasan
pihak, dan tidak adanya unsur gharar (ketidakpastian).1?

Selain itu, musagqah juga merupakan bentuk aktualisasi nilai-nilai keadilan
ekonomi Islam. Islam tidak menoleransi eksploitasi tenaga kerja, sebagaimana juga
menolak monopoli modal oleh pemilik lahan. Dengan adanya akad musaqah, kedua
belah pihak saling bergantung satu sama lain untuk mencapai kemaslahatan bersama.18
Oleh karena itu, para ulama menilai akad ini sebagai bentuk ‘aqd al-maslahah al-
musytarakah yaitu perjanjian untuk mencapai kemaslahatan kolektif yang sesuai dengan
magqasid al-syari’ah.1®

Menariknya, para ahli bahasa seperti Ibn Manzur menegaskan bahwa akar kata
saqa juga berarti “memberi kehidupan,” sebab air adalah sumber kehidupan tanaman.2°
Dari makna inilah muncul nilai filosofis bahwa akad musdgah bukan sekadar kontrak
ekonomi, melainkan sarana untuk “menghidupkan” keberkahan rezeki melalui kerja
sama yang halal dan produktif. Dengan kata lain, musdqah memiliki dimensi spiritual
selain dimensi ekonomi.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa pengertian musaqah secara bahasa
dan istilah mengandung esensi kolaborasi, keseimbangan, dan keadilan. Akad ini bukan
hanya sistem kerja sama yang efisien, tetapi juga manifestasi dari prinsip-prinsip

ekonomi Islam yang mengutamakan keberkahan, kemaslahatan, dan keadilan sosial.21

16 Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), Juz V, 432.
17 Ibn Qudamabh, Al-Mughni (Beirut: Dar al-Fikr, 1985), Juz V, 365.

18 Al-Syathibi, AI-Muwafaqat fi Usiil al-Syari‘ah (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1997), Juz I, 121.

19 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Igtisad al-Islami (Kairo: Maktabah Wahbah, 1998), 78.

20 Ibn Manzur, Lisan al-‘Arab, Juz XIV, 238.

21 Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Juz V, 440.

21 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

Sejarah Penerapan Musdqah di Masa Rasulullah saw.

Pada masa Rasulullah saw., masyarakat Madinah dan wilayah sekitarnya hidup
dalam pola ekonomi agraris yang dominan, khususnya perkebunan kurma dan buah-
buahan. Banyak kaum Muhajirin yang hijrah dari Makkah datang ke Madinah tanpa
modal lahan, sedangkan kaum Anshar memiliki lahan dan kebun yang belum
sepenuhnya produktif. Dalam kondisi seperti ini, muncul kebutuhan akan bentuk kerja
sama yang adil antara pemilik kebun dan penggarap kebun. Sistem musaqah kemudian
menjadi solusi syariah. Awalnya, pemilik kebun menyediakan tanaman dan penggarap
merawat serta memelihara, kemudian hasilnya dibagi secara proporsional.

Peristiwa pendudukan wilayah Khaibar (tahun 7 H) menjadi momen
transformatif bagi praktik musaqah. Setelah kemenangan umat Islam, tanah-tanah dan
kebun kurma di Khaibar tidak langsung dikelola secara penuh oleh umat Islam,
melainkan Rasulullah saw. menetapkan suatu perjanjian kerja sama dengan penduduk
Yahudi Khaibar. Beliau bersabda:

Kami izinkan kalian mengelolanya selama Allah menghendaki selagi hasilnya
dibagi antara kami dan kalian.

Hadis ini menunjukkan bahwa umat Islam menerapkan musdaqah sebagai bagian dari
kebijakan ekonomi yang inklusif dan adil.

Pada praktik tersebut, Rasulullah saw. mengutus sahabat seperti Abdullah ibn
Rawahah untuk menaksir hasil panen atau mengatur pembagian hasil di kebun-kebun
Khaibar.22 Hal ini menguatkan bahwa akad musaqah pada masa Nabi bukan sekadar
perjanjian lisan biasa, melainkan memiliki mekanisme pengelolaan dan pengawasan.
Pihak penggarap memiliki tanggung jawab nyata dalam pemeliharaan, sedangkan
pemilik kebun memperoleh hasilnya sesuai kesepakatan.

Sistem musaqah yang diterapkan di Khaibar menunjukkan beberapa
karakteristik penting: pertama, keberadaan tanaman atau kebun yang sudah ada (objek
yang diserahkan sudah tumbuh), bukan lahan kosong; kedua, adanya kesepakatan
pembagian hasil (nishah) antara pemilik dan penggarap; ketiga, penggarap

menggunakan modal dirinya sendiri, tenaga, waktu, dan pekerjaan sedangkan pemilik

22 An-Nawawi, Syarh Sahih Muslim (Beirut: Dar lhya’ at-Turath), Kitab al-Musdqah, Hadis no. 1551.

22 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

menyediakan aset kebun. Ini menjadikan musaqah berbeda dari akad sewa biasa atau
penanaman tanpa modal oleh pemilik.

Peristiwa tersebut kemudian menjadi rujukan ulama fikih sebagai bukti
kebolehan akad musaqah. Karena praktik Rasulullah saw. dan para sahabatnya dijadikan
hujah dan dasar normatif dalam fikih muamalah. Di masa Khulafaur Rasyidin dan
seterusnya, sistem musaqah terus dipakai dalam pengelolaan tanah wakaf maupun hasil
tanah rampasan perang, menunjukkan bahwa praktik ini bukan hanya terjadi sekali,
tetapi masuk ke dalam tata ekonomi Islam klasik yang berkelanjutan.

Meskipun praktik musaqah digunakan oleh umat Islam secara nyata, kondisi
sosial-ekonomi pada masa Nabi saw. menunjukkan bahwa ia bukan akad yang bebas
syarat tanpa pengaturan. Para sahabat, termasuk khalifah seperti Umar ibn al-Khattab
memantau agar pembagian hasil tidak menimbulkan ketidakadilan dan penggarap tidak
ditindas. Dengan demikian, praktik musaqah di masa Nabi saw. membentuk paradigma
kerja sama ekonomi yang sehat dan berbasis keadilan, sejalan dengan tujuan syariah.

Dari aspek historis, musaqah juga mencerminkan fleksibilitas syariat dalam
menanggapi kebutuhan masyarakat agraris pada masa itu. Islam tidak melarang kerja
sama atau kemitraan, melainkan membingkainya dalam bentuk akad yang sah. Dengan
adanya musaqah, kaum Muslimin mendapatkan hasil dari tanah rampasan perang atau
wakaf, sementara penduduk asli tetap memiliki kesempatan bekerja dan hidup secara
mandiri dari hasil kebun.23

Nilai sosial yang terkandung dalam musdqah juga sangat kuat: penggarap yang
tidak memiliki lahan tetap memperoleh keuntungan dari jerih payahnya, sedangkan
pemilik kebun yang tidak memiliki tenaga cukup dapat memperoleh manfaat dari
asetnya. Model ini meningkatkan kesejahteraan umat dan mendorong semangat kerja
gotong-royong (ta’awun) dalam ekonomi Islam. Praktik seperti ini sudah dicontohkan
sejak masa Rasulullah saw., sehingga menjadi teladan bagi generasi berikutnya.

Di era kontemporer, pemahaman akan sejarah penerapan musaqah pada masa
Nabi saw. penting agar institusi keuangan syariah dan kemitraan pertanian modern

dapat mengambil pijakan yang sah dan etis. Dengan kembali ke akar sejarahnya, akad

23 Sundari, “Tinjauan Hukum Islam terhadap Kerjasama Budidaya Kebun Kurma di Desa Bader Kecamatan
Dolopo Kabupaten Madiun”, Skripsi (Institut Agama Islam Negeri Ponorogo, 2021).

23 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

musdaqah tidak sekadar menjadi konsep ekonomis modern, tetapi memiliki fondasi
syariah yang kuat. Oleh karena itu, penelitian tentang sejarah musaqah menjadi bagian

integral dari kajian tafsir ayat dan hadis ahkam dalam ekonomi Islam.

Dalil Al-Qur’an tentang Kerja Sama dalam Pertanian, Keadilan dan Bagi Hasil

Meskipun istilah musaqah tidak disebut secara eksplisit dalam Al-Qur’an,
terdapat sejumlah ayat yang menjadi landasan umum bagi praktik kerja sama pertanian,
muamalah, dan pengelolaan hasil bumi. Di antaranya adalah firman Allah dalam QS. Al-
Bagarah ayat 188 yang melarang praktik memakan harta secara batil dan
memerintahkan transaksi berdasarkan kerelaan kedua belah pihak.

8058 258 T L gt o 1,1t AT 1T s gl 2 it le s
Janganlah kamu makan harta di antara kamu dengan jalan yang batil dan
(janganlah) kamu membawa (urusan) harta itu kepada para hakim dengan
maksud agar kamu dapat memakan sebagian harta orang lain itu dengan jalan
dosa, padahal kamu mengetahui. (QS. Al-Bagarah: 188)

Para ulama menetapkan bahwa akad musdaqah termasuk muamalah yang
dibangun atas asas ridha dan saling menguntungkan, sehingga berada dalam koridor
ayat tersebut. Ayat lain yang sering dijadikan penguat adalah QS. Al-Kahfi ayat 32, yang
menggambarkan kepemilikan kebun dan kerja sama dalam mengelolanya, sebagai
indikasi bahwa syariat mengakui transaksi atas hasil pertanian.

65 s Wazg J30, Wpthing il B cisfs iaaaY Wiz (085 Y& J &0 2

Berikanlah (Nabi Muhammad) kepada mereka sebuah perumpamaan, yaitu dua

orang laki-laki. Kami berikan kepada salah satunya (yang kufur) dua kebun

anggur. Kami kelilingi kedua kebun itu dengan pohon-pohon kurma dan Kami

buatkan ladang di antara kedua (kebun) itu. (QS. Al-Kahfi: 32).

Selain itu, musaqah memiliki relevansi dengan ayat-ayat tentang keadilan dan
prinsip timbal balik yang seimbang dalam muamalah, seperti QS. Al-Nisa’ ayat 29 dan
QS. Al-Bagarah ayat 282 yang mengajarkan pencatatan akad untuk menghindari
sengketa.

sVl NGt 8 2 Bms 0,8 of W1l s il i e oalf

Lo pimy 36 AT &)

Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kamu memakan harta sesamamu
dengan cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa perniagaan atas dasar suka

24 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

sama suka di antara kamu. Janganlah kamu membunuh dirimu. Sesungguhnya
Allah adalah Maha Penyayang kepadamu. (QS. Al-Nisa’: 29)

of 258 ol Y3 Qs g8 camm (s Ll 222 el ) s s ) et sl G
5 81 oy 1 ol o8 e S g

Wahai orang-orang yang beriman, apabila kamu berutang piutang untuk waktu

yang ditentukan, hendaklah kamu mencatatnya. Hendaklah seorang pencatat di

antara kamu menuliskannya dengan benar. Janganlah pencatat menolak untuk

menuliskannya sebagaimana Allah telah mengajar-kan kepadanya. Hendaklah dia
mencatat(-nya) dan orang yang berutang itu mendiktekan(-nya). Hendaklah dia

bertakwa kepada Allah, Tuhannya. (QS. Al-Baqarah: 282)

Meskipun tidak menunjuk pada musdqah secara langsung, ayat-ayat di atas
menjadi dasar metodologis bahwa semua bentuk akad kerja sama, termasuk musaqah,
wajib dilandasi kejelasan, keadilan, dan keterbukaan. Para ulama ustil sepakat bahwa
prinsip al-aslu fi al-mu’amalah al-ibahah (asal hukum muamalah adalah boleh)

menjadikan ayat-ayat tersebut bersifat ta’sis (mengokohkan) keabsahan musaqah

sebagai bagian dari akad syariah yang bermanfaat bagi masyarakat.

Dalil Hadis tentang Musaqah

Dari kitab Ikhtisar Sahih al-Bukhari wa Bayan Gharibihi, Imam Abi al-Abbas
Ahmad bin ‘Umar al-Ansari al-Qurtubi ad-Dhiya’uddin al-Andalusi, Jilid 2, hlm. 280 (Dar
an-Naudhar), Kitab al-Harts wa al-Mughadrasah, Bab fi Sunnati al-Musdqah wa annaha

tajuzu bighairi ajal:

A J oy s s Slaadl gl e s baills 3ge) Aol Qladll o see o e Gl o
Ao 8 Jgy ol un RN S dgia sl £1A) 1 e gl L &
u\%&.ﬂ Jgm 433.4\ cillad lgia 3ggl zILA) iy cCpabually g fdg db jud
an e g a&38 %m‘dyJﬂJJMcﬂ\Me@JJL@AD\JASAU\U.X;L@.'}&JE

;mJ\JQLAAuJ\J&PA)A\wAL@UJMMLA

Dari Ibnu Umar ra., bahwasanya Umar bin Khaththab ra. mengusir orang-orang
Yahudi dan Nasrani dari tanah Hijaz. Rasulullah saw. ketika menaklukkan
Khaibar, beliau bermaksud untuk mengeluarkan orang-orang Yahudi dari sana.
Tanah itu ketika Rasulullah saw. menaklukkannya menjadi milik Allah, Rasul-
Nya, dan kaum muslimin. Lalu orang-orang Yahudi meminta kepada Rasulullah
saw. agar tetap diperbolehkan menggarap tanah tersebut dengan syarat mereka
mengelolanya dan mendapat setengah dari hasil buahnya, Rasulullah saw.
bersabda: “Kami akan membiarkan kalian tetap di sana selama kami kehendaki.”

25 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

Maka mereka pun tetap tinggal di sana hingga akhirnya Umar ra. mengusir
mereka ke daerah Taima’ dan Ariha’.

Dari kitab Al-Muwatta’ Imam Malik, Kitab al-Musaqah, Bab Ma Ja’a fi al-Musaqabh:

4.\194”“’-‘444.\!“_5\9“\)0\ “_\.\M\udm& “_Il.g-uu.ﬂuﬁ c&u&wﬁm.};
Gy Jall & e ‘dasﬁwesﬁ“ﬂe-ﬁasﬁ\" towd o pg owd d5gal JB alug
O 10y S caging Al pa A dal gy Cn Al e Cay B AU Jguy Glsh ;B a8

A1 gial | 6 ptid g g pSl i

Dari Yahya, dari Malik, dari Ibn Syihab, dari Sa’id bin al-Musayyab, bahwa
Rasulullah saw. berkata kepada orang-orang Yahudi Khaibar pada hari
penaklukan Khaibar: “Kami izinkan kalian tinggal (menggarap) di sini selama
Allah mengizinkan, dengan ketentuan bahwa hasil buah (panen) akan dibagi
antara kami dan kalian.” Kemudian Rasulullah saw. mengutus Abdullah bin
Rawahah untuk memperkirakan hasil panen di antara beliau dan mereka. Lalu
beliau bersabda: “Jika kalian mau, bagian ini untuk kalian; dan jika kalian mau,
untukku.” Maka mereka memilih menerima pembagian tersebut.”

Dari Sahih Muslim, Kitab al-Musaqah, halaman 497:

-\-Guf—,ébuf— ‘,_\.\SS\J.\JU.'\MM\‘,AJ.\A\ mgw\m\mLun‘JALhS\ysuou
‘31‘“0\‘_;3" Lysebﬁu\ﬂ&?ﬂ\dyjéwdemM\w dlﬁ’).e;u.ﬂcuﬂ
«L\-wudhu-‘r-te-ﬂasﬁ\» B J g a8 EoM3 M‘uﬁteacﬁm-mu-b
Mjﬂ\d&\g 4sd 333 wmus JMUA\JJMUA\MAAJMHM‘GMPA

M\%&de\)nm,ﬁwwuw\ui&

Telah menceritakan kepadaku Abu ath-Thahir, telah menceritakan kepada kami
‘Abdullah bin Wahb, telah mengabarkan kepadaku Usamah bin Zaid al-Laytsi,
dari Nafi’, dari ‘Abdullah bin ‘Umar r.a., ia berkata: Ketika Khaibar berhasil
ditaklukkan, orang-orang Yahudi meminta kepada Rasulullah saw. agar beliau
membiarkan mereka tetap tinggal di sana, dengan syarat mereka mengerjakan
(mengelola) tanah tersebut dengan imbalan setengah dari hasil yang keluar
darinya berupa buah-buahan dan tanaman. Maka Rasulullah saw. bersabda: ‘Kami
membiarkan kalian tinggal di sana atas ketentuan itu selama kami menghendaki’
Kemudian perawi melanjutkan hadis ini dengan makna yang serupa dengan hadis
yang diriwayatkan oleh Ibnu Numair dan Ibnu Mushir dari ‘Ubaidullah, dan ia
menambahkan: Bahwa hasil buah-buahan itu dibagi berdasarkan bagian-bagian
tertentu dari setengah wilayah Khaibar, lalu Rasulullah mengambil bagian
seperlimanya (khumus).

Lu.n\ db)l\wl.u.\a Ylﬁc&iJwYM\ijw\dbu\J@\Jw\AAAAU.\.MAJ
JJGJ‘&*‘HM‘LF‘J&U‘,)‘QU“LPéuLP‘ww\wﬁw-\*‘@ﬁu“

e 2563l 21 A JUU-HA‘;JFJ@EN%N dsm) Ols ,daall ga)l ba g lailly
ull.u& M asgad Z108) A58 Gpatially alglaly A WG b oy oA sy

26 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

A J s 4l 0G0 M‘Mﬁ% e 1580 O (e g A0 G 8 D st 5l
daal) playip B L) Jab abYAT A L 1938 (d L Q3 B Ly AR &
(YreY. WM,éJLgS\

Dan telah menceritakan kepadaku Muhammad bin Rafi’ dan Ishaq bin Manshur
dan lafaz hadis ini milik Ibnu Rafi’ keduanya berkata: telah menceritakan kepada
kami ‘Abd ar-Razzaq, telah mengabarkan kepada kami Ibnu Juraij, telah
menceritakan kepadaku Musa bin ‘Ugbah, dari Nafi’, dari Ibnu ‘Umar r.a., bahwa
‘Umar bin al-Khathab r.a. mengusir orang-orang Yahudi dan Nasrani dari wilayah
Hijaz. Dan bahwa Rasulullah saw. ketika telah menaklukkan Khaibar, beliau
bermaksud mengeluarkan orang-orang Yahudi dari sana. Padahal tanah tersebut,
ketika Rasulullah saw. menaklukkannya, menjadi milik Allah, Rasul-Nya, dan
kaum Muslimin. Maka beliau pun berkehendak mengeluarkan mereka dari sana.
Namun orang-orang Yahudi meminta kepada Rasulullah saw. agar beliau
membiarkan mereka tetap tinggal di tanah tersebut dengan syarat mereka
mengelolanya, dan mereka memperoleh setengah dari hasil buahnya. Maka
Rasulullah saw. bersabda kepada mereka: ‘Kami membiarkan kalian tinggal di
tanah itu atas ketentuan tersebut selama kami menghendaki.” Maka mereka pun
tetap tinggal di sana hingga akhirnya ‘Umar r.a. mengusir mereka ke daerah
Taima’ dan Ariha’. (Hadis ini juga diriwayatkan oleh al-Bukhari no. 2338 dan
3152).

Takhrij Hadis tentang Musaqah

Takhrij hadis merupakan langkah metodologis penting dalam kajian hadis,
bertujuan untuk menelusuri sumber periwayatan, sanad, serta kualitas hadis yang
dijadikan dasar penetapan hukum. Dalam kajian musagah, hadis-hadis yang
diriwayatkan dalam Sahih Muslim dan kitab-kitab hadis mu’tabarah lainnya menempati
posisi sentral karena berkaitan langsung dengan praktik Rasulullah saw. dalam
pengelolaan lahan pertanian di Khaibar.

Hadis utama tentang musdaqah yang menjadi objek kajian dalam penelitian ini
diriwayatkan oleh Imam Muslim dalam sahih-nya, pembahasan Kitab al-Musaqah. Hadis
tersebut berasal dari jalur periwayatan Abdullah bin Umar r.a., yang menyatakan bahwa
Rasulullah saw. memberikan tanah Khaibar kepada orang-orang Yahudi untuk mereka
kelola dengan perjanjian bahwa mereka memperoleh sebagian dari hasil buah dan
tanaman yang dihasilkan. Riwayat ini tercantum dalam Sahih Muslim, Kitab al-Musaqabh,
dan dinilai sahih oleh seluruh ulama hadis.

Selain Imam Muslim, hadis musaqah juga diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari

dalam Sahih-nya, Kitab al-Musaqah, dengan redaksi yang saling menguatkan (mutabi’ wa

27 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

syahid). Kesamaan substansi antara riwayat Muslim dan Bukhari menunjukkan bahwa
hadis ini memiliki tingkat validitas yang sangat tinggi, bahkan termasuk kategori
muttafaq ‘alaih. Hal ini memperkuat posisi hadis musaqah sebagai dalil primer dalam
pembahasan fikih muamalah pertanian.

Takhrij hadis ini juga menunjukkan bahwa periwayatan hadis musaqah tidak
bersifat tunggal. Imam Malik meriwayatkannya dalam al-Muwatta’ melalui jalur Nafi’
dari Ibn Umar r.a., yang dikenal sebagai silsilah az-zahab menurut sebagian ulama hadis.
Jalur ini memiliki tingkat kepercayaan yang sangat tinggi karena seluruh perawinya
dinilai Sigah dan mutqin, sehingga semakin menegaskan kekuatan sanad hadis musagah.

Hadis-hadis tentang musaqah yang menjadi objek kajian dalam tulisan ini
diriwayatkan melalui jalur periwayatan yang kuat dan bersumber dari kitab-kitab hadis
induk. Riwayat utama berasal dari Abdullah bin Umar r.a. melalui jalur Nafi’ maula Ibn
Umar, sebagaimana termuat dalam Sahith Muslim, Sahih Bukhari, dan al-Muwatta’ Imam
Malik. Jalur ini oleh para ulama hadis dipandang sebagai salah satu sanad paling sahih
dalam tradisi periwayatan hadis.

Perawi pertama dalam sanad hadis Sahih Muslim tersebut adalah Abu ath-Thahir
Ahmad bin ‘Amr bin Sarh al-Misri. Ia dinilai Sigah oleh Imam an-Nasa’i dan Ibn Hibban,
serta banyak dijadikan rujukan oleh Imam Muslim dalam Sahih-nya. Tidak ditemukan
kritik serius terhadap keadilan maupun ketelitian hafalannya, sehingga periwayatannya
dapat diterima secara ilmiah.24

Perawi berikutnya adalah ‘Abdullah bin Wahb al-Qurasyi al-Misri, seorang ulama
besar Mesir dan murid utama Imam Malik. Para kritikus hadis seperti Ahmad bin Hanbal
dan Yahya bin Ma’in menilainya sebagai Siqgatun hafiz, sementara al-‘Ijli menyebutnya
sebagai perawi yang kuat hafalan dan luas ilmunya. Kedudukannya sebagai perawi hadis
tidak diperselisihkan oleh para ulama jarh wa ta’dil.25

Selanjutnya adalah Usamah bin Zaid al-Laytsi, yang dalam literatur hadis dinilai
sebagai perawi sadiiq dan la ba’sa bih. Meskipun sebagian ulama menilai hafalannya
tidak sekuat perawi puncak, namun riwayatnya tetap diterima, terlebih ketika didukung

oleh jalur lain yang lebih kuat. Dalam konteks hadis musaqah, periwayatan Usamah bin

24 [bn Hajar al-‘Asqalani, Tahdhib al-Tahdhib (Beirut: Dar al-Fikr), Juz I, 32.
25 al-Mizzi, Tahdhib al-Kamal (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah), Juz XV, 154.

28 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

Zaid diperkuat oleh jalur Malik-Nafi’-Ibn Umar, sehingga tidak menurunkan derajat
hadis.26

Perawi berikutnya adalah Nafi’ maula Ibn ‘Umar, salah satu tokoh sentral dalam
sanad hadis ini. Para ulama hadis sepakat tentang sigah-nya. Imam al-Bukhari dan Imam
Muslim sama-sama menjadikan Nafi’ sebagai hujjah. Imam Malik bahkan menjadikan
riwayat Nafi’ sebagai standar periwayatan. Oleh sebab itu, sanad Malik-Nafi’-Ibn Umar
dikenal luas sebagai silsilah az-Zzahab.?”

Adapun Abdullah bin Umar r.a., ia adalah sahabat Nabi saw. yang terkenal sangat
berhati-hati dalam meriwayatkan hadis. Ibn Sa’d menyebutnya sebagai sahabat yang
paling konsisten mengikuti sunnah Nabi saw. dalam kehidupan sehari-hari. Kejujuran,
ketelitian, dan ketakwaannya tidak diperselisihkan oleh para ulama, sehingga
periwayatannya diterima secara mutlak dalam disiplin ilmu hadis.28

Selain jalur Sahith Muslim, hadis musaqah juga diriwayatkan oleh Imam al-
Bukhari dengan redaksi yang semakna, serta oleh Imam Malik dalam al-Muwatta’.
Riwayat-riwayat ini berfungsi sebagai mutabi’ dan syahid yang saling menguatkan,
sehingga mengangkat hadis musaqah pada derajat sahih li dzatih dan sahih li ghairih
secara bersamaan. Tidak ditemukan indikasi syuziz atau ‘illah yang dapat melemahkan
hadis tersebut.??

Dari sisi matan, hadis-hadis musaqgah menunjukkan keselarasan makna meskipun
terdapat perbedaan redaksi. Variasi lafaz tersebut tidak mengubah substansi hukum,
melainkan justru memperkaya pemahaman konteks praktik musaqah pada masa Nabi
saw. Dalam kajian ilmu hadis, perbedaan semacam ini dikategorikan sebagai ikhtilaf
tanawwu’, bukan kontradiksi.30

Matan hadis menegaskan bahwa Rasulullah saw. menyerahkan pengelolaan
tanah Khaibar kepada orang-orang Yahudi dengan sistem bagi hasil, yaitu setengah dari
hasil tanaman dan buah-buahan. Hal ini menunjukkan adanya legitimasi praktik kerja
sama pertanian yang berbasis kontribusi kerja dan pembagian hasil, bukan upah tetap.

Konsep ini menjadi inti akad musagah dalam fikih muamalah.

26 [bn Abi Hatim, al-Jarh wa al-Ta‘dil (Beirut: Dar Thya’ at-Turath), Juz II, 345.

27 Al-Dzahabi, Siyar A‘lam an-Nubala’ (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah), Juz V, 95.
28 Ibn Sa‘d, at-Tabaqat al-Kubra (Beirut: Dar Sadir), Juz 1V, 121.

29 Al-Nawawi, Syarh Sahih Muslim, Juz X (Beirut: Dar Ihya’ at-Turath), 210.

30 Ibn al-Shalah, ‘Uliim al-Hadith (Beirut: Dar al-Fikr), 87.

29 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

Tidak ditemukan unsur kejanggalan (syuzuz) dalam matan hadis tersebut, baik
jika dibandingkan dengan riwayat-riwayat lain maupun dengan prinsip umum syariat
Islam. Bahkan, matan hadis ini selaras dengan prinsip keadilan, kemaslahatan, dan
pengakuan terhadap nilai kerja dalam ekonomi Islam.

Para ulama syarah hadis, seperti Imam an-Nawawi, menegaskan bahwa hadis
musaqah merupakan dalil eksplisit atas kebolehan akad musaqgah, dan bahwa praktik
tersebut merupakan kebijakan Nabi saw. yang bersifat tasyri’, bukan semata kebijakan
politik sementara.3! Hal ini diperkuat oleh fakta bahwa praktik tersebut terus
berlangsung hingga masa Umar bin Khattab r.a., sebelum akhirnya dihentikan karena
pertimbangan politik dan keamanan, bukan karena cacat hukum akadnya.

Dengan demikian, dari sisi matan, hadis musagah memenuhi syarat kesahihan.
Bahwa hadis musaqah tidak bertentangan dengan Al-Qur’an, tidak bertentangan dengan
hadis sahih lain, dan tidak mengandung makna yang merusak prinsip syariat.
Konsistensi makna antara berbagai riwayat semakin menegaskan otoritas normatif

hadis ini.

Istinbat al-Ahkam Hadis tentang Musaqah

Berdasarkan hadis-hadis tentang musaqah, para ulama fikih menyimpulkan
bahwa akad musaqah adalah akad yang diperbolehkan secara syar’i. Kebolehan ini
didasarkan pada praktik langsung Rasulullah saw. yang menyerahkan pengelolaan
kebun Khaibar kepada orang-orang Yahudi dengan sistem bagi hasil. Dalam usul figh,
perbuatan Nabi saw. (fi’l an-nabi) pada asalnya menunjukkan hukum boleh, bahkan
dapat menunjukkan sunnah atau kebolehan yang bersifat legislatis (tasyri’), bukan
sekadar kebijakan politik (siyasah ijtihadiyyah) selama tidak ada dalil yang
mengkhususkannya sebagai kebijakan temporer.32 Hal ini ditunjukkan oleh
keberlanjutan praktik musaqah setelah wafatnya Nabi saw. hingga masa Umar bin
Khattab r.a. Jika praktik tersebut hanya bersifat temporer, tentu para sahabat tidak akan

melanjutkannya.33

31 An-Nawawi, Syarh Sahih Muslim (Beirut: Dar lhya’ at-Turath), Juz X, 210.
32 Al-Amidi, Al-Ihkam fi Ustil al-Ahkam (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah), Juz I, 170.
33 Al-Syatibi, Al-Muwadfaqat (Beirut: Dar al-Ma‘rifah), Juz IV, 63.

30 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

Mayoritas ulama dari Mazhab Maliki, Syafi’i, dan Hanbali menjadikan hadis ini
sebagai dalil utama kebolehan akad musaqah. Mereka memahami bahwa musaqah
merupakan bentuk kerja sama antara pemilik kebun dan pengelola, di mana pembagian
hasil didasarkan pada kesepakatan proporsional, bukan nominal tertentu. Hal ini
membedakan musdqah dari ijarah (upah-mengupah) dan menghindarkannya dari unsur
gharar yang dilarang.34

Mazhab Hanafi pada awalnya cenderung berhati-hati terhadap akad musaqah
karena adanya unsur Kketidakpastian hasil. Namun, sebagian ulama Hanafiyyah
kemudian menerima kebolehan musdaqah dengan syarat tertentu, terutama ketika akad
tersebut telah menjadi kebiasaan umum (‘urf sahih) dan memberikan kemaslahatan
yang jelas. Dengan demikian, perbedaan mazhab dalam masalah ini lebih bersifat
metodologis, bukan penolakan mutlak terhadap hadis.3>

Dari hadis musaqah dapat diturunkan beberapa kaidah fikih (gawaid fighiyyah).

Pertama, kaidah:
aradll e Jalal Jay s daly) edlelaall 8 JuaY)

Hukum asal dalam muamalah adalah boleh sampai ada dalil yang menunjukkan
keharamannya.

Kaidah ini menjadi fondasi utama kebolehan musaqah, karena tidak terdapat dalil
sahih yang melarangnya, bahkan justru terdapat praktik Nabi # yang menguatkannya.36
Kedua, kaidah:

p AL ol
Keuntungan sejalan dengan risiko.

Dalam akad musaqah, pengelola memperoleh bagian hasil karena menanggung risiko
kerja dan kegagalan panen, sementara pemilik kebun menanggung risiko kehilangan
hasil jika panen tidak optimal. Hadis musaqah mencerminkan penerapan kaidah ini
secara nyata dalam praktik ekonomi Islam.37

Ketiga, kaidah:

34 [bn Qudamabh, Al-Mughni (Beirut: Dar al-Fikr), Juz V, 347.

35 Al-Kasani, Badai’ al-Sanai’ (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah), Juz VI, 176.

36 Al-Zarqa’, Al-Madkhal al-Fighi al-‘Amm (Damaskus: Dar al-Qalam), Juz II, 789.

37 Ibn Rajab al-Hanbali, Al-Qawa‘id al-Fighiyyah (Beirut: Mu’assasah ar-Risalah), 185.

31 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

£ 4l Gl al 1) giine Sbal) A do yd)
Syarat dalam akad dianggap sah selama tidak bertentangan dengan syariat.

Pembagian hasil antara Nabi saw. dan pengelola kebun Khaibar merupakan syarat akad
yang disepakati bersama, sehingga menjadi dalil kebolehan pencantuman syarat dalam
akad musaqah.3®

Hadis musaqah memiliki signifikansi besar dalam pengembangan fikih
muamalah, khususnya dalam konteks ekonomi agraris. Akad ini memberikan solusi
keadilan bagi pemilik lahan yang tidak mampu mengelola kebunnya sendiri, sekaligus
membuka lapangan kerja bagi pihak yang memiliki keterampilan namun tidak memiliki
modal lahan. Dengan demikian, musaqah mencerminkan prinsip keadilan distributif
dalam Islam.3?

Dalam konteks modern, konsep musaqah dapat diaplikasikan pada berbagai
bentuk kerja sama agribisnis, seperti pengelolaan perkebunan, pertanian kontrak, dan
bahkan sektor kehutanan berbasis bagi hasil. Hadis ini menunjukkan fleksibilitas hukum
[slam dalam merespons kebutuhan sosial-ekonomi tanpa meninggalkan prinsip syariat.

Dengan memperhatikan keseluruhan dalil hadis, analisis usul figh, dan qawaid
fighiyyah yang diturunkan, dapat disimpulkan bahwa akad musaqah merupakan akad
yang sah dan relevan sepanjang masa. Oleh karena itu, hadis musaqah tidak hanya

bernilai historis, tetapi juga memiliki daya aplikatif yang kuat dalam fikih kontemporer.

Kesimpulan

Berdasarkan analisis hadis-hadis musdagah dalam Kkitab Sahih Muslim serta
riwayat pendukung di kitab Sahih Bukhari dan al-Muwatta’, disimpulkan bahwa praktik
ini memiliki landasan syar’i yang kuat. Hadis-hadis terkait berstatus sahih, terpenuhi
dari segi sanad dan matan. Sanadnya bersambung (ittisal) melalui perawi-
perawi siqah seperti ‘Abdullah bin ‘Umar, Nafi’, dan Malik bin Anas yang membentuk
jalur emas (silsilah az-ahab) serta bebas dari cacat (‘illah) dan kejanggalan (syuZziz). Dari

sisi matan, kandungannya selaras dengan Al-Qur’an dan hadis lain yang lebih kuat, serta

38 Al-Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muhazzab (Beirut: Dar al-Fikr), Juz IX, 286.
39 Wahbah al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu (Damaskus: Dar al-Fikr), Juz IV, 653.

32 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Akad Musdqah dalam Hadis: Kajian Takhrij, Analisis Sanad-Matan, dan Istinbat al-Ahkam
Rangkuti et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4638

prinsip syariat seperti keadilan dan kemaslahatan, didukung pula oleh riwayat penguat
(mutaba’at dan syawahid).

Melalui istinbat hukum, ulama berbagai mazhab menetapkan musdaqah sebagai
akad yang mubah dan sah dengan syarat-syarat tertentu yang menjamin keadilan antar
pihak. Hal ini berpijak pada praktik Nabi saw. dan para sahabat di Khaibar, serta
didukung kaidah-kaidah fikih. Dengan demikian, musdagah bukan sekadar praktik
ekonomi yang dibenarkan, tetapi juga mencerminkan fleksibilitas hukum Islam dalam
menjawab kebutuhan sosio-ekonomi, selama berpegang pada prinsip keadilan dan

kemaslahatan.

Daftar Pustaka

Abadi, al-Fayruz. Al-Qamus al-Muhith. Beirut: Dar al-Fikr, 1994.

Al-Amidi. Al-Thkam fi Usil al-Ahkam. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Asfahani, al-Raghib. Mufradat Alfaz al-Qur’an. Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2005.

Al-Asqalani, Ibn Hajar. Fath al-Bari bi Syarh Shahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Ma'rifah,
1993.

_ Tahdhib al-Tahdhib. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Dzahabi. Siyar A’lam an-Nubala’. Beirut: Mu’assasah ar-Risalah.

Al-Hanbali, Ibn Rajab. Al-Qawa‘id al-Fighiyyah. Beirut: Mu’assasah ar-Risalah.

Al-Kasani. Badai’ al-Sanai’ fi Tartib al-Syarai’. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1986.

Al-Khatib, M. Ajjaj. Ustl al-Hadith ‘llmuhu wa Mustalahuhu. Beirut: Dar al-Fikr, 1989.

Al-Mizz1. Tahdhib al-Kamal. Beirut: Mu’assasah ar-Risalah.

Al-Nawawi. Al-Majmu’ Syarh al-Muhadhdhab. Beirut: Dar al-Fikr, 2000.

______Syarh Sahih Muslim. Beirut: Dar Thya’ at-Turath.

Al-Qaradawi, Yusuf. Figh al-Iqtisad al-Islami. Kairo: Maktabah Wahbah, 1998.

__________ Fighal-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’asirah. Kairo: Maktabah Wahbah, 2001.

Al-Salah, Ibn. ‘Ulim al-Hadith. Beirut: Dar al-Fikr, 1994.

Al-Syathibi. AI-Muwafaqat fi Ustl al-Syari’ah. Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1997.

Al-Zarqa'. Al-Madkhal al-Fighi al-‘Amm. Damaskus: Dar al-Qalam.

Al-Zuhaili, Wahbah. Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1984.

Anas, Malik bin. AI-Muwatta’. Beirut: Dar al-Fikr, 1994.

Dawud, Abu. Sunan Abi Dawiid. Damaskus: Dar al-Fikr, 1984.

Faris, Ahmad bin. Mu’jam Maqayis al-Lughah. Beirut: Dar al-Fikr, 1999.

Hatim, Ibn Ab1. Al-Jarh wa al-Ta’dil. Beirut: Dar lIhya’ at-Turath.

Ibn Sa’d. Al-Tabaqat al-Kubra. Beirut: Dar Sadir.

Manzur, Ibn. Lisan al-‘Arab. Beirut: Dar Sadir, 1993.

Sundari. “Tinjauan Hukum Islam terhadap Kerjasama Budidaya Kebun Kurma di Desa
Bader Kecamatan Dolopo Kabupaten Madiun.” Institut Agama Islam Negeri
Ponorogo, 2021.

Qudamah, Ibn. AI-Mughni. Beirut: Dar al-Fikr, 1985.

33 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



