Al-Faru
(@ k

Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
\41 Vol. 5, No. 1, January 2026
M7 E1SSN: 3030-8542

Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan
Hukum Islam

Alwi Ibrahim Lubis*
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Indonesia
Email: alwiibrahim111002@gmail.com

Anri Habibi Harahap
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Indonesia
Email: anrihabibi7 @gmail.com

Uswatun Hasanah
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Indonesia

Email: uswatun@uinsyahada.ac.id

*Corresponding Author

Article History
Received: December 23, 2025 | Accepted: January 16, 2026 \ Published: January 30, 2026
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

Abstract: Maslahah constitutes a fundamental principle in Islamic law, functioning not only as a
legal objective but also as a source and method of legal reasoning. This article revisits the
concept of maslahah, with particular attention to maslahah mursalah as a basis for ijtihad in
situations where no explicit textual evidence is available, and examines its relationship with
magqasid al-syari’ah. Through an analytical review of the thought of classical and modern
scholars such as al-Ghazali, Abd al-Wahhab Khallaf, and Najm al-Din al-Thufi, this study
demonstrates a spectrum of approaches to maslahah, ranging from restrictive to more
progressive interpretations. Furthermore, the classification of maslahah into three levels:
dartriyyah, hdjiyyah, and tahsiniyyah, highlights its crucial role in maintaining the relevance,
flexibility, and normative orientation of Islamic law amid social change. This article argues that
maslahah is not merely a complementary element in Islamic legal theory, but a central
instrument in realizing public welfare and safeguarding the higher objectives of the sharia.
Keywords: Maslahah; Magqasid al-Syart’ah; Islamic Law; Maslahah Mursalah; Ijtihad

Abstrak: Maslahah merupakan salah satu prinsip fundamental dalam hukum Islam yang
berfungsi tidak hanya sebagai tujuan hukum, tetapi juga sebagai sumber dan metode dalam
penalaran hukum Islam. Artikel ini mengkaji kembali konsep maslahah, khususnya maslahah
mursalah, sebagai dasar ijtihad dalam situasi ketika tidak ditemukan dalil tekstual yang eksplisit,
serta keterkaitannya dengan magqasid al-syari’ah. Melalui analisis pemikiran para ulama usil al-
figh seperti al-Ghazali, Abdul Wahhab Khallaf, dan Najm al-Din al-Thufi, kajian ini menunjukkan
adanya spektrum pendekatan terhadap maslahah, mulai dari pendekatan restriktif hingga
progresif. Selanjutnya, klasifikasi maslahah ke dalam tiga tingkatan: daruriyyah, hajiyyah, dan
tahsiniyyah yang menegaskan perannya dalam menjaga relevansi, fleksibilitas, dan orientasi
normatif hukum Islam di tengah dinamika perubahan sosial. Kajian ini menegaskan bahwa
maslahah bukan sekadar unsur pelengkap dalam hukum Islam, melainkan instrumen penting
dalam mewujudkan kemaslahatan umat dan menjaga tujuan-tujuan syariat.

Kata kunci: Maslahah; Maqasid al-Syari’ah; Hukum Islam; Maslahah Mursalah; Ijtihad

@ Copyright (c) 2026 by Al-Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah
e dan Hukum Islam




Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

Pendahuluan

Semua hukum yang ditetapkan Allah Swt kepada hamba-Nya, baik berupa
perintah maupun larangan, pada hakikatnya mengandung kemaslahatan, baik yang
dapat dirasakan secara langsung maupun tidak langsung, serta yang berdampak segera
atau pada masa mendatang.! Misalnya perintah shalat yang tidak hanya berfungsi
sebagai sarana peneguhan agama, tetapi juga menghadirkan ketenangan jasmani dan
rohani bagi pelakunya.2 Maka dari itu, kajian tentang maslahah merupakan salah satu
tema penting yang senantiasa mendapatkan perhatian serius dalam studi hukum Islam,
karena seluruh ketentuan hukum syariat pada akhirnya bermuara pada upaya
mewujudkan kemaslahatan. Hampir tidak ditemukan satu pun ketentuan hukum Allah
Swt yang terlepas dari nilai maslahah. Bahkan dapat dikatakan bahwa maslahah
merupakan kunci untuk memahami maksud dan pesan normatif yang terkandung dalam
nash-nash syar’i.3

Sejalan dengan pandangan tersebut, Sulthon menegaskan bahwa dalam
pemikiran hukum Islam, maslahah merupakan “napas” dan “jiwa” hukum Islam itu
sendiri. Menurutnya, ketentuan hukum yang mengabaikan nilai-nilai kemaslahatan
justru berpotensi menegasikan fungsi hukum Islam sebagai pedoman hidup umat
manusia.* Oleh karena itu, agar hukum Islam tetap dinamis, progresif, dan akomodatif
terhadap perkembangan peradaban, maslahah harus dijadikan acuan utama dalam
proses istinbat al-ahkam.5 Pandangan ini menegaskan bahwa keberlangsungan dan
vitalitas hukum Islam sangat ditentukan oleh kemampuannya dalam merespons realitas

sosial melalui pendekatan kemaslahatan.

1 Darmawati, Filsafat Hukum Islam, ed. Marhaeni Saleh (Makassar: Fakultas Ushuluddin & Filsafat UIN
Alauddin Makassar, 2019).

Z Janine Owens, “Islamic Prayer (Salat) and Health,” in Contemporary Islamic Perspectives in Public Health,
ed. Basil H. Aboul-Enein et al. (Cambridge: Cambridge University Press, 2025), 25-30,
https://doi.org/10.1017/9781009231268.004.

3 Zahrul Mubarrak et al., “The Urgency of the Islamic Law and Contemporary Societal Challenges: The
Flexibility of Al-Maslahah in Determining the Hierarchy of Maqasid Al-Shari‘ah,” EL-Usrah: Jurnal Hukum
Keluarga 8,no. 1 (2025): 344-65, https://doi.org/10.22373 /ujhk.v8i1.27096.

4 Mohammad Sulthon, “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam Pembaruan Hukum
Islam,” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 25, no. 1 (2022): 59-70,
https://doi.org/10.15642/alganun.2022.25.1.59-70.

5 M. Sulthon, Imam Syafi’i, and Auliya Ghazna Nizami, “Contemporary Figh in Indonesia: The Dynamics of
[stinbat Al-Ahkam at Ma’had Aly Salafiyah Shafi’iyah Sukorejo Situbondo,” AHKAM : Jurnal llmu Syariah 24,
no. 1(2024): 119-34, https://doi.org/10.15408/ajis.v24i1.32174.

2 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

Dalam konteks problematika hukum kontemporer, Syafii dan Hamidah
mengemukakan bahwa banyak persoalan sosial yang mengandung nilai kemaslahatan
dan merupakan kebutuhan nyata manusia, namun tidak ditemukan legitimasi eksplisit,
baik dalam bentuk afirmasi maupun penolakan, di dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Kondisi
inilah yang kemudian melahirkan kebutuhan terhadap penerapan prinsip maslahah
mursalah sebagai dasar penetapan hukum.® Penelitian mereka menunjukkan bahwa
pendekatan ini bukanlah inovasi baru, melainkan telah dipraktikkan oleh para ulama
klasik maupun modern sebagai solusi metodologis untuk menjawab persoalan hukum
yang tidak terjangkau oleh dalil tekstual secara langsung.

Perdebatan mengenai kedudukan maslahah mursalah dalam istinbat hukum
semakin tampak dalam kajian Usman yang membandingkan pemikiran Najm al-Din al-
Thufi dan Yusuf al-Qaradhawi. Al-Thufi berpandangan bahwa maslahah memiliki posisi
yang sangat kuat dalam penalaran hukum, bahkan dapat mendahului nash dalam
kondisi tertentu melalui mekanisme takhsis dan bayan. Pandangan ini berangkat dari
asumsi bahwa seluruh ketentuan nash pada dasarnya mengandung kemaslahatan.
Sebaliknya, al-Qaradhawi menolak kemungkinan mendahulukan maslahah atas nash
secara mutlak. Menurutnya, penerapan maslahah mursalah tidak boleh bertentangan
dengan dalil tekstual, karena hal tersebut berimplikasi pada penghapusan hukum-
hukum Allah dan menempatkan rasio manusia di atas wahyu. Namun demikian, al-
Qaradhawi mengindikasikan bahwa pandangan al-Thufi dapat dipahami dalam batasan
maslahah dartriyyah, terutama karena al-Thufi mengecualikan wilayah ibadah dan
ketentuan-ketentuan yang bersifat ta’abbudi.”

Selain itu, dalam rangka menghindari subjektivitas dan relativitas dalam
penerapan maslahah, al-Syatibi merumuskan sejumlah kriteria sebagai tolok ukur
validitas kemaslahatan. Kriteria tersebut meliputi kesesuaian maslahah dengan tujuan

legislasi syariat (magasid al-syari’ah), sifatnya yang rasional dan pasti, serta

6 Imam Syafi'i and Tutik Hamidah, “Maslahah Controvers As Sources, Methods and Objectives
(Comparative Analysis Study of The Four Madhhab),” Al-'Adalah: Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 7, no. 1
(2022): 19-38, https://doi.org/10.31538/adlh.v7i1.1642.

7 Moh Usman, “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi Dan Al-
Qaradhawi,” Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 8, no. 1 (2020): 82-98,
https://doi.org/10.30868/am.v8i1.708.

3 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

orientasinya pada perlindungan kebutuhan esensial dan penghilangan kesulitan.?
Formulasi al-Syatibi ini menunjukkan bahwa maslahah tidak dapat dipahami secara
bebas tanpa kendali normatif, melainkan harus ditempatkan dalam kerangka tujuan
Syariat.

Berdasarkan tinjauan terhadap berbagai kajian tersebut, tampak bahwa
meskipun para ulama dan sarjana kontemporer memiliki perbedaan dalam
memformulasikan dan memposisikan maslahah, mereka sepakat mengenai
signifikansinya dalam menjaga relevansi hukum Islam. Namun demikian, kajian-kajian
sebelumnya cenderung memusatkan perhatian pada aspek maslahah sebagai tujuan,
sumber, atau metode secara parsial. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya meninjau
kembali maslahah secara komprehensif sebagai sumber, metode, dan tujuan hukum
Islam. Dengan pendekatan tersebut, penelitian ini hendak menegaskan bahwa
adaptabilitas dan nilai positif hukum Islam sangat bergantung pada sejauh mana nilai-
nilai kemaslahatan dapat dikontekstualisasikan dan dibumikan dalam kehidupan sosial
umat manusia, serta dijadikan acuan utama dalam proses ijtihad dan istinbat al-ahkam.

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaan yang bertumpu pada
penelusuran dan analisis sumber-sumber tertulis yang relevan dengan objek kajian.
Data dikumpulkan melalui buku-buku klasik dan kontemporer, artikel jurnal ilmiah,
serta publikasi akademik terpercaya yang diperoleh dari basis data daring dan laman
jurnal. Fokus utama penelusuran pustaka diarahkan pada kajian-kajian terdahulu yang
membahas konsep maslahah dalam hukum Islam, baik dari perspektif teoritis maupun
metodologis.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif,
dengan tujuan untuk memahami dan menginterpretasikan data secara mendalam
melalui analisis deskriptif-analitis. Data yang telah dikumpulkan selanjutnya diolah
melalui tahapan penelitian kepustakaan, yang meliputi pengumpulan sumber, klasifikasi

data, penelaahan kritis terhadap argumentasi para ulama dan sarjana, serta sintesis

8 Dede Nurwahidah, Yadi Janwari, and Dedah Jubaedah, “Konsep Pemikiran Ekonomi Dan Magqashid
Syariah Perspektif Imam Al-Syathibi,” MAMEN: Jurnal Manajemen 3, no. 3 (2024): 175-89,
https://doi.org/10.55123 /mamen.v3i3.3918.

4 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

konsep yang relevan dengan fokus penelitian.” Dengan pendekatan ini, hasil penelitian
disajikan dalam bentuk uraian naratif yang sistematis untuk menjelaskan posisi

maslahah sebagai sumber, metode, dan tujuan hukum Islam.

Posisi Epistemologis Maslahah sebagai Sumber Hukum Islam

Dalam kerangka epistemologi hukum Islam, al-Ghazali menempatkan istislah atau
maslahah mursalah sebagai metode penalaran hukum yang memiliki validitas di bawah
qiyas, namun tetap diakui keberadaannya dalam proses istinbat al-ahkam. Al-Ghazali
mengelompokkan istislah bersama istihsan sebagai bagian dari apa yang ia sebut usul al-
mafhtumah, yakni prinsip-prinsip penalaran yang tidak sepenuhnya bertumpu pada dalil
tekstual, melainkan pada pertimbangan rasional dan kebijaksanaan manusia. Meskipun
demikian, al-Ghazali tidak menolak maslahah secara mutlak, melainkan menetapkan
batasan-batasan ketat agar penggunaannya tidak terlepas dari tujuan dan kerangka
normatif syariat.10

Secara konseptual, maslahah mursalah memiliki beberapa unsur pokok, antara
lain yaitu:

1. Maslahah dipahami sebagai sesuatu yang secara rasional dinilai membawa
kebaikan atau mencegah keburukan bagi manusia.

2. Kebaikan atau keburukan tersebut harus sejalan dengan magqasid al-syari’ah.

3. Kemaslahatan tersebut tidak memperoleh legitimasi eksplisit dari nash, baik
berupa perintah maupun larangan, sehingga penetapannya sepenuhnya
bergantung pada pertimbangan rasional yang terarah oleh tujuan syariat.
Landasan yuridis penerapan maslahah mursalah sebagai sumber hukum

sekunder terutama bersifat rasional (dalil ‘aqli). Salah satu argumen historis yang sering
dikemukakan adalah praktik para sahabat dalam menghimpun Al-Qur’an ke dalam satu
mushaf pada masa Khalifah Abu Bakr. Tindakan ini dilakukan demi menjaga keutuhan

Al-Qur’an dari kemungkinan hilang, meskipun tidak ditemukan perintah eksplisit dari

9 Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian Kualitatif, ed. Meyniar Albina (Bandung: CV. Harfa Creative,
2023).

10 Yeni Mafiah and Tri Wahyu Hidayati, “The Significance of Al-Ghazali’'s Maslahah Concept to the
Development of Usul Figh and Islamic Law,” AN NUR: Jurnal Studi Islam 15, no. 1 (2023): 34-48,
https://doi.org/10.37252 /annur.v15i1.444.

5 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

Nabi Muhammad saw.!! Praktik tersebut menunjukkan bahwa para sahabat telah
menerapkan prinsip maslahah mursalah secara substantif, meskipun istilah tersebut
belum dirumuskan secara teknis pada masa itu.

Selain itu, para sahabat memahami bahwa setiap ketetapan hukum syariat pada
dasarnya diarahkan untuk merealisasikan tujuan-tujuan syara’ (al-ahkam tabi’ah li
magqasid al-syari’ah).12 Mengabaikan kemaslahatan berarti mengabaikan tujuan legislasi
itu sendiri, yang pada akhirnya berimplikasi pada pembatalan fungsi hukum. Oleh
karena itu, berpegang pada maslahah dipandang sebagai suatu keharusan normatif
selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat.

Argumen lain yang menguatkan posisi maslahah mursalah adalah sifat
kemaslahatan yang dinamis dan kontekstual. Kemaslahatan senantiasa berubah seiring
dengan perubahan kondisi sosial, budaya, dan kebutuhan manusia. Apabila hukum Islam
hanya terpaku pada dalil-dalil tekstual yang eksplisit tanpa merespons perkembangan
kemaslahatan, maka hukum akan kehilangan daya adaptifnya. Sikap semacam ini jelas
tidak sejalan dengan tujuan legislasi syariat yang menghendaki kemudahan,
kemanfaatan, dan penghilangan kesulitan bagi manusia.13

Meskipun demikian, al-Ghazali menegaskan bahwa maslahah mursalah hanya
dapat dijadikan dalil dalam istinbat hukum apabila memenuhi sejumlah persyaratan
ketat, yakni: 14

1. Kemaslahatan tersebut harus berada pada tingkat kebutuhan pokok (dartriyyat),
yaitu berkaitan langsung dengan perlindungan lima unsur utama (al-usul al-
khamsah): agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

2. Kemaslahatan tersebut harus bersifat pasti (qat’l), bukan sekadar dugaan atau
spekulasi (zanni).

3. Kemaslahatan harus bersifat universal dan kolektif, bukan parsial atau individual.

11 Amiruddin Aminullah, “Urgensi Maslahat Dalam Pengembangan Hukum Islam,” Dirasat Islamiah: Jurnal
Kajian Keislaman 2, no. 2 (2021): 67-88, https://doi.org/10.5281/zenodo.5313875.

12 Muhammad Yusron, “Penalaran Rasional Dan Maslahah: Ijtihad Umar Ibn Al-Khattab Pada Kasus-Kasus
Kewarisan Islam,”  JIL:  Journal of  Islamic Law 2, no. 2 (2021): 197-223,
https://doi.org/10.24260/jil.v2i2.327.

13 Muhammad Harfin Zuhdi and Mohamad Abdun Nasir, “Al-Mashlahah and Reinterpretation of Islamic
Law in Contemporary Context,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (2024): 1818-
39, https://doi.org/10.22373 /sjhk.v8i3.24918.

14 Mafiah and Hidayati, “The Significance of Al-Ghazali’'s Maslahah Concept to the Development of Usul
Figh and Islamic Law.”

6 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

4. Kemaslahatan tersebut harus sejalan dan tidak bertentangan dengan tujuan
legislasi hukum Islam.

Dengan demikian, istislah merupakan konsep pemikiran hukum Islam yang
menjadikan kemaslahatan manusia yang tidak terikat oleh legitimasi tekstual sebagai
sumber hukum sekunder. Secara historis, kemunculan metode maslahah mursalah tidak
dapat dilepaskan dari interaksi antara ajaran Islam dan realitas sosial yang terus
berkembang. Kompleksitas problem sosial yang tidak seluruhnya terakomodasi dalam
nash Al-Qur'an dan Sunnah menuntut adanya mekanisme penalaran hukum yang
responsif dan kontekstual. Dalam kerangka inilah maslahah mursalah berfungsi sebagai
jembatan epistemologis antara teks wahyu dan realitas empiris, sekaligus menegaskan
bahwa tujuan utama hukum Islam adalah mewujudkan kemaslahatan dan mencegah

kemafsadatan dalam kehidupan manusia.

Maslahah sebagai Kerangka Metodologis dalam Penalaran Hukum Islam
Dalam kajian metodologi hukum Islam, maslahah berperan sebagai kerangka
penalaran yang memungkinkan hukum untuk responsif terhadap kebutuhan dan
kepentingan manusia. Menurut Jumantoro dan Arifin, istilah maslahah berasal dari
bahasa Arab dan secara sederhana dapat dipahami sebagai hal yang membawa
kemanfaatan bagi manusia. Dalam arti luas, maslahah mencakup segala hal yang
mendorong kebaikan atau mencegah kerusakan, baik secara individu maupun kolektif.15
Abdul Wahab Khallaf menekankan perlunya kehati-hatian dalam berhujjah
dengan maslahah mursalah. Menurutnya, tasyri’ (legislasi) bukanlah sarana untuk
menuruti keinginan nafsu semata, sehingga terdapat tiga syarat penting agar maslahah
dapat dijadikan dasar penalaran hukum:16
1. Maslahah hakiki, bukan wahamiah, yaitu maslahah harus bersifat nyata dan
dapat diwujudkan, bukan sekadar angan-angan atau harapan semu. Misalnya,
dilema mengenai pencabutan hak seorang suami untuk memutuskan cerai agar
diberikan kepada hakim merupakan contoh situasi di mana maslahah harus

bersifat praktis dan terukur.

15 Usman, “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi Dan Al-Qaradhawi.”
16 Aminullah, “Urgensi Maslahat Dalam Pengembangan Hukum Islam.”

7 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

2. Kemaslahatan bersifat umum, bukan pribadi, yaitu setiap hukum syariat harus
mendatangkan manfaat atau menghilangkan kemudaratan bagi masyarakat
secara luas, bukan hanya individu tertentu.

3. Keselarasan dengan prinsip nash dan ijmak. Maslahah tidak boleh bertentangan
dengan prinsip yang telah digariskan oleh nash atau ijmak. Misalnya, tidak sah
menyamakan hak laki-laki dan perempuan dalam warisan jika hal tersebut
bertentangan dengan nash. Karena kemaslahatan yang bertentangan dengan
nash dianggap batal.

Pandangan al-Thufi menegaskan bahwa maslahah mursalah merupakan
instrumen untuk menjaga magqasid al-syari’‘ah dengan menghilangkan kerusakan bagi
manusia. Allah mengutus para rasul untuk kemaslahatan umat, sehingga hukum yang
dibuat harus selaras dengan prinsip tersebut. Al-Thufi juga menekankan fleksibilitas
hukum, yang mana ijmak dan nash terkadang tidak sepenuhnya sesuai dengan
kemaslahatan.l” Apabila mengikuti nash atau ijmak menimbulkan kerusakan, maka
prioritas diberikan kepada Maslahah, dengan mekanisme bayan dan takhsis untuk
menyesuaikan hukum dengan kondisi aktual. Landasan hukum ini diperkuat oleh kaidah
fikih, “la darara wa la dirar,” yang menegaskan pentingnya mencegah kerusakan dan
mewujudkan kemaslahatan.18

Sebaliknya, al-Qaradhawi menolak pandangan yang menempatkan maslahah di
atas nash. Menurutnya, mendahulukan maslahah atas nash sama dengan meniadakan
hukum Allah dan meyakini bahwa pertimbangan manusia lebih baik. Al-Qaradhawi
menekankan bahwa maslahah mursalah hanya dapat diterapkan jika tidak bertentangan
dengan nash, dan dalam praktiknya, pengecualian al-Thufi terhadap masalah ibadah dan
ukuran-ukuran tertentu menunjukkan bahwa prioritas maslahah hanya berlaku pada
kasus yang bersifat daririyyah (kebutuhan pokok).1?

Dengan demikian, maslahah dalam kerangka metodologis berfungsi sebagai
pedoman fleksibel bagi para mujtahid untuk menafsirkan dan menerapkan hukum Islam

secara kontekstual. Maslahah mursalah memungkinkan hukum Islam tetap adaptif

17 Munadi Munadi and Budi Iswanto, “The Concept Maslahah of Najamuddin Al Tufi and It’s Relevance of
Sharia  Business,” IQTISHODUNA: Jurnal Ekonomi Islam 9, mno. 2 (2020): 153-66,
https://doi.org/10.36835/iqtishoduna.v9i2.526.

18 Duski Ibrahim, Al-Qawa’id Al-Fighiyyah (Kaidah-Kaidah Figih), 1st ed. (Palembang: Noerfikri, 2019).

19 Usman, “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi Dan Al-Qaradhawi.”

8 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

terhadap perubahan sosial, sambil tetap berlandaskan prinsip-prinsip nash dan magqasid

al-syart’ah.

Dimensi Teleologis Maslahah sebagai Tujuan Hukum Islam

Dalam perspektif usil al-figh, maslahah umumnya dibagi ke dalam beberapa
tingkat yang mencerminkan maqasid al-syari’ah. Secara garis besar, maslahah terdiri
atas tiga kategori utama:

1. Maslahah Dartriyyah adalah kebutuhan pokok yang wajib dijaga untuk
memastikan kelangsungan hidup manusia dan tegaknya prinsip dasar syariat (al-
usul al-khamsah), yang meliputi menjaga agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs),
akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Selain itu, Al-
Qarafi menambahkan satu prinsip lagi, yaitu memelihara kehormatan diri (hifz
al-‘ird), meskipun penambahan ini masih menjadi perdebatan di kalangan para
ulama.

2. Maslahah Hajiyyah adalah kebutuhan yang bersifat penunjang dan bertujuan
memudahkan kehidupan manusia serta mencegah kesulitan, tanpa mengancam
prinsip dasar syariat.

3. Maslahah Tahsiniyyah, adalah kemaslahatan yang bersifat pelengkap, untuk
menyempurnakan kehidupan manusia dan meningkatkan kualitas hidup, tetapi
bukan menjadi dasar mandiri dalam penetapan hukum. Maslahah pada tingkat
ini, jika tidak didukung oleh prinsip dasar (al-asl), berpotensi jatuh pada
spekulasi (al-ra’y) atau hanya menjadi bentuk istihsan, sedangkan bila didukung
oleh al-asl, ia dapat diterapkan melalui giyas.20
Pada Maslahah tingkat darturiyyah, terdapat tiga kriteria penting yang harus

dipenuhi agar dapat dijadikan tujuan hukum, yaitu bersifat dartriyyah karena
menyangkut kebutuhan pokok yang esensial bagi kehidupan manusia, bersifat gat’iyyat

karena bersifat pasti dan tidak didasarkan pada dugaan semata, serta bersifat kulliyyat

20 Muhammad Nazir Alias et al., “The Position of Magasid Al-Shariah within Islamic Legal Sources: A
Comprehensive Analysis,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 9, no. 2 (2025): 937-64,
https://doi.org/10.22373/sjhk.v9i2.26659.

9 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

karena berlaku secara universal dan ditujukan untuk kepentingan kolektif, bukan
kepentingan individu.2!

Penerapan prinsip teleologis maslahah dapat dilihat dalam berbagai kasus sosial
yang nyata dalam kehidupan masyarakat. Prinsip ini menekankan bahwa tujuan hukum
tidak hanya berpegang pada teks semata, tetapi juga mempertimbangkan kemanfaatan
dan dampak yang lebih luas bagi kemaslahatan umum.

Dalam kasus pembebasan tanah untuk kepentingan umum, nash memang
menetapkan hak milik individu yang harus dihormati. Namun, apabila tanah tersebut
diperlukan untuk pembangunan fasilitas publik seperti irigasi atau waduk demi
meningkatkan produktivitas pertanian dan kesejahteraan masyarakat, pemerintah
dapat melakukan pembebasan tanah dengan memberikan ganti rugi yang seimbang. Hal
ini menunjukkan adanya keseimbangan antara perlindungan hak individu dan
kepentingan umum.22

Contoh lain terlihat dalam penerapan hukum gishas. Meskipun nash menetapkan
qishas sebagai hukuman bagi pembunuhan, penerapannya bersifat kontekstual.
Pembunuhan yang dilakukan dalam rangka membela diri atau mempertahankan
kehormatan tidak dikenai gishas. Demikian pula, tindakan pembunuhan yang dilakukan
oleh orang gila yang membahayakan orang lain dapat dipertimbangkan dengan
pendekatan maslahah, sehingga hukum tidak diterapkan secara kaku.?3

Prinsip maslahah juga relevan dalam menilai perbuatan fasad atau kerusakan,
seperti dalam kasus merokok. Jika pelarangan dilakukan secara total dengan menutup
pabrik rokok, maka dampak sosial berupa pengangguran dan potensi meningkatnya
kriminalitas perlu diperhitungkan.24 Oleh karena itu, kemaslahatan hukum tidak hanya
menilai bahaya kesehatan secara parsial, tetapi juga mempertimbangkan keseimbangan

antara risiko kesehatan dan konsekuensi sosial yang ditimbulkan.

21 Syafi’i and Hamidah, “Maslahah Controvers As Sources, Methods and Objectives (Comparative Analysis
Study of The Four Madhhab).”

22 Musleh Harry and Imam Sukadi, “The Authority of Local Governments in Land Arrangement and
Management Perspective of Maslahah Theory,” Budapest International Research and Critics Institute-
Journal (BIRCI-Journal) 5, no. 1 (2022): 5788-97, https://doi.org/10.33258/birci.v5i1.4287.

23 Zul Fahmi et al., “Criminal Law and Islamic Perspectives on The Death Penalty in Parental Murder
Cases,” Walisongo Law Review (Walrev) 7, no. 2 (2025): 195-214,
https://doi.org/10.21580/walrev.2025.7.2.28829.

24 Iswahyudi Iswahyudi, “The Maslahat Epistemology in Cigarette Law,” Justicia Islamica 17, no. 2 (2020):
243-60, https://doi.org/10.21154 /justicia.v17i2.1970.

10 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

Dalam kasus zihar, nash diturunkan untuk meluruskan praktik jahiliyah yang
berkembang di masyarakat Arab pada masa itu. Namun, dalam konteks Indonesia,
praktik zihar tidak dikenal dalam budaya lokal. Oleh karena itu, hukum zihar tidak
memiliki relevansi sosial dan tidak perlu dimasukkan ke dalam sistem perundang-
undangan perkawinan, karena tidak membawa kemaslahatan yang nyata bagi
masyarakat setempat.2>

Dari contoh-contoh tersebut, jelas bahwa penerapan maslahah sebagai tujuan
hukum Islam bersifat kontekstual dan teleologis. Meskipun hukum syariat bersifat
universal, ia harus tetap menyesuaikan diri dengan realitas sosial masyarakat.26 Dengan
demikian, kajian ulang terhadap produk hukum adalah langkah penting untuk menjaga
relevansi, keberlanjutan, dan fleksibilitas hukum Islam dalam menghadapi perubahan

sosial.

Analisis Kritis terhadap Fungsi Maslahah dalam Hukum Islam Kontemporer
Sebagai sumber hukum sekunder, maslahah mursalah memberi ruang bagi ulama
untuk melakukan ijtihad ketika tidak ditemukan dalil eksplisit.2” Namun, dalam praktik
kontemporer muncul sejumlah tantangan, antara lain subjektivitas dalam menilai
kemaslahatan, karena persepsi tentang apa yang bermanfaat bagi masyarakat dapat
berbeda antar individu, lembaga, atau negara, terutama dalam isu teknologi dan
bioetika.?8 Selain itu, masih kuatnya ketergantungan pada nash membuat sebagian
praktisi hukum Islam membatasi penggunaan maslahah hanya pada wilayah yang secara
eksplisit sejalan dengan teks, sehingga fleksibilitasnya belum dimanfaatkan secara
optimal. Tantangan lain datang dari globalisasi dan pluralitas masyarakat modern yang

menuntut maslahah mempertimbangkan norma hukum internasional dan hak asasi

25 Azmi Siradjudin and Ibnu Akbar Maliki, “Zhihar Contextualization in Indonesia: An Anthropo-Linguistic
Study,” Al-’Adalah 19, no. 2 (2022): 245-60, https://doi.org/10.24042 /adalah.v19i2.14040.

26 Muhammad Harfin Zuhdi and Mohamad Abdun Nasir, “Al-Mashlahah and Reinterpretation of Islamic
Law in Contemporary Context,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (2024): 1818-
39, https://doi.org/10.22373 /sjhk.v8i3.24918.

27 Sulthon, “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam Pembaruan Hukum Islam.”

28 Zulfahmi Zulfahmi, Asrofi Asrofi, and Suroto Suroto, “A Review of Islamic Law on the Practice of"
Tumpang Rahim" Based on Maqasid Al-SyarT’ah and Contemporary Scholars,” MAQASIDI: Jurnal Syariah
Dan Hukum 4, no. 2 (2024): 231-46, https://doi.org/10.47498 /maqasidi.v4i2.3544.

11 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

manusia di samping hukum lokal.2?

Sebagai metode penalaran hukum, maslahah berfungsi sebagai kerangka analitis
dalam proses istinbat al-ahkam.3° Dalam konteks modern, maslahah berperan penting
dalam menyelaraskan hukum dengan kemaslahatan sosial, misalnya dalam persoalan
hukum warisan dan perlindungan hak-hak minoritas agar tidak menimbulkan kerugian
sosial.31 Maslahah juga membantu mencegah konflik antara hukum dan moral dengan
cara menjembatani ketegangan antara teks hukum dan kebutuhan masyarakat, seperti
dalam isu industri rokok, lingkungan hidup, dan kesehatan publik.32 Meski demikian,
penerapannya tetap memiliki batasan metodologis, karena menurut al-Qaradhawi,
maslahah tidak boleh bertentangan dengan nash, sehingga diperlukan penilaian rasional
yang disertai data empiris agar keputusan hukum tetap sahih secara syar’i.33

Sebagai tujuan hukum Islam, maslahah menjadikan hukum Islam bersifat
fleksibel, relevan, dan humanis. Dalam konteks kekinian, konsep maslahah perlu
diperluas untuk mencakup isu-isu baru seperti perkembangan teknologi, kesehatan
masyarakat, dan keadilan sosial. Penerapan hukum juga harus menjaga keseimbangan
antara universalitas syariat dan kondisi lokal, sebagaimana terlihat dalam kasus zihar di
Indonesia yang tidak memiliki relevansi sosial karena tidak dikenal dalam budaya
setempat.3* Pada akhirnya, tujuan hukum Islam adalah mewujudkan kesejahteraan dan
keadilan bagi manusia sebagai bentuk rahmatan lil ‘alamin, yang dalam praktik
kontemporer menuntut integrasi antara etika, hukum, dan kebijakan publik.

Berdasarkan kajian empiris dan historis, maslahah tetap merupakan instrumen

29 Tarmizi Tahir and Syeikh Hasan Abdel Hamid, “Maqasid Al-Syari’ah Transformation in Law
Implementation for Humanity,” International Journal Ihya’ 'Ulum Al-Din 26, no. 1 (2024): 119-31,
https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20248.

30 Sulthon, Syafi'i, and Nizami, “Contemporary Figh in Indonesia: The Dynamics of Istinbat Al-Ahkam at
Ma’had Aly Salafiyah Shafi'iyah Sukorejo Situbondo.”

31 Muhammad Al Fadli, Syafruddin Syam, and Muhammad Syukri Albani Nasution, “Comparative Study of
Inheritance Rights In Islam And Civil Law: Analysis of Mashlahah and Maqgashid Al-Syari‘ah,” Jurnal IImiah
Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi Dan Keagamaan 8, no. 1 (2024): 154,
https://doi.org/10.29300/mzn.v8i1.2759.

32 Arkin Haris et al., “Eco-Maqasid in Climate Change Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the
Philosophy of Islamic Law,” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 18, no. 2 (2024): 219-36,
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652; Zulfahmi, Asrofi, and Suroto, “A Review of Islamic Law on
the Practice of" Tumpang Rahim" Based on Magasid Al-Syari’ah and Contemporary Scholars”; [swahyudi,
“The Maslahat Epistemology in Cigarette Law.”

33 Usman, “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi Dan Al-Qaradhawi.”

34 Siradjudin and Maliki, “Zhihar Contextualization in Indonesia: An Anthropo-Linguistic Study.”

12 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

penting dalam menjaga adaptivitas hukum Islam terhadap perubahan sosial. Oleh
karena itu, para praktisi hukum Islam kontemporer perlu memperkuat mekanisme
evaluasi maslahah melalui penggunaan data empiris, analisis rasional, serta dialog
antar-ulama agar keputusan hukum tidak hanya sahih secara syar’i, tetapi juga relevan
secara sosial. Penelitian lanjutan juga diperlukan untuk mengembangkan model
penerapan maslahah dalam sistem hukum nasional, terutama dalam merespons isu-isu
baru yang belum diatur secara eksplisit dalam nash.

Secara kritis dapat disimpulkan bahwa fungsi maslahah dalam hukum Islam
kontemporer bersifat dinamis dan multidimensional, mencakup perannya sebagai
sumber hukum, metode analisis, dan tujuan akhir hukum. Agar tetap relevan, maslahah
harus dipahami secara kontekstual, dipadukan dengan prinsip-prinsip universal syariat,

dan disesuaikan dengan kebutuhan masyarakat modern.

Kesimpulan

Kajian ini menegaskan bahwa maslahah memainkan peran sentral dalam hukum
[slam, baik sebagai sumber, metode, maupun tujuan hukum. Sebagai sumber, maslahah
mursalah memungkinkan hukum Islam tetap adaptif ketika dalil eksplisit tidak tersedia.
Sebagai metode, maslahah memberikan kerangka analitis untuk istinbat al-ahkam,
menjaga keseimbangan antara nash dan realitas sosial, serta mencegah pertentangan
antara hukum dan kebutuhan masyarakat. Sebagai tujuan, maslahah memastikan hukum
Islam bersifat humanis, fleksibel, dan relevan dengan dinamika sosial, sehingga nilai
kemaslahatan dapat dirasakan secara nyata oleh umat manusia.

Secara kritis, penerapan maslahah dalam konteks kontemporer menuntut
keseimbangan antara prinsip universal syariat dan kondisi lokal masyarakat. Praktisi
hukum Islam perlu mengintegrasikan analisis empiris, rasionalitas, dan dialog antar-
ulama agar maslahah tetap menjadi instrumen hukum yang sahih, relevan, dan
bermanfaat. Dengan demikian, maslahah bukan hanya pelengkap hukum, melainkan
fondasi yang menjamin eksistensi, adaptabilitas, dan keberlanjutan hukum Islam di

tengah perubahan sosial yang terus berkembang.

13 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

Daftar Pustaka

Alias, Muhammad Nazir, Muhammad Najib Abdullah, Mohd Farihal Osman, Nor Faizah
Ismail, and Mohd Sham Kamis. “The Position of Maqasid Al-Shariah within Islamic
Legal Sources: A Comprehensive Analysis.” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan
Hukum Islam 9, no. 2 (2025): 937-64. https://doi.org/10.22373/sjhk.v9i2.26659.

Aminullah, Amiruddin. “Urgensi Maslahat Dalam Pengembangan Hukum Islam.” Dirasat
Islamiah:  Jurnal  Kajian  Keislaman 2, no. 2  (2021): 67-88.
https://doi.org/10.5281/zenodo0.5313875.

Darmawati. Filsafat Hukum Islam. Edited by Marhaeni Saleh. Makassar: Fakultas
Ushuluddin & Filsafat UIN Alauddin Makassar, 2019.

Fadli, Muhammad Al, Syafruddin Syam, and Muhammad Syukri Albani Nasution.
“Comparative Study of Inheritance Rights In Islam And Civil Law: Analysis of
Mashlahah and Magqashid Al-Syari‘ah.” Jurnal Ilmiah Mizani: Wacana Hukum,
Ekonomi Dan Keagamaan 8, no. 1 (2024): 154.
https://doi.org/10.29300/mzn.v8i1.2759.

Fahmi, Zul, Muhammad Sangidun, Achmad Faiq Ramadhan, and Muhammad Roihan
Qowima. “Criminal Law and Islamic Perspectives on The Death Penalty in Parental
Murder Cases.” Walisongo Law Review (Walrev) 7, no. 2 (2025): 195-214.
https://doi.org/10.21580/walrev.2025.7.2.28829.

Haris, Arkin, Aris Widodo, Irma Dwi Tantri, and Siti Sarah. “Eco-Magasid in Climate
Change Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of Islamic Law.”
Al-Manahij:  Jurnal Kajian Hukum Islam 18, no. 2 (2024): 219-36.
https://doi.org/10.24090 /mnh.v18i2.10652.

Harry, Musleh, and Imam Sukadi. “The Authority of Local Governments in Land
Arrangement and Management Perspective of Maslahah Theory.” Budapest
International Research and Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal) 5, no. 1 (2022):
5788-97. https://doi.org/10.33258 /birci.v5i1.4287.

Ibrahim, Duski. Al-Qawa’id Al-Fighiyyah (Kaidah-Kaidah Fiqih). 1st ed. Palembang:
Noerfikri, 2019.

Iswahyudi, Iswahyudi. “The Maslahat Epistemology in Cigarette Law.” Justicia Islamica
17,no. 2 (2020): 243-60. https://doi.org/10.21154 /justicia.v17i2.1970.

Mafiah, Yeni, and Tri Wahyu Hidayati. “The Significance of Al-Ghazali’s Maslahah
Concept to the Development of Usul Figh and Islamic Law.” AN NUR: Jurnal Studi
Islam 15, n0.1 (2023): 34-48. https://doi.org/10.37252 /annur.v15i1.444.

Mubarrak, Zahrul, Imran Abu Bakar, Muslem Hamdani, Musrizal Musrizal, and
Khalilullah Khalilullah. “The Urgency of the Islamic Law and Contemporary Societal
Challenges: The Flexibility of Al-Maslahah in Determining the Hierarchy of Maqasid
Al-Shari‘ah.” EL-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 8, no. 1 (2025): 344-65.
https://doi.org/10.22373 /ujhk.v8i1.27096.

Munadi, Munadi, and Budi Iswanto. “The Concept Maslahah of Najamuddin Al Tufi and
It's Relevance of Sharia Business.” IQTISHODUNA: Jurnal Ekonomi Islam 9, no. 2
(2020): 153-66. https://doi.org/10.36835/iqtishoduna.v9i2.526.

Nasution, Abdul Fattah. Metode Penelitian Kualitatif. Edited by Meyniar Albina. Bandung:
CV. Harfa Creative, 2023.

Nurwahidah, Dede, Yadi Janwari, and Dedah Jubaedah. “Konsep Pemikiran Ekonomi Dan
Magashid Syariah Perspektif Imam Al-Syathibi.” MAMEN: Jurnal Manajemen 3, no. 3
(2024): 175-89. https://doi.org/10.55123 /mamen.v3i3.3918.

14 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



Menelaah Kembali Peran Maslahah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam
Lubis et al.
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643

Owens, Janine. “Islamic Prayer (Salat) and Health.” In Contemporary Islamic Perspectives
in Public Health, edited by Basil H. Aboul-Enein, G. Hussein Rassool, Nada Benajiba,
Joshua Bernstein, and MoezAllslam E. Faris, 25-30. Cambridge: Cambridge
University Press, 2025. https://doi.org/10.1017/9781009231268.004.

Siradjudin, Azmi, and Ibnu Akbar Maliki. “Zhihar Contextualization in Indonesia: An
Anthropo-Linguistic =~ Study.” Al-Adalah 19, no. 2 (2022): 245-60.
https://doi.org/10.24042 /adalah.v19i2.14040.

Sulthon, M., Imam Syafi’i, and Auliya Ghazna Nizami. “Contemporary Figh in Indonesia:
The Dynamics of Istinbat Al-Ahkam at Ma’had Aly Salafiyah Shafi’iyah Sukorejo
Situbondo.” AHKAM: Jurnal Ilmu Syariah 24, no. 1 (2024): 119-34.
https://doi.org/10.15408/ajis.v24i1.32174.

Sulthon, Mohammad. “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam
Pembaruan Hukum Islam.” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum
Islam 25, no0.1 (2022): 59-70. https://doi.org/10.15642 /alqanun.2022.25.1.59-70.

Syafi’i, Imam, and Tutik Hamidah. “Maslahah Controvers As Sources, Methods and
Objectives (Comparative Analysis Study of The Four Madhhab).” Al-'Adalah: Jurnal
Syariah Dan Hukum Islam 7, no. 1 (2022): 19-38.
https://doi.org/10.31538 /adlh.v7i1.1642.

Tahir, Tarmizi, and Syeikh Hasan Abdel Hamid. “Maqasid Al-Syari’ah Transformation in
Law Implementation for Humanity.” International Journal Ihya’ "Ulum Al-Din 26, no.
1(2024): 119-31. https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20248.

Usman, Moh. “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi
Dan Al-Qaradhawi.” Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 8, no. 1
(2020): 82-98. https://doi.org/10.30868/am.v8i1.708.

Yusron, Muhammad. “Penalaran Rasional Dan Maslahah: Ijtihad Umar Ibn Al-Khattab
Pada Kasus-Kasus Kewarisan Islam.” JIL: Journal of Islamic Law 2, no. 2 (2021):
197-223. https://doi.org/10.24260/jil.v2i2.327.

Zuhdi, Muhammad Harfin, and Mohamad Abdun Nasir. “Al-Mashlahah and
Reinterpretation of Islamic Law in Contemporary Context.” Samarah: Jurnal Hukum
Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (2024): 1818-39.
https://doi.org/10.22373/sjhk.v8i3.24918.

Zulfahmi, Zulfahmi, Asrofi Asrofi, and Suroto Suroto. “A Review of Islamic Law on the
Practice of" Tumpang Rahim" Based on Maqasid Al-Syari’ah and Contemporary
Scholars.” MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum 4, no. 2 (2024): 231-46.
https://doi.org/10.47498 /maqasidi.v4i2.3544.

15 | Al Farugq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam
Vol. 5, No. 1, January 2026



