
Al-Faruq 
Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam 
Vol. 5, No. 1, January 2026 
E-ISSN: 3030-8542 

Copyright (c) 2026 by Al-Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 
dan Hukum Islam 

Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan 
Hukum Islam 

 
Alwi Ibrahim Lubis* 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Indonesia 
Email: alwiibrahim111002@gmail.com 

 
Anri Habibi Harahap 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Indonesia 
Email: anrihabibi7@gmail.com 

 
Uswatun Hasanah 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Indonesia 
Email: uswatun@uinsyahada.ac.id 

 
*Corresponding Author 

 
Article History 

Received: December 23, 2025 Accepted: January 16, 2026 Published: January 30, 2026 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

 
Abstract: Maṣlaḥah constitutes a fundamental principle in Islamic law, functioning not only as a 
legal objective but also as a source and method of legal reasoning. This article revisits the 
concept of maṣlaḥah, with particular attention to maṣlaḥah mursalah as a basis for ijtihād in 
situations where no explicit textual evidence is available, and examines its relationship with 
maqāṣid al-syarī’ah. Through an analytical review of the thought of classical and modern 
scholars such as al-Ghazali, Abd al-Wahhab Khallaf, and Najm al-Din al-Thufi, this study 
demonstrates a spectrum of approaches to maṣlaḥah, ranging from restrictive to more 
progressive interpretations. Furthermore, the classification of maṣlaḥah into three levels: 
ḍarūriyyah, ḥājiyyah, and taḥsīniyyah, highlights its crucial role in maintaining the relevance, 
flexibility, and normative orientation of Islamic law amid social change. This article argues that 
maṣlaḥah is not merely a complementary element in Islamic legal theory, but a central 
instrument in realizing public welfare and safeguarding the higher objectives of the sharia. 
Keywords: Maṣlaḥah; Maqāṣid al-Syarī’ah; Islamic Law; Maṣlaḥah Mursalah; Ijtihād 

 
Abstrak: Maṣlaḥah merupakan salah satu prinsip fundamental dalam hukum Islam yang 
berfungsi tidak hanya sebagai tujuan hukum, tetapi juga sebagai sumber dan metode dalam 
penalaran hukum Islam. Artikel ini mengkaji kembali konsep maṣlaḥah, khususnya maṣlaḥah 
mursalah, sebagai dasar ijtihād dalam situasi ketika tidak ditemukan dalil tekstual yang eksplisit, 
serta keterkaitannya dengan maqāṣid al-syarī’ah. Melalui analisis pemikiran para ulama uṣūl al-
fiqh seperti al-Ghazali, Abdul Wahhab Khallaf, dan Najm al-Din al-Thufi, kajian ini menunjukkan 
adanya spektrum pendekatan terhadap maṣlaḥah, mulai dari pendekatan restriktif hingga 
progresif. Selanjutnya, klasifikasi maṣlaḥah ke dalam tiga tingkatan: ḍarūriyyah, ḥājiyyah, dan 
taḥsīniyyah yang menegaskan perannya dalam menjaga relevansi, fleksibilitas, dan orientasi 
normatif hukum Islam di tengah dinamika perubahan sosial. Kajian ini menegaskan bahwa 
maṣlaḥah bukan sekadar unsur pelengkap dalam hukum Islam, melainkan instrumen penting 
dalam mewujudkan kemaslahatan umat dan menjaga tujuan-tujuan syariat. 
Kata kunci: Maṣlaḥah; Maqāṣid al-Syarī’ah; Hukum Islam; Maṣlaḥah Mursalah; Ijtihād 
 

 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

2 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Pendahuluan 

Semua hukum yang ditetapkan Allah Swt kepada hamba-Nya, baik berupa 

perintah maupun larangan, pada hakikatnya mengandung kemaslahatan, baik yang 

dapat dirasakan secara langsung maupun tidak langsung, serta yang berdampak segera 

atau pada masa mendatang.1 Misalnya perintah shalat yang tidak hanya berfungsi 

sebagai sarana peneguhan agama, tetapi juga menghadirkan ketenangan jasmani dan 

rohani bagi pelakunya.2 Maka dari itu, kajian tentang maṣlaḥah merupakan salah satu 

tema penting yang senantiasa mendapatkan perhatian serius dalam studi hukum Islam, 

karena seluruh ketentuan hukum syariat pada akhirnya bermuara pada upaya 

mewujudkan kemaslahatan. Hampir tidak ditemukan satu pun ketentuan hukum Allah 

Swt yang terlepas dari nilai maṣlaḥah. Bahkan dapat dikatakan bahwa maṣlaḥah 

merupakan kunci untuk memahami maksud dan pesan normatif yang terkandung dalam 

nash-nash syar’i.3 

Sejalan dengan pandangan tersebut, Sulthon menegaskan bahwa dalam 

pemikiran hukum Islam, maṣlaḥah merupakan “napas” dan “jiwa” hukum Islam itu 

sendiri. Menurutnya, ketentuan hukum yang mengabaikan nilai-nilai kemaslahatan 

justru berpotensi menegasikan fungsi hukum Islam sebagai pedoman hidup umat 

manusia.4 Oleh karena itu, agar hukum Islam tetap dinamis, progresif, dan akomodatif 

terhadap perkembangan peradaban, maṣlaḥah harus dijadikan acuan utama dalam 

proses istinbāṭ al-aḥkām.5 Pandangan ini menegaskan bahwa keberlangsungan dan 

vitalitas hukum Islam sangat ditentukan oleh kemampuannya dalam merespons realitas 

sosial melalui pendekatan kemaslahatan. 

 
1 Darmawati, Filsafat Hukum Islam, ed. Marhaeni Saleh (Makassar: Fakultas Ushuluddin & Filsafat UIN 
Alauddin Makassar, 2019). 
2 Janine Owens, “Islamic Prayer (Salat) and Health,” in Contemporary Islamic Perspectives in Public Health, 
ed. Basil H. Aboul-Enein et al. (Cambridge: Cambridge University Press, 2025), 25–30, 
https://doi.org/10.1017/9781009231268.004. 
3 Zahrul Mubarrak et al., “The Urgency of the Islamic Law and Contemporary Societal Challenges: The 
Flexibility of Al-Maslahah in Determining the Hierarchy of Maqāṣid Al-Sharīʿah,” EL-Usrah: Jurnal Hukum 
Keluarga 8, no. 1 (2025): 344–65, https://doi.org/10.22373/ujhk.v8i1.27096. 
4 Mohammad Sulthon, “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam Pembaruan Hukum 
Islam,” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum Islam 25, no. 1 (2022): 59–70, 
https://doi.org/10.15642/alqanun.2022.25.1.59-70. 
5 M. Sulthon, Imam Syafi’i, and Auliya Ghazna Nizami, “Contemporary Fiqh in Indonesia: The Dynamics of 
Istinbat Al-Aḥkām at Ma’had Aly Salafiyah Shafi’iyah Sukorejo Situbondo,” AHKAM : Jurnal Ilmu Syariah 24, 
no. 1 (2024): 119–34, https://doi.org/10.15408/ajis.v24i1.32174. 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

3 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Dalam konteks problematika hukum kontemporer, Syafi’i dan Hamidah 

mengemukakan bahwa banyak persoalan sosial yang mengandung nilai kemaslahatan 

dan merupakan kebutuhan nyata manusia, namun tidak ditemukan legitimasi eksplisit, 

baik dalam bentuk afirmasi maupun penolakan, di dalam Al-Qur’an dan Sunnah. Kondisi 

inilah yang kemudian melahirkan kebutuhan terhadap penerapan prinsip maṣlaḥah 

mursalah sebagai dasar penetapan hukum.6 Penelitian mereka menunjukkan bahwa 

pendekatan ini bukanlah inovasi baru, melainkan telah dipraktikkan oleh para ulama 

klasik maupun modern sebagai solusi metodologis untuk menjawab persoalan hukum 

yang tidak terjangkau oleh dalil tekstual secara langsung. 

Perdebatan mengenai kedudukan maṣlaḥah mursalah dalam istinbāṭ hukum 

semakin tampak dalam kajian Usman yang membandingkan pemikiran Najm al-Din al-

Thufi dan Yusuf al-Qaradhawi. Al-Thufi berpandangan bahwa maṣlaḥah memiliki posisi 

yang sangat kuat dalam penalaran hukum, bahkan dapat mendahului nash dalam 

kondisi tertentu melalui mekanisme takhṣīṣ dan bayān. Pandangan ini berangkat dari 

asumsi bahwa seluruh ketentuan nash pada dasarnya mengandung kemaslahatan. 

Sebaliknya, al-Qaradhawi menolak kemungkinan mendahulukan maṣlaḥah atas nash 

secara mutlak. Menurutnya, penerapan maṣlaḥah mursalah tidak boleh bertentangan 

dengan dalil tekstual, karena hal tersebut berimplikasi pada penghapusan hukum-

hukum Allah dan menempatkan rasio manusia di atas wahyu. Namun demikian, al-

Qaradhawi mengindikasikan bahwa pandangan al-Thufi dapat dipahami dalam batasan 

maṣlaḥah ḍarūriyyah, terutama karena al-Thufi mengecualikan wilayah ibadah dan 

ketentuan-ketentuan yang bersifat ta’abbudī.7 

Selain itu, dalam rangka menghindari subjektivitas dan relativitas dalam 

penerapan maṣlaḥah, al-Syatibi merumuskan sejumlah kriteria sebagai tolok ukur 

validitas kemaslahatan. Kriteria tersebut meliputi kesesuaian maṣlaḥah dengan tujuan 

legislasi syariat (maqāṣid al-syarī’ah), sifatnya yang rasional dan pasti, serta 

 
6 Imam Syafi’i and Tutik Hamidah, “Maslahah Controvers As Sources, Methods and Objectives 
(Comparative Analysis Study of The Four Madhhab),” Al-`Adalah: Jurnal Syariah Dan Hukum Islam 7, no. 1 
(2022): 19–38, https://doi.org/10.31538/adlh.v7i1.1642. 
7 Moh Usman, “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi Dan Al-
Qaradhawi,” Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 8, no. 1 (2020): 82–98, 
https://doi.org/10.30868/am.v8i1.708. 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

4 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

orientasinya pada perlindungan kebutuhan esensial dan penghilangan kesulitan.8 

Formulasi al-Syatibi ini menunjukkan bahwa maṣlaḥah tidak dapat dipahami secara 

bebas tanpa kendali normatif, melainkan harus ditempatkan dalam kerangka tujuan 

syariat. 

Berdasarkan tinjauan terhadap berbagai kajian tersebut, tampak bahwa 

meskipun para ulama dan sarjana kontemporer memiliki perbedaan dalam 

memformulasikan dan memposisikan maṣlaḥah, mereka sepakat mengenai 

signifikansinya dalam menjaga relevansi hukum Islam. Namun demikian, kajian-kajian 

sebelumnya cenderung memusatkan perhatian pada aspek maṣlaḥah sebagai tujuan, 

sumber, atau metode secara parsial. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya meninjau 

kembali maṣlaḥah secara komprehensif sebagai sumber, metode, dan tujuan hukum 

Islam. Dengan pendekatan tersebut, penelitian ini hendak menegaskan bahwa 

adaptabilitas dan nilai positif hukum Islam sangat bergantung pada sejauh mana nilai-

nilai kemaslahatan dapat dikontekstualisasikan dan dibumikan dalam kehidupan sosial 

umat manusia, serta dijadikan acuan utama dalam proses ijtihād dan istinbāṭ al-aḥkām. 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kepustakaan yang bertumpu pada 

penelusuran dan analisis sumber-sumber tertulis yang relevan dengan objek kajian. 

Data dikumpulkan melalui buku-buku klasik dan kontemporer, artikel jurnal ilmiah, 

serta publikasi akademik terpercaya yang diperoleh dari basis data daring dan laman 

jurnal. Fokus utama penelusuran pustaka diarahkan pada kajian-kajian terdahulu yang 

membahas konsep maṣlaḥah dalam hukum Islam, baik dari perspektif teoritis maupun 

metodologis. 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif, 

dengan tujuan untuk memahami dan menginterpretasikan data secara mendalam 

melalui analisis deskriptif-analitis. Data yang telah dikumpulkan selanjutnya diolah 

melalui tahapan penelitian kepustakaan, yang meliputi pengumpulan sumber, klasifikasi 

data, penelaahan kritis terhadap argumentasi para ulama dan sarjana, serta sintesis 

 
8 Dede Nurwahidah, Yadi Janwari, and Dedah Jubaedah, “Konsep Pemikiran Ekonomi Dan Maqashid 
Syariah Perspektif Imam Al-Syathibi,” MAMEN: Jurnal Manajemen 3, no. 3 (2024): 175–89, 
https://doi.org/10.55123/mamen.v3i3.3918. 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

5 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

konsep yang relevan dengan fokus penelitian.9 Dengan pendekatan ini, hasil penelitian 

disajikan dalam bentuk uraian naratif yang sistematis untuk menjelaskan posisi 

maṣlaḥah sebagai sumber, metode, dan tujuan hukum Islam. 

 

Posisi Epistemologis Maṣlaḥah sebagai Sumber Hukum Islam 

Dalam kerangka epistemologi hukum Islam, al-Ghazali menempatkan istiṣlāḥ atau 

maṣlaḥah mursalah sebagai metode penalaran hukum yang memiliki validitas di bawah 

qiyās, namun tetap diakui keberadaannya dalam proses istinbāṭ al-aḥkām. Al-Ghazali 

mengelompokkan istiṣlāḥ bersama istiḥsān sebagai bagian dari apa yang ia sebut uṣūl al-

mafhūmah, yakni prinsip-prinsip penalaran yang tidak sepenuhnya bertumpu pada dalil 

tekstual, melainkan pada pertimbangan rasional dan kebijaksanaan manusia. Meskipun 

demikian, al-Ghazali tidak menolak maṣlaḥah secara mutlak, melainkan menetapkan 

batasan-batasan ketat agar penggunaannya tidak terlepas dari tujuan dan kerangka 

normatif syariat.10 

Secara konseptual, maṣlaḥah mursalah memiliki beberapa unsur pokok, antara 

lain yaitu: 

1. Maṣlaḥah dipahami sebagai sesuatu yang secara rasional dinilai membawa 

kebaikan atau mencegah keburukan bagi manusia. 

2. Kebaikan atau keburukan tersebut harus sejalan dengan maqāṣid al-syarī’ah. 

3. Kemaslahatan tersebut tidak memperoleh legitimasi eksplisit dari nash, baik 

berupa perintah maupun larangan, sehingga penetapannya sepenuhnya 

bergantung pada pertimbangan rasional yang terarah oleh tujuan syariat. 

Landasan yuridis penerapan maṣlaḥah mursalah sebagai sumber hukum 

sekunder terutama bersifat rasional (dalīl ‘aqlī). Salah satu argumen historis yang sering 

dikemukakan adalah praktik para sahabat dalam menghimpun Al-Qur’an ke dalam satu 

mushaf pada masa Khalifah Abu Bakr. Tindakan ini dilakukan demi menjaga keutuhan 

Al-Qur’an dari kemungkinan hilang, meskipun tidak ditemukan perintah eksplisit dari 

 
9 Abdul Fattah Nasution, Metode Penelitian Kualitatif, ed. Meyniar Albina (Bandung: CV. Harfa Creative, 
2023). 
10 Yeni Mafiah and Tri Wahyu Hidayati, “The Significance of Al-Ghazali’s Maslahah Concept to the 
Development of Usul Fiqh and Islamic Law,” AN NUR: Jurnal Studi Islam 15, no. 1 (2023): 34–48, 
https://doi.org/10.37252/annur.v15i1.444. 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

6 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Nabi Muhammad saw.11 Praktik tersebut menunjukkan bahwa para sahabat telah 

menerapkan prinsip maṣlaḥah mursalah secara substantif, meskipun istilah tersebut 

belum dirumuskan secara teknis pada masa itu. 

Selain itu, para sahabat memahami bahwa setiap ketetapan hukum syariat pada 

dasarnya diarahkan untuk merealisasikan tujuan-tujuan syara’ (al-aḥkām tābi’ah li 

maqāṣid al-syāri’ah).12 Mengabaikan kemaslahatan berarti mengabaikan tujuan legislasi 

itu sendiri, yang pada akhirnya berimplikasi pada pembatalan fungsi hukum. Oleh 

karena itu, berpegang pada maṣlaḥah dipandang sebagai suatu keharusan normatif 

selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat. 

Argumen lain yang menguatkan posisi maṣlaḥah mursalah adalah sifat 

kemaslahatan yang dinamis dan kontekstual. Kemaslahatan senantiasa berubah seiring 

dengan perubahan kondisi sosial, budaya, dan kebutuhan manusia. Apabila hukum Islam 

hanya terpaku pada dalil-dalil tekstual yang eksplisit tanpa merespons perkembangan 

kemaslahatan, maka hukum akan kehilangan daya adaptifnya. Sikap semacam ini jelas 

tidak sejalan dengan tujuan legislasi syariat yang menghendaki kemudahan, 

kemanfaatan, dan penghilangan kesulitan bagi manusia.13 

Meskipun demikian, al-Ghazali menegaskan bahwa maṣlaḥah mursalah hanya 

dapat dijadikan dalil dalam istinbāṭ hukum apabila memenuhi sejumlah persyaratan 

ketat, yakni: 14 

1. Kemaslahatan tersebut harus berada pada tingkat kebutuhan pokok (ḍarūriyyāt), 

yaitu berkaitan langsung dengan perlindungan lima unsur utama (al-uṣūl al-

khamsah): agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

2. Kemaslahatan tersebut harus bersifat pasti (qaṭ’ī), bukan sekadar dugaan atau 

spekulasi (ẓannī). 

3. Kemaslahatan harus bersifat universal dan kolektif, bukan parsial atau individual. 

 
11 Amiruddin Aminullah, “Urgensi Maslahat Dalam Pengembangan Hukum Islam,” Dirasat Islamiah: Jurnal 
Kajian Keislaman 2, no. 2 (2021): 67–88, https://doi.org/10.5281/zenodo.5313875. 
12 Muhammad Yusron, “Penalaran Rasional Dan Maslahah: Ijtihad Umar Ibn Al-Khattab Pada Kasus-Kasus 
Kewarisan Islam,” JIL: Journal of Islamic Law 2, no. 2 (2021): 197–223, 
https://doi.org/10.24260/jil.v2i2.327. 
13 Muhammad Harfin Zuhdi and Mohamad Abdun Nasir, “Al-Mashlahah and Reinterpretation of Islamic 
Law in Contemporary Context,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (2024): 1818–
39, https://doi.org/10.22373/sjhk.v8i3.24918. 
14 Mafiah and Hidayati, “The Significance of Al-Ghazali’s Maslahah Concept to the Development of Usul 
Fiqh and Islamic Law.” 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

7 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

4. Kemaslahatan tersebut harus sejalan dan tidak bertentangan dengan tujuan 

legislasi hukum Islam. 

Dengan demikian, istiṣlāḥ merupakan konsep pemikiran hukum Islam yang 

menjadikan kemaslahatan manusia yang tidak terikat oleh legitimasi tekstual sebagai 

sumber hukum sekunder. Secara historis, kemunculan metode maṣlaḥah mursalah tidak 

dapat dilepaskan dari interaksi antara ajaran Islam dan realitas sosial yang terus 

berkembang. Kompleksitas problem sosial yang tidak seluruhnya terakomodasi dalam 

nash Al-Qur’an dan Sunnah menuntut adanya mekanisme penalaran hukum yang 

responsif dan kontekstual. Dalam kerangka inilah maṣlaḥah mursalah berfungsi sebagai 

jembatan epistemologis antara teks wahyu dan realitas empiris, sekaligus menegaskan 

bahwa tujuan utama hukum Islam adalah mewujudkan kemaslahatan dan mencegah 

kemafsadatan dalam kehidupan manusia. 

 

Maṣlaḥah sebagai Kerangka Metodologis dalam Penalaran Hukum Islam 

Dalam kajian metodologi hukum Islam, maṣlaḥah berperan sebagai kerangka 

penalaran yang memungkinkan hukum untuk responsif terhadap kebutuhan dan 

kepentingan manusia. Menurut Jumantoro dan Arifin, istilah maṣlaḥah berasal dari 

bahasa Arab dan secara sederhana dapat dipahami sebagai hal yang membawa 

kemanfaatan bagi manusia. Dalam arti luas, maṣlaḥah mencakup segala hal yang 

mendorong kebaikan atau mencegah kerusakan, baik secara individu maupun kolektif.15 

Abdul Wahab Khallaf menekankan perlunya kehati-hatian dalam berhujjah 

dengan maṣlaḥah mursalah. Menurutnya, tasyrī’ (legislasi) bukanlah sarana untuk 

menuruti keinginan nafsu semata, sehingga terdapat tiga syarat penting agar maṣlaḥah 

dapat dijadikan dasar penalaran hukum:16 

1. Maṣlaḥah hakiki, bukan wahamiah, yaitu maṣlaḥah harus bersifat nyata dan 

dapat diwujudkan, bukan sekadar angan-angan atau harapan semu. Misalnya, 

dilema mengenai pencabutan hak seorang suami untuk memutuskan cerai agar 

diberikan kepada hakim merupakan contoh situasi di mana maṣlaḥah harus 

bersifat praktis dan terukur. 

 
15 Usman, “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi Dan Al-Qaradhawi.” 
16 Aminullah, “Urgensi Maslahat Dalam Pengembangan Hukum Islam.” 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

8 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

2. Kemaslahatan bersifat umum, bukan pribadi, yaitu setiap hukum syariat harus 

mendatangkan manfaat atau menghilangkan kemudaratan bagi masyarakat 

secara luas, bukan hanya individu tertentu. 

3. Keselarasan dengan prinsip nash dan ijmak. Maṣlaḥah tidak boleh bertentangan 

dengan prinsip yang telah digariskan oleh nash atau ijmak. Misalnya, tidak sah 

menyamakan hak laki-laki dan perempuan dalam warisan jika hal tersebut 

bertentangan dengan nash. Karena kemaslahatan yang bertentangan dengan 

nash dianggap batal. 

Pandangan al-Thufi menegaskan bahwa maṣlaḥah mursalah merupakan 

instrumen untuk menjaga maqāṣid al-syarī’ah dengan menghilangkan kerusakan bagi 

manusia. Allah mengutus para rasul untuk kemaslahatan umat, sehingga hukum yang 

dibuat harus selaras dengan prinsip tersebut. Al-Thufi juga menekankan fleksibilitas 

hukum, yang mana ijmak dan nash terkadang tidak sepenuhnya sesuai dengan 

kemaslahatan.17 Apabila mengikuti nash atau ijmak menimbulkan kerusakan, maka 

prioritas diberikan kepada Maṣlaḥah, dengan mekanisme bayān dan takhsīs untuk 

menyesuaikan hukum dengan kondisi aktual. Landasan hukum ini diperkuat oleh kaidah 

fikih, “la ḍarara wa la ḍirār,” yang menegaskan pentingnya mencegah kerusakan dan 

mewujudkan kemaslahatan.18 

Sebaliknya, al-Qaradhawi menolak pandangan yang menempatkan maṣlaḥah di 

atas nash. Menurutnya, mendahulukan maṣlaḥah atas nash sama dengan meniadakan 

hukum Allah dan meyakini bahwa pertimbangan manusia lebih baik. Al-Qaradhawi 

menekankan bahwa maṣlaḥah mursalah hanya dapat diterapkan jika tidak bertentangan 

dengan nash, dan dalam praktiknya, pengecualian al-Thufi terhadap masalah ibadah dan 

ukuran-ukuran tertentu menunjukkan bahwa prioritas maṣlaḥah hanya berlaku pada 

kasus yang bersifat ḍarūrīyyah (kebutuhan pokok).19 

Dengan demikian, maṣlaḥah dalam kerangka metodologis berfungsi sebagai 

pedoman fleksibel bagi para mujtahid untuk menafsirkan dan menerapkan hukum Islam 

secara kontekstual. Maṣlaḥah mursalah memungkinkan hukum Islam tetap adaptif 

 
17 Munadi Munadi and Budi Iswanto, “The Concept Maslahah of Najamuddin Al Tufi and It’s Relevance of 
Sharia Business,” IQTISHODUNA: Jurnal Ekonomi Islam 9, no. 2 (2020): 153–66, 
https://doi.org/10.36835/iqtishoduna.v9i2.526. 
18 Duski Ibrahim, Al-Qawa’id Al-Fiqhiyyah (Kaidah-Kaidah Fiqih), 1st ed. (Palembang: Noerfikri, 2019). 
19 Usman, “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi Dan Al-Qaradhawi.” 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

9 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

terhadap perubahan sosial, sambil tetap berlandaskan prinsip-prinsip nash dan maqāṣid 

al-syarī’ah. 

 

Dimensi Teleologis Maṣlaḥah sebagai Tujuan Hukum Islam 

Dalam perspektif uṣūl al-fiqh, maṣlaḥah umumnya dibagi ke dalam beberapa 

tingkat yang mencerminkan maqāṣid al-syarī’ah. Secara garis besar, maṣlaḥah terdiri 

atas tiga kategori utama: 

1. Maṣlaḥah Ḍarūrīyyah adalah kebutuhan pokok yang wajib dijaga untuk 

memastikan kelangsungan hidup manusia dan tegaknya prinsip dasar syariat (al-

uṣūl al-khamsah), yang meliputi menjaga agama (ḥifẓ al-din), jiwa (ḥifẓ al-nafs), 

akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). Selain itu, Al-

Qarafi menambahkan satu prinsip lagi, yaitu memelihara kehormatan diri (ḥifẓ 

al-‘irḍ), meskipun penambahan ini masih menjadi perdebatan di kalangan para 

ulama. 

2. Maṣlaḥah Ḥājiyyah adalah kebutuhan yang bersifat penunjang dan bertujuan 

memudahkan kehidupan manusia serta mencegah kesulitan, tanpa mengancam 

prinsip dasar syariat. 

3. Maṣlaḥah Taḥsīniyyah, adalah kemaslahatan yang bersifat pelengkap, untuk 

menyempurnakan kehidupan manusia dan meningkatkan kualitas hidup, tetapi 

bukan menjadi dasar mandiri dalam penetapan hukum. Maṣlaḥah pada tingkat 

ini, jika tidak didukung oleh prinsip dasar (al-aṣl), berpotensi jatuh pada 

spekulasi (al-ra’y) atau hanya menjadi bentuk istiḥsān, sedangkan bila didukung 

oleh al-aṣl, ia dapat diterapkan melalui qiyās.20 

Pada Maṣlaḥah tingkat ḍarūrīyyah, terdapat tiga kriteria penting yang harus 

dipenuhi agar dapat dijadikan tujuan hukum, yaitu bersifat ḍarūrīyyah karena 

menyangkut kebutuhan pokok yang esensial bagi kehidupan manusia, bersifat qaṭ’iyyāt 

karena bersifat pasti dan tidak didasarkan pada dugaan semata, serta bersifat kulliyyāt 

 
20 Muhammad Nazir Alias et al., “The Position of Maqasid Al-Shariah within Islamic Legal Sources: A 
Comprehensive Analysis,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 9, no. 2 (2025): 937–64, 
https://doi.org/10.22373/sjhk.v9i2.26659. 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

10 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

karena berlaku secara universal dan ditujukan untuk kepentingan kolektif, bukan 

kepentingan individu.21 

Penerapan prinsip teleologis maṣlaḥah dapat dilihat dalam berbagai kasus sosial 

yang nyata dalam kehidupan masyarakat. Prinsip ini menekankan bahwa tujuan hukum 

tidak hanya berpegang pada teks semata, tetapi juga mempertimbangkan kemanfaatan 

dan dampak yang lebih luas bagi kemaslahatan umum. 

Dalam kasus pembebasan tanah untuk kepentingan umum, nash memang 

menetapkan hak milik individu yang harus dihormati. Namun, apabila tanah tersebut 

diperlukan untuk pembangunan fasilitas publik seperti irigasi atau waduk demi 

meningkatkan produktivitas pertanian dan kesejahteraan masyarakat, pemerintah 

dapat melakukan pembebasan tanah dengan memberikan ganti rugi yang seimbang. Hal 

ini menunjukkan adanya keseimbangan antara perlindungan hak individu dan 

kepentingan umum.22 

Contoh lain terlihat dalam penerapan hukum qishās. Meskipun nash menetapkan 

qishās sebagai hukuman bagi pembunuhan, penerapannya bersifat kontekstual. 

Pembunuhan yang dilakukan dalam rangka membela diri atau mempertahankan 

kehormatan tidak dikenai qishās. Demikian pula, tindakan pembunuhan yang dilakukan 

oleh orang gila yang membahayakan orang lain dapat dipertimbangkan dengan 

pendekatan maṣlaḥah, sehingga hukum tidak diterapkan secara kaku.23 

Prinsip maṣlaḥah juga relevan dalam menilai perbuatan fasād atau kerusakan, 

seperti dalam kasus merokok. Jika pelarangan dilakukan secara total dengan menutup 

pabrik rokok, maka dampak sosial berupa pengangguran dan potensi meningkatnya 

kriminalitas perlu diperhitungkan.24 Oleh karena itu, kemaslahatan hukum tidak hanya 

menilai bahaya kesehatan secara parsial, tetapi juga mempertimbangkan keseimbangan 

antara risiko kesehatan dan konsekuensi sosial yang ditimbulkan. 

 
21 Syafi’i and Hamidah, “Maslahah Controvers As Sources, Methods and Objectives (Comparative Analysis 
Study of The Four Madhhab).” 
22 Musleh Harry and Imam Sukadi, “The Authority of Local Governments in Land Arrangement and 
Management Perspective of Maslahah Theory,” Budapest International Research and Critics Institute-
Journal (BIRCI-Journal) 5, no. 1 (2022): 5788–97, https://doi.org/10.33258/birci.v5i1.4287. 
23 Zul Fahmi et al., “Criminal Law and Islamic Perspectives on The Death Penalty in Parental Murder 
Cases,” Walisongo Law Review (Walrev) 7, no. 2 (2025): 195–214, 
https://doi.org/10.21580/walrev.2025.7.2.28829. 
24 Iswahyudi Iswahyudi, “The Maslahat Epistemology in Cigarette Law,” Justicia Islamica 17, no. 2 (2020): 
243–60, https://doi.org/10.21154/justicia.v17i2.1970. 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

11 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Dalam kasus ẓihār, nash diturunkan untuk meluruskan praktik jahiliyah yang 

berkembang di masyarakat Arab pada masa itu. Namun, dalam konteks Indonesia, 

praktik ẓihār tidak dikenal dalam budaya lokal. Oleh karena itu, hukum ẓihār tidak 

memiliki relevansi sosial dan tidak perlu dimasukkan ke dalam sistem perundang-

undangan perkawinan, karena tidak membawa kemaslahatan yang nyata bagi 

masyarakat setempat.25 

Dari contoh-contoh tersebut, jelas bahwa penerapan maṣlaḥah sebagai tujuan 

hukum Islam bersifat kontekstual dan teleologis. Meskipun hukum syariat bersifat 

universal, ia harus tetap menyesuaikan diri dengan realitas sosial masyarakat.26 Dengan 

demikian, kajian ulang terhadap produk hukum adalah langkah penting untuk menjaga 

relevansi, keberlanjutan, dan fleksibilitas hukum Islam dalam menghadapi perubahan 

sosial. 

 

Analisis Kritis terhadap Fungsi Maṣlaḥah dalam Hukum Islam Kontemporer 

Sebagai sumber hukum sekunder, maṣlaḥah mursalah memberi ruang bagi ulama 

untuk melakukan ijtihad ketika tidak ditemukan dalil eksplisit.27 Namun, dalam praktik 

kontemporer muncul sejumlah tantangan, antara lain subjektivitas dalam menilai 

kemaslahatan, karena persepsi tentang apa yang bermanfaat bagi masyarakat dapat 

berbeda antar individu, lembaga, atau negara, terutama dalam isu teknologi dan 

bioetika.28 Selain itu, masih kuatnya ketergantungan pada nash membuat sebagian 

praktisi hukum Islam membatasi penggunaan maṣlaḥah hanya pada wilayah yang secara 

eksplisit sejalan dengan teks, sehingga fleksibilitasnya belum dimanfaatkan secara 

optimal. Tantangan lain datang dari globalisasi dan pluralitas masyarakat modern yang 

menuntut maṣlaḥah mempertimbangkan norma hukum internasional dan hak asasi 

 
25 Azmi Siradjudin and Ibnu Akbar Maliki, “Zhihar Contextualization in Indonesia: An Anthropo-Linguistic 
Study,” Al-’Adalah 19, no. 2 (2022): 245–60, https://doi.org/10.24042/adalah.v19i2.14040. 
26 Muhammad Harfin Zuhdi and Mohamad Abdun Nasir, “Al-Mashlahah and Reinterpretation of Islamic 
Law in Contemporary Context,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (2024): 1818–
39, https://doi.org/10.22373/sjhk.v8i3.24918. 
27 Sulthon, “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam Pembaruan Hukum Islam.” 
28 Zulfahmi Zulfahmi, Asrofi Asrofi, and Suroto Suroto, “A Review of Islamic Law on the Practice of" 
Tumpang Rahim" Based on Maqāsid Al-Syarī’ah and Contemporary Scholars,” MAQASIDI: Jurnal Syariah 
Dan Hukum 4, no. 2 (2024): 231–46, https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4i2.3544. 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

12 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

manusia di samping hukum lokal.29 

Sebagai metode penalaran hukum, maṣlaḥah berfungsi sebagai kerangka analitis 

dalam proses istinbāṭ al-aḥkām.30 Dalam konteks modern, maṣlaḥah berperan penting 

dalam menyelaraskan hukum dengan kemaslahatan sosial, misalnya dalam persoalan 

hukum warisan dan perlindungan hak-hak minoritas agar tidak menimbulkan kerugian 

sosial.31 Maṣlaḥah juga membantu mencegah konflik antara hukum dan moral dengan 

cara menjembatani ketegangan antara teks hukum dan kebutuhan masyarakat, seperti 

dalam isu industri rokok, lingkungan hidup, dan kesehatan publik.32 Meski demikian, 

penerapannya tetap memiliki batasan metodologis, karena menurut al-Qaradhawi, 

maṣlaḥah tidak boleh bertentangan dengan nash, sehingga diperlukan penilaian rasional 

yang disertai data empiris agar keputusan hukum tetap sahih secara syar’i.33 

Sebagai tujuan hukum Islam, maṣlaḥah menjadikan hukum Islam bersifat 

fleksibel, relevan, dan humanis. Dalam konteks kekinian, konsep maṣlaḥah perlu 

diperluas untuk mencakup isu-isu baru seperti perkembangan teknologi, kesehatan 

masyarakat, dan keadilan sosial. Penerapan hukum juga harus menjaga keseimbangan 

antara universalitas syariat dan kondisi lokal, sebagaimana terlihat dalam kasus ẓihār di 

Indonesia yang tidak memiliki relevansi sosial karena tidak dikenal dalam budaya 

setempat.34 Pada akhirnya, tujuan hukum Islam adalah mewujudkan kesejahteraan dan 

keadilan bagi manusia sebagai bentuk raḥmatan lil ‘ālamīn, yang dalam praktik 

kontemporer menuntut integrasi antara etika, hukum, dan kebijakan publik. 

Berdasarkan kajian empiris dan historis, maṣlaḥah tetap merupakan instrumen 

 
29 Tarmizi Tahir and Syeikh Hasan Abdel Hamid, “Maqasid Al-Syari’ah Transformation in Law 
Implementation for Humanity,” International Journal Ihya’ ’Ulum Al-Din 26, no. 1 (2024): 119–31, 
https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20248. 
30 Sulthon, Syafi’i, and Nizami, “Contemporary Fiqh in Indonesia: The Dynamics of Istinbat Al-Aḥkām at 
Ma’had Aly Salafiyah Shafi’iyah Sukorejo Situbondo.” 
31 Muhammad Al Fadli, Syafruddin Syam, and Muhammad Syukri Albani Nasution, “Comparative Study of 
Inheritance Rights In Islam And Civil Law: Analysis of Mashlahah and Maqashid Al-Syari`ah,” Jurnal Ilmiah 
Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi Dan Keagamaan 8, no. 1 (2024): 154, 
https://doi.org/10.29300/mzn.v8i1.2759. 
32 Arkin Haris et al., “Eco-Maqāṣid in Climate Change Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the 
Philosophy of Islamic Law,” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 18, no. 2 (2024): 219–36, 
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652; Zulfahmi, Asrofi, and Suroto, “A Review of Islamic Law on 
the Practice of" Tumpang Rahim" Based on Maqāsid Al-Syarī’ah and Contemporary Scholars”; Iswahyudi, 
“The Maslahat Epistemology in Cigarette Law.” 
33 Usman, “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi Dan Al-Qaradhawi.” 
34 Siradjudin and Maliki, “Zhihar Contextualization in Indonesia: An Anthropo-Linguistic Study.” 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

13 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

penting dalam menjaga adaptivitas hukum Islam terhadap perubahan sosial. Oleh 

karena itu, para praktisi hukum Islam kontemporer perlu memperkuat mekanisme 

evaluasi maṣlaḥah melalui penggunaan data empiris, analisis rasional, serta dialog 

antar-ulama agar keputusan hukum tidak hanya sahih secara syar’i, tetapi juga relevan 

secara sosial. Penelitian lanjutan juga diperlukan untuk mengembangkan model 

penerapan maṣlaḥah dalam sistem hukum nasional, terutama dalam merespons isu-isu 

baru yang belum diatur secara eksplisit dalam nash. 

Secara kritis dapat disimpulkan bahwa fungsi maṣlaḥah dalam hukum Islam 

kontemporer bersifat dinamis dan multidimensional, mencakup perannya sebagai 

sumber hukum, metode analisis, dan tujuan akhir hukum. Agar tetap relevan, maṣlaḥah 

harus dipahami secara kontekstual, dipadukan dengan prinsip-prinsip universal syariat, 

dan disesuaikan dengan kebutuhan masyarakat modern. 

 

Kesimpulan 

Kajian ini menegaskan bahwa maṣlaḥah memainkan peran sentral dalam hukum 

Islam, baik sebagai sumber, metode, maupun tujuan hukum. Sebagai sumber, maṣlaḥah 

mursalah memungkinkan hukum Islam tetap adaptif ketika dalil eksplisit tidak tersedia. 

Sebagai metode, maṣlaḥah memberikan kerangka analitis untuk istinbāt al-ahkām, 

menjaga keseimbangan antara nash dan realitas sosial, serta mencegah pertentangan 

antara hukum dan kebutuhan masyarakat. Sebagai tujuan, maṣlaḥah memastikan hukum 

Islam bersifat humanis, fleksibel, dan relevan dengan dinamika sosial, sehingga nilai 

kemaslahatan dapat dirasakan secara nyata oleh umat manusia. 

Secara kritis, penerapan maṣlaḥah dalam konteks kontemporer menuntut 

keseimbangan antara prinsip universal syariat dan kondisi lokal masyarakat. Praktisi 

hukum Islam perlu mengintegrasikan analisis empiris, rasionalitas, dan dialog antar-

ulama agar maṣlaḥah tetap menjadi instrumen hukum yang sahih, relevan, dan 

bermanfaat. Dengan demikian, maṣlaḥah bukan hanya pelengkap hukum, melainkan 

fondasi yang menjamin eksistensi, adaptabilitas, dan keberlanjutan hukum Islam di 

tengah perubahan sosial yang terus berkembang. 

 

 

 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

14 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Daftar Pustaka 

Alias, Muhammad Nazir, Muhammad Najib Abdullah, Mohd Farihal Osman, Nor Faizah 
Ismail, and Mohd Sham Kamis. “The Position of Maqasid Al-Shariah within Islamic 
Legal Sources: A Comprehensive Analysis.” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan 
Hukum Islam 9, no. 2 (2025): 937–64. https://doi.org/10.22373/sjhk.v9i2.26659. 

Aminullah, Amiruddin. “Urgensi Maslahat Dalam Pengembangan Hukum Islam.” Dirasat 
Islamiah: Jurnal Kajian Keislaman 2, no. 2 (2021): 67–88. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.5313875. 

Darmawati. Filsafat Hukum Islam. Edited by Marhaeni Saleh. Makassar: Fakultas 
Ushuluddin & Filsafat UIN Alauddin Makassar, 2019. 

Fadli, Muhammad Al, Syafruddin Syam, and Muhammad Syukri Albani Nasution. 
“Comparative Study of Inheritance Rights In Islam And Civil Law: Analysis of 
Mashlahah and Maqashid Al-Syari`ah.” Jurnal Ilmiah Mizani: Wacana Hukum, 
Ekonomi Dan Keagamaan 8, no. 1 (2024): 154. 
https://doi.org/10.29300/mzn.v8i1.2759. 

Fahmi, Zul, Muhammad Sangidun, Achmad Faiq Ramadhan, and Muhammad Roihan 
Qowima. “Criminal Law and Islamic Perspectives on The Death Penalty in Parental 
Murder Cases.” Walisongo Law Review (Walrev) 7, no. 2 (2025): 195–214. 
https://doi.org/10.21580/walrev.2025.7.2.28829. 

Haris, Arkin, Aris Widodo, Irma Dwi Tantri, and Siti Sarah. “Eco-Maqāṣid in Climate 
Change Campaigns: From an Ecolinguistics Study to the Philosophy of Islamic Law.” 
Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 18, no. 2 (2024): 219–36. 
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i2.10652. 

Harry, Musleh, and Imam Sukadi. “The Authority of Local Governments in Land 
Arrangement and Management Perspective of Maslahah Theory.” Budapest 
International Research and Critics Institute-Journal (BIRCI-Journal) 5, no. 1 (2022): 
5788–97. https://doi.org/10.33258/birci.v5i1.4287. 

Ibrahim, Duski. Al-Qawa’id Al-Fiqhiyyah (Kaidah-Kaidah Fiqih). 1st ed. Palembang: 
Noerfikri, 2019. 

Iswahyudi, Iswahyudi. “The Maslahat Epistemology in Cigarette Law.” Justicia Islamica 
17, no. 2 (2020): 243–60. https://doi.org/10.21154/justicia.v17i2.1970. 

Mafiah, Yeni, and Tri Wahyu Hidayati. “The Significance of Al-Ghazali’s Maslahah 
Concept to the Development of Usul Fiqh and Islamic Law.” AN NUR: Jurnal Studi 
Islam 15, no. 1 (2023): 34–48. https://doi.org/10.37252/annur.v15i1.444. 

Mubarrak, Zahrul, Imran Abu Bakar, Muslem Hamdani, Musrizal Musrizal, and 
Khalilullah Khalilullah. “The Urgency of the Islamic Law and Contemporary Societal 
Challenges: The Flexibility of Al-Maslahah in Determining the Hierarchy of Maqāṣid 
Al-Sharīʿah.” EL-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 8, no. 1 (2025): 344–65. 
https://doi.org/10.22373/ujhk.v8i1.27096. 

Munadi, Munadi, and Budi Iswanto. “The Concept Maslahah of Najamuddin Al Tufi and 
It’s Relevance of Sharia Business.” IQTISHODUNA: Jurnal Ekonomi Islam 9, no. 2 
(2020): 153–66. https://doi.org/10.36835/iqtishoduna.v9i2.526. 

Nasution, Abdul Fattah. Metode Penelitian Kualitatif. Edited by Meyniar Albina. Bandung: 
CV. Harfa Creative, 2023. 

Nurwahidah, Dede, Yadi Janwari, and Dedah Jubaedah. “Konsep Pemikiran Ekonomi Dan 
Maqashid Syariah Perspektif Imam Al-Syathibi.” MAMEN: Jurnal Manajemen 3, no. 3 
(2024): 175–89. https://doi.org/10.55123/mamen.v3i3.3918. 



Menelaah Kembali Peran Maṣlaḥah sebagai Sumber, Metode, dan Tujuan Hukum Islam 
Lubis et al. 
DOI: 10.58518/al-faruq.v5i1.4643 

15 | Al Faruq: Jurnal Hukum Ekonomi Syariah dan Hukum Islam  
 Vol. 5, No. 1, January 2026 

Owens, Janine. “Islamic Prayer (Salat) and Health.” In Contemporary Islamic Perspectives 
in Public Health, edited by Basil H. Aboul-Enein, G. Hussein Rassool, Nada Benajiba, 
Joshua Bernstein, and MoezAlIslam E. Faris, 25–30. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2025. https://doi.org/10.1017/9781009231268.004. 

Siradjudin, Azmi, and Ibnu Akbar Maliki. “Zhihar Contextualization in Indonesia: An 
Anthropo-Linguistic Study.” Al-’Adalah 19, no. 2 (2022): 245–60. 
https://doi.org/10.24042/adalah.v19i2.14040. 

Sulthon, M., Imam Syafi’i, and Auliya Ghazna Nizami. “Contemporary Fiqh in Indonesia: 
The Dynamics of Istinbat Al-Aḥkām at Ma’had Aly Salafiyah Shafi’iyah Sukorejo 
Situbondo.” AHKAM : Jurnal Ilmu Syariah 24, no. 1 (2024): 119–34. 
https://doi.org/10.15408/ajis.v24i1.32174. 

Sulthon, Mohammad. “Peranan Maslahah Mursalah Dan Maslahah Mulghah Dalam 
Pembaruan Hukum Islam.” Al-Qanun: Jurnal Pemikiran Dan Pembaharuan Hukum 
Islam 25, no. 1 (2022): 59–70. https://doi.org/10.15642/alqanun.2022.25.1.59-70. 

Syafi’i, Imam, and Tutik Hamidah. “Maslahah Controvers As Sources, Methods and 
Objectives (Comparative Analysis Study of The Four Madhhab).” Al-`Adalah: Jurnal 
Syariah Dan Hukum Islam 7, no. 1 (2022): 19–38. 
https://doi.org/10.31538/adlh.v7i1.1642. 

Tahir, Tarmizi, and Syeikh Hasan Abdel Hamid. “Maqasid Al-Syari’ah Transformation in 
Law Implementation for Humanity.” International Journal Ihya’ ’Ulum Al-Din 26, no. 
1 (2024): 119–31. https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20248. 

Usman, Moh. “Maslahah Mursalah Sebagai Metode Istinbath Hukum Perspektif Al-Thufi 
Dan Al-Qaradhawi.” Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 8, no. 1 
(2020): 82–98. https://doi.org/10.30868/am.v8i1.708. 

Yusron, Muhammad. “Penalaran Rasional Dan Maslahah: Ijtihad Umar Ibn Al-Khattab 
Pada Kasus-Kasus Kewarisan Islam.” JIL: Journal of Islamic Law 2, no. 2 (2021): 
197–223. https://doi.org/10.24260/jil.v2i2.327. 

Zuhdi, Muhammad Harfin, and Mohamad Abdun Nasir. “Al-Mashlahah and 
Reinterpretation of Islamic Law in Contemporary Context.” Samarah: Jurnal Hukum 
Keluarga Dan Hukum Islam 8, no. 3 (2024): 1818–39. 
https://doi.org/10.22373/sjhk.v8i3.24918. 

Zulfahmi, Zulfahmi, Asrofi Asrofi, and Suroto Suroto. “A Review of Islamic Law on the 
Practice of" Tumpang Rahim" Based on Maqāsid Al-Syarī’ah and Contemporary 
Scholars.” MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum 4, no. 2 (2024): 231–46. 
https://doi.org/10.47498/maqasidi.v4i2.3544. 

 


