
  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

119 

Submit: 15 Pebruari 2023  Revisi: 15 Maret 2023   Diterbitkan: 30 Juni 2023 
DOI : 18987/furqan.098/23087 

 

AL-MANHAJ DAN AL-ṬARIQ DALAM METODOLOGI TAFSIR 
 

Lujeng Lutfiyah 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 
Email: lutfiyahlutfin@gmail.com 

Moh. Sahlul Khuluq  

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 
Email: bazahla@gmail.com 

 

 

Abstrak 

Studi ini mengkaji perbedaan antara al-manhaj dan al-ṭariq dalam metodologi tafsir. Penelitian 

ini bertujuan untuk memberikan pemahaman komprehensif tentang kedua istilah tersebut. 

Pendekatan studi pustaka digunakan dengan menganalisis sumber-sumber akademik yang 

relevan tentang topik ini. Analisis konten dilakukan untuk membandingkan definisi dan 

penggunaan al-manhaj dan al-ṭariq dalam berbagai karya tafsir. Temuan penelitian 

menunjukkan bahwa meskipun al-manhaj dan al-ṭariq memiliki penampilan yang berbeda, 

keduanya memiliki makna dasar yang sama sebagai metode atau pendekatan untuk mencapai 

tujuan. Namun, penggunaan dan penekanan keduanya berbeda dalam konteks metodologi 

tafsir. Al-manhaj erat kaitannya dengan gaya penulisan, mazhab tafsir, dan bentuk umum 

interpretasi yang diadopsi oleh seorang mufasir dan kitab tafsirnya. Di sisi lain, al-ṭariq 

berkaitan dengan metode penelitian dan langkah-langkah yang digunakan sebagai 

implementasi praktis dari manhaj. Penelitian ini memberikan sumbangan dalam memahami 

perbedaan yang rumit antara al-manhaj dan al-ṭariq dalam metodologi tafsir. Hal ini menyoroti 

pentingnya mempertimbangkan kedua istilah ini dalam bidang interpretasi. Dengan 

menjelaskan makna dan penggunaannya, studi ini memberikan wawasan berharga bagi para 

sarjana dan peneliti dalam bidang tafsir. Penelitian ini menjadi dasar untuk eksplorasi dan 

diskusi lebih lanjut tentang topik ini, yang pada akhirnya meningkatkan pengetahuan dan 

pemahaman tentang metodologi tafsir. 

Kata Kunci: Differensiasi, Al-manhaj, Al-ṭariq, Metodologi Tafsir 
 

Abstract 

This study examines the differences between al-manhaj and al-ṭariq in the methodology of 

interpretation. The research aims to provide a comprehensive understanding of these terms. A 

literature review approach was employed, analyzing relevant scholarly sources on the topic. 

Content analysis was conducted to compare the definitions and usage of al-manhaj and al-

ṭariq in various tafsir works. The findings reveal that although al-manhaj and al-ṭariq have 

distinct appearances, they share the fundamental meaning of being methods or approaches to 

achieve a goal. However, their usage and emphasis differ in the field of tafsir methodology. 

Al-manhaj is closely related to the writing style, interpretive school, and general form of 

interpretation adopted by a mufassir and their tafsir book. On the other hand, al-ṭariq pertains 

to the research methods and steps used as a practical implementation of the manhaj. This 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/
mailto:lutfiyahlutfin@gmail.com
mailto:bazahla@gmail.com


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

120 

research contributes to a deeper understanding of the nuanced differences between al-manhaj 

and al-ṭariq in tafsir methodology. It highlights the importance of considering these terms in 

the field of interpretation. By clarifying their meanings and usage, this study provides valuable 

insights for scholars and researchers in the field of tafsir. It serves as a foundation for further 

exploration and discussion on the topic, ultimately enhancing the knowledge and 

understanding of tafsir methodology. 
Keywords: Differences, Al-manhaj, Al-ṭariq, Tafsir Methodology. 

A. PENDAHULUAN 

Al-Qur'an memiliki peran penting dalam kehidupan seorang Muslim. Seperti yang 

disebutkan dalam Surah Al-Jatsiyah, ayat 20, Al-Qur'an adalah petunjuk dan bukti yang 

jelas bagi seluruh umat manusia. Al-Qur'an juga menjadi pedoman dan rahmat bagi orang-

orang yang beriman. Meskipun disebut sebagai pedoman bagi orang-orang beriman, tidak 

semua ayat dalam Al-Qur'an dapat dipahami hanya melalui teks atau terjemahannya. 

Banyak ayat dalam Al-Qur'an membutuhkan pemahaman mendalam yang dikenal sebagai 

tafsir.1 

Bentuk pertama dari penafsiran adalah tafsir bi al-ma'tsur, yang menekankan pada 

penafsiran berdasarkan riwayat (penafsiran oleh Nabi, sahabat, dan tabi'in). Bentuk kedua 

adalah tafsir bi al-ra'y, yang menekankan pada penafsiran berdasarkan ijtihad atau 

pemikiran.2 Bentuk kedua ini muncul selama ekspansi wilayah Islam dan perkembangan 

ilmu pengetahuan sebelum runtuhnya dinasti Bani Umayyah. 

Seiring dengan perkembangan tafsir, banyak ulama tafsir dan karya-karya mereka 

bermunculan. Mereka menulis karya-karya tafsir mereka berdasarkan tujuan, madzhab, 

dan latar belakang keilmuan masing-masing. Dalam penulisan mereka, mereka sering 

berbeda dalam memberikan istilah yang merujuk pada metode, corak, atau bahkan bentuk 

penafsiran dalam tafsir mereka. Istilah-istilah yang digunakan dalam metodologi tafsir 

kontemporer, seperti al-manhaj dan al-ṭariq, hingga saat ini belum mencapai kata sepakat 

di kalangan pakar tafsir dalam mendefinisikan istilah-istilah ini. Akibatnya, seringkali  

ditemukan definisi yang sama untuk dua istilah yang berbeda, dan penggunaannya saling 

tumpang tindih.3 

Dalam bidang keilmuan tafsir di Indonesia, terdapat tiga istilah yang umum 

dikenal. Pertama adalah bentuk penafsiran, yang mencakup tafsir bi al-ma'tsur dan tafsir 

bi al-ra'y. Kedua adalah corak tafsir (laun), yang mengacu pada kecenderungan mufasir 

                                                                 
1 Hidayatullah Ismail dan Ali Akbar, Pengantar Tafsir Maudhu’i (Pekanbaru Riu: Pustaka Riau, 2012). 
2 Muhammad Ghufron, ULUMUL QUR’AN (Yogyakarta: PT. Teras, 2013). 
3 Muhammad Subhi Mamasoni, “Uslub Al-Qur’an: Studi Uslub Taqdim Wa Ta’khir Dalam Al-Qur’an,” Al-

Ma’any: Jurnal Studi Bahasa Dan Sastra Arab 1, no. 1 (2022). 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

121 

saat menafsirkan, seperti corak fikih, sosial, atau sufistik. Ketiga adalah metode tafsir, 

yang mencakup tafsir al-ijmali (umum), tafsir al-tahlili (mendalam), tafsir al-muqaran 

(perbandingan), dan tafsir al-maudui (tematik). Namun, belum ada kesepakatan tentang 

kelompok mana yang disebut sebagai al-manhaj dan yang mana yang disebut sebagai al-

ṭariq. 

B. PEMBAHASAN 

1. Metode penelitian 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kepustakaan, yang dilakukan dengan 

menggunakan teknik studi pustaka untuk mengumpulkan data. Penelitian kepustakaan 

adalah metode yang melibatkan analisis terhadap buku, literatur, dan laporan yang 

relevan dengan masalah yang ingin dipecahkan. Dalam penelitian ini, terdapat dua 

kategori sumber data, yaitu data primer dan data sekunder. Data primer yang 

digunakan adalah buku-buku tentang metodologi ilmu tafsir.4 Sementara itu, 

penggunaan data sekunder akan mengacu pada buku dan literatur lain yang terkait dan 

relevan dengan isu-isu yang dibahas dalam penelitian ini. Data yang diperoleh akan 

dianalisis menggunakan metode deskriptif-analisis. 

2. Pengertian al-manhaj 

Menurut etimologi, kata "al-manhaj" berasal dari akar kata "nahaja-yanhaju-

manhajan" yang memiliki arti jalan, cara, atau metode.5 Menurut Samsurrohman, 

"manhaj" mengacu pada jalan yang harus dilalui untuk mencapai tujuan yang ingin 

dicapai. Pendapat Raghib al-Asfahani dan Dr. Saleh Abdul Fatah menyatakan bahwa 

"al-manhaj" merujuk pada jalan yang jelas dan terang.6 Hal ini dapat ditemukan dalam 

firman Allah:7 

هَاجًا  لِكُل ٍّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِن ْ

"...untuk tiap-tiap umat di antara kamu, Kami berikan aturan dan jalan yang 

terang..." (QS al-Maidah ayat 48). 

Secara istilah, "manhaj" mengacu pada jalan atau cara yang jelas untuk 

menyampaikan sesuatu, melakukan sesuatu, atau mempelajari sesuatu, berdasarkan 

                                                                 
4 Muhammad Rijal Fadli, “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif,” HUMANIKA 21, no. 1 (2021), 

https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075. 
5 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka Progresif, 1997). 
6 Abu Anwar, Ulumul Qur’an (Bandung: Amza, 2005). 
7 Salah Abd al-fattah Al-Kkalidi, Ta’rif l-Darisin Bi Mnhaj Al-Mufassirin (Damaskus: Dar al-Qolam, 2008). 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

122 

prinsip-prinsip dan sistem tertentu, dengan tujuan tertentu. Makna "manhaj" dapat 

digunakan dalam dua pengertian. Pertama, pengertian secara fisik merujuk pada jalan 

yang jelas dan lurus yang dapat diketahui dan dilalui oleh manusia. Kedua, pengertian 

secara teoritis merujuk pada jalan atau cara yang jelas untuk mencapai tujuan spesifik 

dalam konteks penelitian tertentu, dengan mengikuti aturan-aturan yang ditetapkan. 

Dalam konteks metodologi tafsir, al-Thabari mendefinisikan "al-manhaj" sebagai 

jalan yang ditempuh oleh seorang penafsir dalam menjelaskan makna-makna dan 

mengambil kesimpulan dari teks, menghubungkan bagian-bagian teks, mengutip 

riwayat yang telah diterima, mengemukakan argumentasi berdasarkan dalil-dalil, 

hukum-hukum, warisan agama, adab, dan lain sebagainya, yang mengikuti pemikiran 

dan madzhab mufassir tersebut, serta sesuai dengan budaya dan kepribadian penafsir. 

Menurut Muhammad Ibrahim Syarif, "al-manhaj" adalah cara untuk mencapai tujuan 

tafsir, dan merupakan kerangka konseptual yang mengandung dasar-dasar pemikiran 

dalam tafsir.8 

Menurut DR. Shalah Abd al-Fatah, "al-manhaj" adalah rencana yang spesifik dan 

tepat, yang diwujudkan dalam aturan, dasar-dasar, dan premis yang diketahui oleh 

mufassir, dan digunakan sebagai acuan dalam penafsiran yang selalu diikuti dan 

digunakan olehnya. Dalam pandangan beliau, "al-manhaj" lebih dekat dengan metode 

penafsiran. Sementara menurut Samsurrohman, "al-manhaj" adalah acuan yang 

digunakan sebagai pegangan dalam penafsiran, sehingga mufassir dapat mencapai 

tujuan yang diinginkan. Samsurrohman menyatakan bahwa ciri-ciri "manhaj" dalam 

sebuah tafsir terletak pada penekanan mufassir terhadap salah satu metode yang 

menjadi pisau bedah dalam penafsirannya, seperti metode semantik, sastra, atau 

semiotika. "Al-manhaj" menekankan pada perangkat-perangkat yang digunakan 

sebagai panduan dalam penafsiran. Menurut Samsurrohman, istilah "manhaj" lebih 

dekat dengan corak penafsiran (laun).9 

3. Pengertian tariq 

perbaiki kalimat berikut dengan menggunakan bahasa ilmiah : Menurut bahasa, 

al-ṭariq atau al-ṭariqah berasal dari kata tharaqa-yathruqu-ṭariqatun. Al-Ṭariq 

mengandung arti yang sama dengan manhaj dalam segi bahasa yaitu jalan, cara, atau 

                                                                 
8 Nabila El Mumtaza Arifin, Luqmanul Hakim, and Faizin Faizin, “Studi Intertekstualitas Tafsir Al-Thabari 

Dalam Tafsir Ibnu Katsir Tentang Kisah Bani Israil Tersesat Selama Empat Puluh Tahun,” An-Nida’ 44, no. 1 

(2020), https://doi.org/10.24014/an-nida.v44i1.12503. 
9 Al-Kkalidi, Ta’rif l-Darisin Bi Mnhaj Al-Mufassirin. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

123 

metode.10  Menurut Samsurrohman pengertian al-ṭariq dalam kaitannya dengan tafsir 

adalah pisau bedah yang digunakan mufasir untuk memahami lalu menafsirkan ayat-

ayat al-Qur’an. Samsurrohman mengatakan bahwa al-ṭariq sebagai pisau bedah terbagi 

kepada dua kelompok. Yang pertama yaitu tafsir bi al-ma’tsur atau tafsir menggunakan 

riwayat sebagai alat bantu. Yang kedua yaitu tafsir bi al-ra’yi atau tafsir menggunakan 

ijtihad sebagai alat bantu.11 

Sedangkan DR. Solah Abdul Fatah mengemukakan bahwa al-ṭariq berarti metode 

yang diterapkan oleh mufassir ketika menafsirkan dan cara yang digunakan oleh 

mufassir dalam menyajikan penafsirannya. Lebih lanjut ia menambahkan bahwa al-

ṭariq merupakan penerapan kaidah dan landasan metodologis mufasir yang sistematis 

dalam memahami al-Qur’an. Penerapan kaidah tersebut digunakan dalam berbagai 

disiplin ilmu tafsir, seperti tafsir ayat-ayat akidah, ayat-ayat hukum, ayat-ayat amtsal, 

dll12 

Menurut etimologi, kata "al-ṭariq" atau "al-ṭariqah" berasal dari akar kata 

"tharaqa-yathruqu-ṭariqatun". "Al-ṭariq" memiliki makna yang sama dengan "manhaj" 

dalam konteks linguistik, yaitu jalan, cara, atau metode.13 Menurut Samsurrohman, 

pengertian "al-ṭariq" dalam konteks tafsir adalah pisau bedah yang digunakan oleh 

mufasir untuk memahami dan menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an. Samsurrohman 

menjelaskan bahwa "al-ṭariq" sebagai pisau bedah dapat dibagi menjadi dua kelompok. 

Pertama, tafsir bi al-ma'tsur, yaitu tafsir yang menggunakan riwayat sebagai alat bantu. 

Kedua, tafsir bi al-ra'yi, yaitu tafsir yang menggunakan ijtihad sebagai alat bantu.14 

Sementara itu, DR. Solah Abdul Fatah menyatakan bahwa "al-ṭariq" merujuk 

pada metode yang diterapkan oleh mufassir dalam menafsirkan dan cara yang 

digunakan oleh mufassir dalam menyajikan penafsirannya. Lebih lanjut, ia 

menambahkan bahwa "al-ṭariq" merupakan penerapan kaidah dan landasan 

metodologis yang sistematis oleh mufassir dalam memahami Al-Qur'an. Penerapan 

kaidah tersebut digunakan dalam berbagai disiplin ilmu tafsir, seperti tafsir ayat-ayat 

akidah, ayat-ayat hukum, ayat-ayat amtsal, dan sebagainya.15 

                                                                 
10 Munawwir, Al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia. 
11 Supina dan Karman, Ulumul Al-Qur’an Dan Metode Tafsir (Bandung: Pustaka Islamika, 2002). 
12 Al-Kkalidi, Ta’rif l-Darisin Bi Mnhaj Al-Mufassirin. 
13 Munawwir, Al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia. 
14 Ghufron, ULUMUL QUR’AN. 
15 Al-Kkalidi, Ta’rif l-Darisin Bi Mnhaj Al-Mufassirin. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

124 

4. Pandangan Ulama terhadap Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq dalam Metodologi Tafsir 

Istilah yang digunakan dalam metodologi tafsir kontemporer seperti "al-ittijah," 

"al-manhaj," "al-uslub," atau "al-ṭariq" jarang digunakan oleh pakar tafsir klasik. 

Bahkan hingga saat ini, para pakar tafsir kontemporer belum mencapai kesepakatan 

dalam mendefinisikan keempat istilah tersebut. Hal ini menyebabkan seringnya terjadi 

kesamaan definisi untuk dua istilah yang berbeda di antara keempat istilah tersebut.16 

Keempat istilah ini sering digunakan secara tumpang tindih. Misalnya, Fahdi bin 

Abdurrahman ar-Rumi menjelaskan bahwa "ittijah" merujuk pada tujuan akhir seorang 

mufasir dan menjadi fokus utama ketika menulis tafsir. "Manhaj" merupakan jalan 

yang menunjukkan pada "ittijah." Sedangkan "ṭariq" atau "uslub" adalah metode yang 

digunakan oleh mufasir dalam menentukan "manhaj" yang mengarah pada "ittijah."17 

Menurut Muhammad Ibrahim Syarif, "manhaj tafsir" bervariasi sesuai dengan 

variasi mufasir itu sendiri. Menurutnya, "manhaj" adalah cara untuk menunjukkan 

"ittijah" tafsir dan menjadi kerangka dasar pemikiran "ittijah" tafsir saat mufasir 

menulis tafsirnya. "Manhaj" adalah metode khusus yang diterapkan oleh mufasir dalam 

kegiatan penafsiran Al-Qur'an. Namun, menurut Nashrudin Baidhan, "manhaj" dan 

"ṭariq" memiliki makna yang sama, yaitu metode penafsiran seperti metode tahlili, 

ijmali, atau maudhu'i.18 

Samsurrohman memberikan definisi pada keempat istilah tersebut dan 

menghubungkannya secara analogis. "Ittijah" berarti arah atau tujuan seorang mufassir. 

Dalam konteks ini, fokus ditekankan pada madzhab akidah mufassir, seperti tafsir 

Sunni, Mu'tazilah, atau Syi'ah. "Ittijah" juga dapat dilihat dari disiplin ilmu yang 

mewarnainya, seperti balaghah dalam tafsir al-Kashaf karya al-Zamakhsyari, atau fiqih 

dalam tafsir al-Qurtubi.19 

"Manhaj" berarti acuan yang menjadi pegangan mufasir dalam menafsirkan. 

Mufasir menekankan salah satu metode yang menjadi pisau bedah tafsirnya, seperti  

metode semantik, sastra, atau semiotika. Dalam pembahasan tentang "manhaj," 

terdapat kesamaan dengan "ittijah," tetapi penekanan pada "manhaj" adalah perangkat 

                                                                 
16 M H Mokhtari, “The Exegesis of Tabatabaei and the Hermeneutics of Hirsch: A Comparative Study.,” PQDT 

- UK & Ireland (2007). 
17 Debibik Nabilatul Fauziah, “Metodologi Tafsir Asy-Sya’râwî,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir 6, no. 02 (2021). 
18 Hikmatiar Pasya, “Studi Metodologi Tafsir Asy-Sya’rawi,” Studia Quranika 1, no. 2 (2017), 

https://doi.org/10.21111/studiquran.v1i2.841. 
19 Samsurrohman, Pengantar Ilmu Tafsir (Jakarta: Amzah, 2014). 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

125 

yang digunakan sebagai panduan dalam tafsir, sementara "ittijah" lebih dipengaruhi 

oleh disiplin ilmu yang digunakan mufasir dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an.20 

"Uslub" berarti metode yang digunakan untuk menemukan makna yang 

terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur'an tanpa keluar dari jalur yang telah ditentukan. 

Uslub tafsir dapat diketahui dengan melihat bagaimana ayat-ayat Al-Qur'an 

ditafsirkan. Misalnya, jika penafsiran hanya berfokus pada kosakata, disebut tafsir 

tahlili; jika hanya menjelaskan secara global, disebut tafsir ijmali; jika membandingkan 

ayat dengan ayat, atau dengan hadis, atau pendapat ulama dengan pendapat ulama, 

disebut tafsir muqaran; dan jika menekankan tema, disebut tafsir maudhu'i.21 

 

"Ṭariq" berarti pisau bedah yang digunakan mufasir untuk memahami dan 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an. "Ṭariq" dapat dilihat dengan memeriksa alat bantu 

yang digunakan oleh mufasir dalam tafsirnya, yang dapat dibagi menjadi dua 

kelompok. Pertama, tafsir bi al-ma'tsur, yaitu tafsir yang menggunakan riwayat sebagai 

alat bantu. Kedua, tafsir bi al-ra'yi, yaitu tafsir yang menggunakan ijtihad sebagai alat 

bantu. Dalam perkembangan selanjutnya, "uslub" dan "ṭariq" diterapkan dengan cara 

yang sama.22 

DR. Shalah Abdul Fatah memberikan analogi dan contoh yang sedikit berbeda. 

Ia menganalogikan perbedaan "manhaj" dan "ṭariq" dengan seseorang yang ingin 

membangun sebuah bangunan. Orang tersebut mendatangi seorang arsitek dan 

menjelaskan konsep arsitektur yang diinginkannya, lalu meminta sang arsitek untuk 

menggambar desain bangunan tersebut. Sang arsitek menggambar desain dan 

mendefinisikan segala hal terkait dengan arsitektur, seperti area, apartemen, kamar, 

manfaat, dan fasilitas. Kemudian pemilik gedung membawa desain tersebut kepada 

seorang pengembang bangunan untuk membangun sesuai dengan rencana dan desain. 

Berdasarkan analogi ini, DR. Shalah mengatakan bahwa arsitek yang membuat rencana 

dan desain adalah "manhaj," sedangkan pengembang yang membangun sesuai dengan 

rencana dan desain adalah "ṭariq."23 

                                                                 
20 Fatimah Isyti Karimah and Iwan Caca Gunawan, “Manhaj Tafsir Al-Mizan Fi Tafsir Al-Quran Karya 

Muhammad Husain Thabathaba’i,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, no. 1 (2022), 

https://doi.org/10.15575/jis.v2i1.15813. 
21 Mamasoni, “Uslub Al-Qur’an: Studi Uslub Taqdim Wa Ta’khir Dalam Al-Qur’an.” 
22 Mokhtari, “The Exegesis of Tabatabaei and the Hermeneutics of Hirsch: A Comparative Study.”  
23 Al-Kkalidi, Ta’rif l-Darisin Bi Mnhaj Al-Mufassirin. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

126 

Beliau juga memberikan contoh perbedaan antara "manhaj" dan "ṭariq" dalam 

tafsir al-Kashaf karya Imam Zamakhsyari. Salah satu "manhaj" dalam tafsir 

Zamakhsyari adalah mendukung madzhab Mu'tazilah dalam penafsiran ayat-ayat 

akidah dan menolak serta menjatuhkan pendapat lain yang berbeda dengannya. 

Sementara itu, "ṭariq" dalam tafsir Zamakhsyari adalah penerapan "manhaj" ini dalam 

penafsiran, seperti ketika menafsirkan ayat-ayat mengenai rukyatullah, dosa besar, dan 

dosa kecil, dan sebagainya. Dengan demikian, menurut DR. Shalah, "manhaj" adalah 

aturan yang ditetapkan oleh mufasir berdasarkan kecenderungan dan latar belakang 

ilmiahnya, sedangkan "ṭariq" adalah penerapan "manhaj" dan cara penyajian tafsir yang 

ditulis oleh mufasir tersebut.24 

Dalam kesimpulannya, dapat dikatakan bahwa istilah-istilah seperti al-ittijah, al-

manhaj, al-uslub, dan al-ṭariq tidak digunakan oleh pakar tafsir klasik. Para pakar tafsir 

kontemporer juga belum mencapai kata sepakat dalam mendefinisikan keempat istilah 

ini, sehingga sering ditemukan definisi yang sama untuk dua istilah berbeda. Keempat 

istilah ini sering digunakan secara tumpang tindih dan memiliki makna yang saling 

terkait.25 

5. Contoh Al-Manhaj dan Al-Ṭariq Dalam Kitab-Kitab Tafsir 

Al-Manhaj sering kali merujuk pada corak atau pendekatan penulisan tafsir 

secara keseluruhan, sementara Al-Ṭariq lebih berkaitan dengan metode penelitian dan 

langkah-langkah yang digunakan dalam menyusun tafsir. 

Berikut ini adalah beberapa contoh yang relevan dengan Al-Manhaj dan Al-Ṭariq 

dalam kitab-kitab tafsir: 

Tafsir al-Jalalain: Kitab tafsir ini disusun oleh dua ulama besar, Jalaluddin al-

Mahalli dan Jalaluddin as-Suyuti. Al-Manhaj yang digunakan dalam tafsir ini adalah 

tafsir bil-ma'thur, yaitu penjelasan ayat-ayat Al-Qur'an berdasarkan riwayat dan hadis 

Nabi Muhammad. Sedangkan Al-Ṭariq yang diterapkan adalah penggunaan penjelasan 

dan komentar dari ulama terdahulu yang dianggap memiliki otoritas dalam masalah 

tafsir.26 

Tafsir Ibnu Kathir: Kitab tafsir yang ditulis oleh Ibnu Kathir menggunakan Al-

Manhaj tafsir bi-al-ma'tsur, yang mengutamakan penggunaan riwayat dan hadis Nabi 

                                                                 
24 Al-Kkalidi. 
25 Al-Kkalidi. 
26 Jalaluddin As-Suyuthi and Jalaluddin Muhammad Ibnu Ahmad Al-Mahally, “Tafsir Al-Jalalain,” Tafsir 

Jalalain (Terjemah), 2015. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

127 

sebagai sumber penjelasan ayat-ayat Al-Qur'an. Dalam hal Al-Ṭariq, Ibnu Kathir 

menerapkan metode penafsiran ayat dengan menggunakan pendekatan tafsir bil-

riwayah, yaitu dengan merujuk pada hadis-hadis yang berkaitan dengan ayat 

tersebut.27 

Tafsir al-Qurtubi: Tafsir al-Qurtubi ditulis oleh Abu 'Abdullah al-Qurtubi dan 

mengadopsi Al-Manhaj tafsir ijmali, yaitu memberikan penjelasan yang lebih global 

dan luas terhadap ayat-ayat Al-Qur'an.28 Dalam hal Al-Ṭariq, al-Qurtubi menerapkan 

metode tafsir muqaran, yaitu membandingkan ayat dengan ayat atau hadis dengan 

hadis untuk mendapatkan pemahaman yang lebih komprehensif.29 

 

Tafsir al-Baghawi: Kitab tafsir yang ditulis oleh al-Baghawi menggunakan Al-

Manhaj tafsir tahlili, yaitu penjelasan ayat-ayat Al-Qur'an berdasarkan analisis 

kosakata dan tata bahasa.30 Dalam hal Al-Ṭariq, al-Baghawi menerapkan metode tafsir 

maudhu'i, yaitu menekankan pada tema dan pesan yang terkandung dalam ayat-ayat 

Al-Qur'an.31 

Dalam setiap kitab tafsir tersebut, Al-Manhaj memberikan pendekatan umum 

dan corak penulisan yang konsisten, sedangkan Al-Ṭariq memberikan metode 

penelitian dan langkah-langkah yang digunakan dalam menyusun tafsir. Meskipun ada 

perbedaan dalam terminologi dan penggunaan istilah di antara para ulama, namun 

pemahaman Anda bahwa Al-Manhaj lebih bersifat umum dan global, sedangkan Al-

Ṭariq lebih bersifat khusus dan detail, cukup akurat. 

a. Kitab Tafsir al-Qurṭubi dan al-Jaṣṣāṣ 

Kitab al-Jami 'li Ahkam al-Qur'an yang ditulis oleh Imam al-Qurṭubi dan Kitab 

Ahkam al-Qur'an yang ditulis oleh al-Jaṣṣāṣ, dapat langsung ditarik kesimpulan 

mengenai al-Manhaj keduanya dari judul yang mereka berikan untuk kitab tafsir 

                                                                 
27 Nur Alfiah, “Israiliyyat Dalam Tafsir Ath-Thabari Dan Ibnu Kastir,” Tafsir Hadis UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, no. 106034003549 (2010). 
28 Abdul Rohman, Ahmad Jalaluddin Rumi Durachman, and Eni Zulaiha, “Menelisik Tafsir Al-Jâmi’ Li Ahkâm 

Al-Qurân Karya Al-Qurthubi: Sumber, Corak Dan Manhaj,” Jurnal Kawakib 3, no. 2 (2022), 

https://doi.org/10.24036/kwkib.v3i2.70. 
29 M Rifaldi and M S Hadi, “Meninjau Tafsir Al-Jami’Li Ahkami Al-Qur’an Karya Imam Al-Qurthubi: Manhaj 

Dan Rasionalitas,” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, no. 1 (2021). 
30 Mohammad Rohmanan and M Lytto Syahrum Arminsa, “Tafsir Al-Baghawi: Metodologi, Kelebihan Dan 

Kekurangan,” Al-Dzikra Jurnal Studi Ilmu Al-Qur an Dan Al-Hadits 14, no. 1 (2020). 
31 Mohammad Rohmanan and M. Lytto Syahrum Arminsa, “Metode Tafsir Al-Baghawi Dalam Kitab Ma’a>lim 

Al-Tanzi>l,” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits 14, no. 1 (2020), 

https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v14i1.4480. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

128 

mereka, yaitu Manhaj Fiqḥ. Tafsir yang termasuk dalam al-Manhaj ini akan fokus pada 

penafsiran ayat yang mengandung hukum, dan secara umum akan mengemukakan 

pendapat-pendapat ulama ahli fikih mengenai hukum tersebut. Selanjutnya, mufassir 

akan memberikan tarjih atau kesimpulan dari pendapat-pendapat tersebut.32 

Meskipun kedua al-ṭariq dalam kitab ini secara umum sama, terdapat beberapa 

langkah yang berbeda di antara keduanya. Persamaan di antara keduanya antara lain 

adalah tartib mushafi, yaitu mengikuti urutan ayat dalam mushaf Al-Qur'an, 

menyertakan dalil-dalil dari riwayat, mengambil makna dari sya'ir-syair (gaya bahasa 

yang indah), dan menjelaskan perbedaan pendapat para ahli fikih serta penilaian mereka 

terhadapnya.33 Sedangkan perbedaan al-ṭariq di antara keduanya adalah sebagai 

berikut: 

Al-Qurṭubi menafsirkan seluruh ayat Al-Qur'an,34 sedangkan al-Jaṣṣāṣ hanya 

menafsirkan ayat-ayat yang berhubungan dengan hukum.35 

Al-Qurṭubi menjelaskan aspek qira'at (berbagai cara membaca Al-Qur'an) dan 

kebahasaan,36 sedangkan al-Jaṣṣāṣ tidak menjelaskannya.37 

Al-Qurṭubi tidak membagi tafsirnya ke dalam tema-tema dan judul-judul tertentu, 

sedangkan al-Jaṣṣāṣ membaginya ke dalam tema-tema dan judul-judul tertentu.38 

Al-Qurṭubi tidak memihak secara buta terhadap madzhabnya, yaitu madzhab 

Maliki, bahkan selalu memvalidasi pendapat dalam madzhabnya sendiri. Sedangkan al-

Jaṣṣāṣ dalam banyak kesempatan menunjukkan pembelaan yang berlebihan terhadap 

madzhabnya, yaitu madzhab Hanafi, bahkan sampai menggunakan kata-kata kasar 

terhadap ulama yang berbeda pendapat dalam masalah tersebut. 

Sebagai contoh validasi yang dilakukan oleh al-Qurṭubi, saat menafsirkan surah 

al-Fatihah dan menjelaskan masalah hukum mengucapkan "amiin" bagi imam. Setelah 

                                                                 
32 Rifaldi and Hadi, “Meninjau Tafsir Al-Jami’Li Ahkami Al-Qur’an Karya Imam Al-Qurthubi: Manhaj Dan 

Rasionalitas.” 
33 Rohman, Durachman, and Zulaiha, “Menelisik Tafsir Al-Jâmi’ Li Ahkâm Al-Qurân Karya Al-Qurthubi: 

Sumber, Corak Dan Manhaj.” 
34 Rifaldi and Hadi, “Meninjau Tafsir Al-Jami’Li Ahkami Al-Qur’an Karya Imam Al-Qurthubi: Manhaj Dan 

Rasionalitas.” 
35 Farida Nur Afifah, “Fanaticism of Madzhab in Interpretation: Study of The Book of Aḥkam Al-Qur’an By Al-

Jaṣṣaṣ,” Jurnal Ushuluddin 28, no. 2 (2020), https://doi.org/10.24014/jush.v28i2.9618. 
36 Rohman, Durachman, and Zulaiha, “Menelisik Tafsir Al-Jâmi’ Li Ahkâm Al-Qurân Karya Al-Qurthubi: 

Sumber, Corak Dan Manhaj.” 
37 Sher Maqsood Hidary and Ziauddin Haneef, “Obligatory Will in the Civil Code of Afghanistan: Analysis, 

Sharia Verification, and Case Solutions,” Addaiyan Journal of Arts, Humanities and Social Sciences 2, no. 3 

(2020), https://doi.org/10.36099/ajahss.2.3.3. 
38 M Iqbal, “Metode Tafsir Ahkam Ash-Shabuni Tafsir Ayat Al-Ahkam Dan Al-Qurthubi Al-Jam’I Li Ahkam 

Al-Qur’an,” Jurnal Landraad 1 (2022). 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

129 

menyampaikan riwayat terkait masalah tersebut, al-Qurṭubi kemudian mengemukakan 

pendapat-pendapat para ahli fikih terkait masalah tersebut. Imam Syafi'i dan Imam 

Malik, berdasarkan riwayat Madinah, berpendapat bahwa boleh bagi imam 

mengucapkan "amiin", sedangkan riwayat Kufah dan sebagian riwayat Madinah 

berpendapat bahwa imam tidak boleh mengucapkan "amiin" dengan keras, termasuk 

Imam al-Thabari yang memegang pendapat ini.39 

Menurut ulama madzhab Malikiyah, imam tidak boleh mengucapkan "amin", 

yang wajib mengucapkannya adalah makmum. Dalil mereka adalah hadis Abu Musa al-

Asy'ari, di mana Rasulullah saw bersabda, "Apabila kalian shalat, maka luruskanlah 

shaf, kemudian hendaklah salah seorang di antara kalian menjadi imam. Apabila dia 

bertakbir maka bertakbirlah, apabila dia selesai membaca al-Fatihah, maka ucapkanlah 

'amin', niscaya Allah akan mengabulkan." Al-Qurṭubi mendukung pendapat pertama 

dengan dalil hadis Wa'il bin Hujr yang menyatakan bahwa Rasulullah ketika selesai 

membaca al-Fatihah, beliau mengucapkan "amiin" secara jahr (keras). Hadis ini 

diriwayatkan oleh Abu Daud dan Ad-Daraquthni, dan memiliki kekuatan sanad yang 

sahih. Hadis ini juga disebutkan oleh Imam Bukhari dalam Shahih-nya. Selain itu, al-

Qurṭubi dalam menjelaskan perbedaan pendapat tersebut selalu menggunakan bahasa 

yang sopan dan intelektual, tanpa berusaha merendahkan pendapat yang lain. 

Sebagai contoh fanatisme dalam tafsir al-Jaṣṣāṣ, saat menafsirkan surah al-

Baqarah ayat 235: 

تمُْ  اَوْ  النِ سَاۤءِ  خِطْبَةِ  مِنْ  ٖ  وَلََ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْمَا عَرَّضْتمُْ بهِ ن ْ  هنَُّ تُ وَاعِدُوْ  لََّ  وَلٰكِنْ  سَتَذْكُرُوْنََنَُّ  اَنَّكُمْ  اللٰ ُ  مَ عَلِ   ۗاَنْ فُسِكُمْ  فِيْ  اكَْن َ

وْلًَ  تَ قُوْلُوْا اَنْ  اِلََّي سِرًّا عْرُوْفًا ق َ لغَُ الْكِتٰبُ اجََلَه مَّ  اَنْ فُسِكمُْ  فِيْ  مَا يَ عْلَمُ  اللٰ َ  اَنَّ  وَاعْلَمُويْا ٖۗ  ەۗ وَلََ تَ عْزِمُوْا عُقْدَةَ النِ كَاحِ حَتّٰ  يَ ب ْ

 ࣖم  حَلِيْ  ر  غَفُوْ  اللٰ َ  اَنَّ  وَاعْلَمُويْا ۚفَاحْذَرُوْهُ 

"Dan tidak ada dosa bagi kamu meminang wanita-wanita itu dengan sindiran 

atau kamu menyembunyikan (keinginan mengawini mereka) dalam hatimu. Allah 

mengetahui bahwa kamu akan menyebut-nyebut mereka. Maka janganlah kamu 

mengadakan janji kawin dengan mereka secara rahasia, kecuali sekedar 

mengucapkan perkataan yang ma'ruf. Dan janganlah kamu bertetap hati untuk 

beraqad nikah, sebelum habis 'iddahnya. Dan ketahuilah bahwa Allah 

                                                                 
39 Muhammad Roni and Ismail Fahmi Arrauf Nasution, “The Legality Of Miras (Khamr) in Al-Quran 

Persfective (Comparative Study of The Tafsir Al-Maraghy, Al-Misbah, and Al-Qurthubi),” FITRAH: Jurnal 

Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman 7, no. 1 (2021), https://doi.org/10.24952/fitrah.v7i1.3685. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

130 

mengetahui apa yang ada dalam hatimu. Maka takutlah kepada-Nya, dan 

ketahuilah bahwa Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyantun."  

Menurut Qadi Isma'il Ibn Ishaq, yang menganut madzhab al-Maliki, berpendapat 

bahwa tidak ada hukuman had bagi perbuatan Qazf (tuduhan zina palsu) dengan 

argumen bahwa Allah tidak menyebutkan ancaman untuk masalah tersebut pada ayat 

ini sebagai ancaman yang jelas. al-Jaṣṣāṣ, yang memiliki pendapat berbeda, menjelaskan 

secara rinci tentang masalah tersebut dan menyatakan bahwa pendapat Qadi Isma'il 

merupakan pendapat yang jelas kebatalannya dan jelas kecacatannya. 

Fanatisme ini juga ditunjukkan oleh al-Jaṣṣāṣ ketika mengkritik pendapat Imam 

Syafi'i dalam menafsirkan surah al-Nisā' ayat 23 tentang wanita-wanita yang haram 

dinikahi. Ayat ini memang sering menimbulkan perbedaan antara madzhab Hanafi dan 

Syafi'i, namun sikap al-Jaṣṣāṣ terhadap perbedaan tersebut menunjukkan pembelaan 

yang berlebihan. Setelah menguraikan permasalahan yang terdapat dalam ayat tersebut, 

al-Jaṣṣāṣ menggunakan ungkapan yang tidak pantas terhadap Imam Syafi'i dengan 

menyatakan, "Sungguh buta hati mereka yang bertanya kepada al-Syafi'i dan menerima 

seluruh pendapatnya tanpa meminta dalil atas masalah yang ia jelaskan."40 

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat disimpulkan bahwa manhaj dari Tafsir al-

Qurṭubi dan al-Jaṣṣāṣ adalah sama, yaitu Manhaj Fiqh. Namun, dalam segi 

implementasinya (al-ṭariq), mereka berbeda dalam beberapa poin, terutama dalam sikap 

terhadap perbedaan pendapat. Al-Qurṭubi dalam al-ṭariq-nya terhadap perbedaan 

pendapat bersikap moderat dan tidak fanatik terhadap madzhab Maliki. Sementara itu, 

al-Jaṣṣāṣ dalam al-ṭariq-nya terhadap perbedaan pendapat menunjukkan fanatisme yang 

berlebihan terhadap madzhabnya, yaitu Hanafi, bahkan menggunakan kata-kata kasar 

terhadap ulama yang berbeda pendapat dalam masalah tersebut. 

b. Kitab Tafsir al-Kasysyaf  

Manhaj yang digunakan dalam kitab tafsir al-Kasysyaf karya Imam al-

Zamakhsyari adalah manhaj mu'tazilah. Al-ṭariq yang digunakan oleh Imam al-

Zamakhsyari dalam penafsiran tersebut adalah penerapan manhaj mu'tazilah ini dalam 

proses penafsiran, terutama dalam menafsirkan ayat-ayat rukyatullah, dosa besar dan 

dosa kecil, serta masalah-masalah yang terkait dengan al-Ushul Khamsah. Dalam 

penafsiran ayat-ayat tersebut, Imam al-Zamakhsyari menunjukkan sikap fanatisme 

                                                                 
40 Roni and Nasution. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

131 

terhadap doktrin Mu'tazilah dan memberikan argumen-argumen yang mengkrit ik 

pendapat-pendapat yang berbeda dengan pandangan Mu'tazilah.41 

 

Sebagai contoh, dalam penafsiran Imam al-Zamakhsyari terhadap surah al-

Baqarah ayat 88: 

هُمُ  بلَ غلُۡفُ   قُ لُوبُ نَا وَقَالُواْ  قَلِيل بِكُفۡرهِِمۡ  ٱللَُّ  لَّعَن َ  يُ ؤۡمِنُونَ  مَّا اٖ  ف َ

"Dan mereka berkata: 'Hati kami tertutup'. Tetapi sebenarnya Allah telah 

mengutuk mereka karena keingkaran mereka; maka sedikit sekali mereka yang 

beriman." 

Penafsiran dengan arti ghulf (tertutup) ini bertentangan dengan salah satu prinsip 

Mu'tazilah yang disebut al-Ushul Khamsah, yaitu tentang keadilan Allah. Menurut 

sebagian Mu'tazilah, ayat ini tidak dapat diterima oleh pandangan mereka karena 

mereka menganggap bahwa Allah yang telah menciptakan hati tidak mungkin melarang 

hidayah dan iman memasuki hati sehingga terlihat seolah-olah Allah menyesatkan 

mereka. Untuk mendukung penafsiran mereka, Mu'tazilah mengubah bacaan al-

Mutawatirah dari kata ghulf menjadi ghilāf yang berarti "tempat". Dengan demikian, 

penafsiran ayat ini menurut Mu'tazilah adalah bahwa orang-orang Yahudi berkata, "hati 

kami adalah tempat (untuk berbagi ilmu)".42 

Meskipun tafsir al-Kasysyaf dikenal sebagai tafsir yang mengadopsi manhaj 

mu'tazilah, tafsir ini juga dikenal dengan pendekatan lughawinya karena tidak diragukan 

lagi bahwa Imam al-Zamakhsyari memiliki keahlian dalam masalah ilmu bahasa. Hal 

ini tercermin dalam tafsirnya, sehingga dapat dikatakan bahwa tafsir al-Kasysyaf 

menjadi salah satu acuan dalam tafsir balaghah hingga saat ini. Al-ṭariq yang terliha t 

dalam hubungannya dengan manhaj lughawi adalah penggunaan kaidah-kaidah bahasa 

dalam menafsirkan al-Qur'an dalam tafsir al-Kasysyaf.43 Sebagai contoh, dalam 

penafsiran surah al-Qiyamah ayat 22-23: 

ضِرةَ   ٖ  يَ وۡمَئِذ ٖ  وجُُوه اَ إِلَٰ  * نََّّ  ٖ  نََّظِرةَ رَبِّ 

                                                                 
41 Putri Amelia Nur Dzulhijati, “METODOLOGI ZAMAKHSYARI TENTANG PENGGUNAAN ILMU 

LUGHAH/BAHASA DALAM TAFSIR AL-KASYSYAF,” AT-TAISIR: Journal of Indonesian Tafsir Studies 3, 

no. 2 (2022), https://doi.org/10.51875/attaisir.v3i2.138. 
42 Nur Dzulhijati. 
43 Sidiq Samsi Tsauri, Ahsin Sakho Muhammad, and Adha Saputra, “CORAK TAFSIR BALAGHI (Studi 

Analisis Tafsir Al-Kassyaf ‘An Ghawamidh At-Tanzil Wa ‘Uyun Al-Aqawil Fii Wujuh At-Ta’Wil Karya Abu 

Al-Qasim Az-Zamakhsyari),” Zad Al-Mufassirin 3, no. 1 (2021), https://doi.org/10.55759/zam.v3i1.24. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

132 

"Wajah-wajah (orang-orang mukmin) pada hari itu berseri-seri. Kepada 

Tuhannya mereka melihat."  

Dalam penafsiran Mu'tazilah, kata nazirah tidak dapat diartikan sebagai meliha t 

seperti melihatnya makhluk, seperti yang diyakini oleh mayoritas ulama Ahlus Sunnah. 

Mereka menafsirkan bahwa makna nazirah pada ayat ini adalah "mengharapkan", 

karena dalam bahasa Arab, nazirah memiliki makna yang lebih luas. Mereka juga 

menafsirkan bahwa kata ilā pada ayat ini tidak berarti "kepada", tetapi memiliki makna 

yang lebih mendalam, yaitu "nikmat". Ilā merupakan bentuk mufrod dari al-ala', yang 

berarti nikmat yang banyak. Dengan penjelasan bahasa ini, penafsiran ayat ini berubah 

menjadi "melihat nikmat Tuhan mereka". Hal ini bertujuan untuk selaras dengan salah 

satu prinsip Mu'tazilah yang disebut al-tauhid, yaitu keyakinan bahwa Allah tidak dapat 

dilihat di dunia maupun di akhirat sebagai bentuk penyucian Mu'tazilah terhadap Allah 

dari sifat-sifat makhluk. 

c. Kitab Tafsir Ṭaba’ṭaba’i 

Al-Manhaj (pendekatan) yang terdapat dalam buku "Al-Mizan fi Tafsir al-Qur'an" 

karya Muhammad Husain Ṭaba'ṭaba'i sangat mirip dengan pendekatan dalam tafsir "Al-

Kasysyaf" dalam hal fanatisme terhadap keyakinan yang mereka anut, setidaknya 

menurut pandangan ulama Ahlus Sunnah, yaitu pendekatan Syiah. Ṭaba'ṭaba'i 

mendukung madzhab Syiah, terutama Syiah Imamiyah, dalam menafsirkan ayat-ayat 

yang berkaitan dengan paham Syiah seperti imamah (kepemimpinan) dan mut'ah 

(pernikahan sementara), sambil menolak dan menyingkirkan pendapat lain yang 

berbeda dengan pendekatannya.44 

Al-Ṭariq (metodologi) dalam tafsir ini melibatkan pembelaan yang berlebihan 

terhadap pemahaman Syiah dengan menyajikan seluruh bukti yang mendukung dan 

mengabaikan, menolak, bahkan menolak bukti-bukti dan pendapat para ulama yang 

berbeda dalam masalah tersebut. Hal ini dapat kita lihat dalam penafsiran ayat-ayat yang 

terkait dengan masalah tersebut. Salah satu contohnya adalah penafsiran Surah An-Nisa, 

ayat 24, yang dianggap oleh kalangan Syiah sebagai dalil mengenai bolehnya mut'ah: 

 ٖ   أيَْْاَنكُُمْ  مَلَكَتْ  مَا إِلََّ  النِ سَاءِ  مِنَ  وَالْمُحْصَنَاتُ 

"Wanita-wanita yang dijaga, kecuali yang ada di tangan kananmu."  

                                                                 
44 Amrillah Achmad, “Telaah Tafsir Al-Mizan Karya Thabathabai,” Jurnal Tafsere, 2021, 

https://doi.org/10.24252/jt.v9i02.31495. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

133 

Dalam sistematika tafsirnya, Ṭaba'ṭaba'i menafsirkan ayat ini dengan 

mengelompokkan beberapa ayat Al-Qur'an yang kemudian ditafsirkan secara ayat per 

ayat. Ayat 24 ini dikelompokkan dalam pembahasan ayat 23 hingga 28. Bagian ayat 

"Wanita-wanita yang dijaga, kecuali yang ada di tangan kananmu" ditafsirkan oleh 

Ṭaba'ṭaba'i sebagai dalil mengenai nikah mut'ah. Beliau menyatakan bahwa ayat ini 

termasuk ayat Madaniyah, dan sebagaimana dipahami bahwa jenis pernikahan seperti 

mut'ah merupakan adat dan kebiasaan umat Muslim pada saat itu, maka menurutnya 

kata "dijaga" mengacu secara jelas kepada nikah mut'ah. Selanjutnya, Ṭaba'ṭaba'i 

membahas pendapat-pendapat yang menentang pembolehan mut'ah, termasuk tiga teori 

yang berkaitan dengan larangan mut'ah, yaitu teori bahasa, maksud ayat, dan teori 

naskh. Beliau membantah semua teori tersebut dengan argumen-argumennya.45 

Tidak hanya sampai di situ, Ṭaba'ṭaba'i kemudian menyajikan pembahasan khusus 

di akhir penafsiran ayat 28 dengan judul "tinjauan hadis-hadis tentang mut'ah". Beliau 

mengutip lebih dari lima puluh riwayat yang berhubungan dengan nikah mut'ah, 

termasuk riwayat-riwayat yang menegaskan bahwa ayat tersebut berhubungan dengan 

masalah mut'ah, riwayat-riwayat dari Rasulullah mengenai pengharaman dan 

penghalalan mut'ah, serta riwayat yang dikaitkan dengan para sahabat mengena i 

kehalalan dan keharaman mut'ah. Bagian ini kemudian beliau akhiri dengan komentar 

dan kesimpulan terkait masalah tersebut.46 

C. PENUTUP (CONCLUSION) [Times New Roman, 12 pt, Bold] 

Dalam penjelasan di atas, dapat kita lihat bahwa al-manhaj mengacu pada corak 

penulisan, madzhab, dan bentuk penafsiran yang melekat pada seorang mufassir dan kitab 

tafsirnya secara umum. Sementara itu, al-ṭariq lebih mengarah kepada metode penelitian 

tafsir dan langkah-langkah yang digunakan sebagai implementasi dari manhaj tersebut. 

Sebuah kitab tafsir dalam hakikatnya hanya dapat ditemukan dan disimpulkan setelah 

melakukan penelitian yang mendalam terhadap kitab tafsir tersebut, sementara al-manhaj 

dapat ditemukan melalui judul kitab tafsir, latar belakang mufassir, dan aliran mufassir. 

Secara ringkas, al-manhaj bersifat umum dan global, sementara al-ṭariq bersifat khusus 

dan rinci. 

                                                                 
45 Achmad. 
46 Suci Ramadhan and Fiki Khoirul Mala, “Tafsir Al-Mizan Fi Tafsir Al-Qur’an by Thabathabai: Analysis of 

The Relationship Between Zalim and Syirk Meaning in Surah Al-An’am Verse 82,” Dialogia 20, no. 2 (2022), 

https://doi.org/10.21154/dialogia.v20i2.3909. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

134 

Dalam analoginya, Samsurrohman menggambarkan al-manhaj sebagai jalan yang 

dipilih, tetapi bukan langkah dalam perjalanan itu sendiri. Sedangkan DR. Shalah 

menggambarkannya sebagai sebuah skema yang digunakan untuk mengatur langkah-

langkah selanjutnya dalam proses pembangunan, yaitu pembangunan itu sendiri. Oleh 

karena itu, lebih tepat untuk mengartikan al-manhaj sebagai corak atau kecenderungan 

seorang mufassir yang mempengaruhi tujuan penafsirannya. Begitu pula dengan al-ṭariq, 

baik menurut analogi Samsurrohman maupun DR. Shalah, keduanya menggambarkan 

langkah-langkah yang diambil dalam metode penelitian tafsir yang sangat detail dalam 

prosesnya tanpa melupakan aturan-aturan yang telah ditetapkan dalam tujuan penelitian. 

Selain itu, dalam sebuah kitab tafsir, mungkin saja terdapat lebih dari satu manhaj. 

Seperti yang disebutkan dalam contoh-contoh sebelumnya, kitab tafsir Tustarī selain 

mengandung manhaj Ṣūfī, juga mengandung manhaj Isyari. Kitab tafsir al-Kasysyaf selain 

mengandung manhaj mutazilah, juga mengandung manhaj lughah, manhaj teologi, dan 

manhaj ilmi. Demikian pula, tafsir al-Mizan selain mengandung manhaj Syiah, juga 

mengandung manhaj fikih dan manhaj falsafi, dan seterusnya. 

 

Daftar Pustaka 

 

Achmad, Amrillah. “Telaah Tafsir Al-Mizan Karya Thabathabai.” Jurnal Tafsere, 2021. 
https://doi.org/10.24252/jt.v9i02.31495. 

Afifah, Farida Nur. “Fanaticism of Madzhab in Interpretation: Study of The Book of Aḥ kam 

Al-Qur’an By Al-Jaṣ ṣ aṣ .” Jurnal Ushuluddin 28, no. 2 (2020). 
https://doi.org/10.24014/jush.v28i2.9618. 

Akbar, Hidayatullah Ismail dan Ali. Pengantar Tafsir Maudhu’i. Pekanbaru Riu: Pustaka Riau, 

2012. 
Al-Kkalidi, Salah Abd al-fattah. Ta’rif l-Darisin Bi Mnhaj Al-Mufassirin. Damaskus: Dar al-

Qolam, 2008. 

Anwar, Abu. Ulumul Qur’an. Bandung: Amza, 2005. 

Arifin, Nabila El Mumtaza, Luqmanul Hakim, and Faizin Faizin. “Studi Intertekstualitas 
Tafsir Al-Thabari Dalam Tafsir Ibnu Katsir Tentang Kisah Bani Israil Tersesat Selama 

Empat Puluh Tahun.” An-Nida’ 44, no. 1 (2020). https://doi.org/10.24014/an-

nida.v44i1.12503. 
As-Suyuthi, Jalaluddin, and Jalaluddin Muhammad Ibnu Ahmad Al-Mahally. “Tafsir Al-

Jalalain.” Tafsir Jalalain (Terjemah), 2015. 

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” HUMANIKA 21, 
no. 1 (2021). https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075. 

Fauziah, Debibik Nabilatul. “Metodologi Tafsir Asy-Sya’râwî.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir 6, no. 02 (2021). 

Ghufron, Muhammad. ULUMUL QUR’AN. Yogyakarta: PT. Teras, 2013. 

Iqbal, M. “Metode Tafsir Ahkam Ash-Shabuni Tafsir Ayat Al-Ahkam Dan Al-Qurthubi Al-

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 6  Nomor 1 Juni 2023 

 

 

Moh. Sahlul Khuluq, Lujeng Lutfiyah 

Al-Manhaj Dan Al-Ṭariq... 

135 

Jam’I Li Ahkam Al-Qur’an.” Jurnal Landraad 1 (2022). 
Karimah, Fatimah Isyti, and Iwan Caca Gunawan. “Manhaj Tafsir Al-Mizan Fi Tafsir Al-

Quran Karya Muhammad Husain Thabathaba’i.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, no. 1 

(2022). https://doi.org/10.15575/jis.v2i1.15813. 
Karman, Supina dan. Ulumul Al-Qur’an Dan Metode Tafsir. Bandung: Pustaka Islamika, 

2002. 

Mamasoni, Muhammad Subhi. “Uslub Al-Qur’an: Studi Uslub Taqdim Wa Ta’khir Dalam Al-
Qur’an.” Al-Ma’any: Jurnal Studi Bahasa Dan Sastra Arab 1, no. 1 (2022). 

Maqsood Hidary, Sher, and Ziauddin Haneef. “Obligatory Will in the Civil Code of 

Afghanistan: Analysis, Sharia Verification, and Case Solutions.” Addaiyan Journal of 
Arts, Humanities and Social Sciences 2, no. 3 (2020). 

https://doi.org/10.36099/ajahss.2.3.3. 

Mokhtari, M H. “The Exegesis of Tabatabaei and the Hermeneutics of Hirsch: A Comparative 
Study.” PQDT - UK & Ireland, 2007. 

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir Kamus Arab-Indonesia. Surabaya: Pustaka 

Progresif, 1997. 
Nur Alfiah. “Israiliyyat Dalam Tafsir Ath-Thabari Dan Ibnu Kastir.” Tafsir Hadis UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, no. 106034003549 (2010). 

Nur Dzulhijati, Putri Amelia. “METODOLOGI ZAMAKHSYARI TENTANG 
PENGGUNAAN ILMU LUGHAH/BAHASA DALAM TAFSIR AL-KASYSYAF.” AT-
TAISIR: Journal of Indonesian Tafsir Studies 3, no. 2 (2022). 

https://doi.org/10.51875/attaisir.v3i2.138. 
Pasya, Hikmatiar. “Studi Metodologi Tafsir Asy-Sya’rawi.” Studia Quranika 1, no. 2 (2017). 

https://doi.org/10.21111/studiquran.v1i2.841. 

Ramadhan, Suci, and Fiki Khoirul Mala. “Tafsir Al-Mizan Fi Tafsir Al-Qur’an by 

Thabathabai: Analysis of The Relationship Between Zalim and Syirk Meaning in Surah  
Al-An’am Verse 82.” Dialogia 20, no. 2 (2022). 

https://doi.org/10.21154/dialogia.v20i2.3909. 

Rifaldi, M, and M S Hadi. “Meninjau Tafsir Al-Jami’Li Ahkami Al-Qur’an Karya Imam Al-
Qurthubi: Manhaj Dan Rasionalitas.” Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, no. 1 (2021). 

Rohman, Abdul, Ahmad Jalaluddin Rumi Durachman, and Eni Zulaiha. “Menelisik Tafsir Al-

Jâmi’ Li Ahkâm Al-Qurân Karya Al-Qurthubi: Sumber, Corak Dan Manhaj.” Jurnal 
Kawakib 3, no. 2 (2022). https://doi.org/10.24036/kwkib.v3i2.70. 

Rohmanan, Mohammad, and M. Lytto Syahrum Arminsa. “Metode Tafsir Al-Baghawi Dalam 

Kitab Ma’a>lim Al-Tanzi>l.” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Al-Hadits 14, 
no. 1 (2020). https://doi.org/10.24042/al-dzikra.v14i1.4480. 

Rohmanan, Mohammad, and M Lytto Syahrum Arminsa. “Tafsir Al-Baghawi: Metodologi, 

Kelebihan Dan Kekurangan.” Al-Dzikra Jurnal Studi Ilmu Al-Qur an Dan Al-Hadits 14, 
no. 1 (2020). 

Roni, Muhammad, and Ismail Fahmi Arrauf Nasution. “The Legality Of Miras (Khamr) in Al-

Quran Persfective (Comparative Study of The Tafsir Al-Maraghy, Al-Misbah, and Al-
Qurthubi).” FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman 7, no. 1 (2021). 

https://doi.org/10.24952/fitrah.v7i1.3685. 

Samsi Tsauri, Sidiq, Ahsin Sakho Muhammad, and Adha Saputra. “CORAK TAFSIR 
BALAGHI (Studi Analisis Tafsir Al-Kassyaf ‘An Ghawamidh At-Tanzil Wa ‘Uyun Al-

Aqawil Fii Wujuh At-Ta’Wil Karya Abu Al-Qasim Az-Zamakhsyari).” Zad Al-
Mufassirin 3, no. 1 (2021). https://doi.org/10.55759/zam.v3i1.24. 

Samsurrohman. Pengantar Ilmu Tafsir. Jakarta: Amzah, 2014. 

 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/

