
Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

14

TEORI MUNASABAH DAN APLIKASINYA DALAM AL QUR’AN

Ah.Fauzul Adlim
Madrasah Tsanawiyah Al Karimi I Gresik, Indonesia

E-mail: afa.adlim@gmail.com

Abstract: In the study of Qur'anic and tafsir, munasabah science is an
inseparable part to be discussed. It is a tool for understanding the content of
the Qur'an. The variety of discussions that exist in the Qur'an increasingly
positioned the importance of munasabah science. In this regard, M. Quraish
Shihab, a prominent Indonesian exegete, analogized the variety of Qur'anic
discussions in a letter and its relation to one letter to another (munasabah),
like an unknown pearl necklace in which the tip and the hilt are.
The existence of knowledge about Munasabah in the Qur'an is based on an
opinion that the composition of the verses, the order of sentences and letters
in the Qur'an are arranged by tauqifi not ijtihadi. Therefore the placement
of verses, sentences and letters are based on tauqifi, that's what we want to
find, because behind the placement of verses and letters like that of course
there is a wisdom contained in it. On the contrary, the argument that the
composition of the verses, the order of sentences and letters in the Qur'an in
a stratified manner clearly will undermine the munasabah theory in the
Qur'an.
As al-Suyuthi, Nasr Hamid Abu Zaid reveals that Munasabah are of a
general nature and some are specific, some are rational, perceptive, or
imaginative. This according to Abu Zaid shows that the relationships or
Munasabah-Munasabah are possibilities. These possibilities should be
disclosed and determined on each part of the text by commentators.
Expressing the relationships between verses and verses and between letters
and letters does not mean explaining relationships that exist in inherently in
the text, but making connections between the commentators' mind and the
text. It is through this relationship that the relationship between the
passages of the text can be expressed

Keywords: Munasabah, Al Qur'an, Applications

Pendahuluan
Al Qur’an adalah kitab Allah yang didalamnya termuat dasar-dasar  ajaran

Islam. Al Qur’an menerangkan segala perintah dan larangan, yang halal dan yang
haram, baik dan buruk, bahkan juga memuat berbagai kisah umat masa lampau. Seluruh
yang termaktub dalam Al Qur’an pada hakekatnya merupakan ajaran yang harus
dipegangi oleh umat Islam. Ia memberikan petunjuk dan pedoman hidup untuk
mencapai kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat kelak, dalam bentuk ajaran: akidah,
hukum, akhlak, falsafah dan sebagainya.

Untuk mengungkap semua itu, menjelaskannya tidaklah memadai bila seseorang



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

15

hanya mampu membaca dan melagukannya dengan baik, yang  diperlukan bukan hanya
itu, tapi lebih pada kemampuan memahami dan mengungkap isi serta mengetahui
prinsip-prinsip yang dikandungnya. Kemampuan seperti inilah yang diberikan oleh ilmu
tafsir.

Sejalan dengan kebutuhan umat Islam untuk mengetahui seluruh segi kandungan
Al Qur’an serta intensitas perhatian para ulama terhadap tafsir Al Qur’an , maka
bermunculanlah  berbagai kitab atau penafsiran yang beraneka ragam coraknya, baik
pada masa ulama salaf  maupun Ulama Khalaf, sampai seperti sekarang ini.

Dari Fenomena sepanjang sejarahnya dibandingkan dengan teks lain (kitab suci
agama lain), Al Qur’an merupakan satu-satunya kitab suci yang banyak di kaji dan
sekaligus dibaca  bahkan dihafal baik oleh mereka yang menganut agama Islam maupun
mereka yang menjadikan Al Qur’an hanya sekedar bahan studi. Dari hasil pengkajian
itulah telah lahir  berjilid-jilid kitab tafsir dengan berbagai macam karakteristiknya. Hal
ini merupakan fenomena menarik sekaligus unik. Sebab, kitab-kitab tafsir sebagai teks
kedua seperti dapat dilihat dalam khazanah literatur Islam tidak hanya sekedar
jumlahnya yang banyak, tetapi juga corak dan model metodenya yang dipakai beragam
dan berbeda-beda. Keragaman  tentang metode dan berbagai macam pendekatan guna
memahami isi kandungan Al Qur’an oleh para ulama kemudian dikumpulkan dalam
sebuah disiplin ilmu, Ulum al-Qur'an.

Di antara sekian banyak bahasan ilmu-ilmu Al Qur’an , salah satunya adalah tentang
muna>sabah. Sebagai bagian dari ilmu linguistik al-Quran, munasabah mendapat
kedudukan penting dalam upaya memahami teks Al Qur’an secara integral. Sebab
sistematika peletakannya, oleh beberapa orang dianggap, diatur oleh Allah yang sudah
tentu memiliki hikmah dibalik penyusunan tersebut.

Munasabah; Pengetahuan Awal Tentang Munasabah
Secara bahasa Munasabah berasal dari kata nasaba-yunasibu-munasabatan yang

artinya dekat (qarib).1 al-Munasabatu artinya  sama  dengan al-qarabatu yang berarti
mendekatkan dan juga al-Musyakalah (menyesuaikan). Sementara kata al-nasibu
menurut al-Zarkasyi (w. 794 H) sama artinya dengan al-qaribu al-muttasil (dekat dan
bersambungan). Sebagai contoh, dua orang bersaudara dan anak paman, kedua-duanya
saling berdekatan dalam artian ada ikatan atau hubungan. Karenanya al-nasibu berarti
juga al-rabith, yang berarti ikatan pertalian dan hubungan.2

Dari pengertian di atas, di katakan bahwa setiap sesuatu yang berdekatan dan
mepunyai  hubungan  bisa dikatakan Munasabah. Pengertian  semacam  ini  misalnya
kita  katakan bahwa si Fulan Munasabahdengan si fulan, yang artinya dia mendekati
dan menyerupai si fulan dalam  arti dia punya hubungan family dengannya atau lainnya.

Pengertian Munasabah ini juga sama artinya dengan 'illat hukum dalam bab
qiyas yakni sifat-sifat yang berdekatan dengan hukum. Maksud pengertian 'illat hukum
disini adalah kesamaan antara hukum asal dengan cabang (far'un).3

Sejalan dengan hal tersebut kaitannya dengan Munasabah yang akan di bahas
disini  adalah Munasabah ayat dengan ayat dan Munasabah surat dengan surat dalam Al

1 Ibrahim Mustafa dkk, Kamus Mu'jam al-Wasith (Madinah: Al-Maktab al-Ilmiyyah, T.th), 924.
2 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulum al-Qur'an (Kairo: Dar al-

Hadits, 2006), 35.
3 Mana Khalil al-Qathan, Mabahits fi 'Ulum al-Qur'an, (Al-'Ash al-Hadis,1973),7.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

16

Qur’an . Menurut al-Suyuthi Munasabah (kedekatan) itu harus di kembalikan kepada
makna korelatif, baik secara: khusus, umum, konkrit, maupun seperti hubungan sebab
dengan musabab, 'illat dan ma'lul, perbandingan dan perlawanan.4 Menurutnya,
Munasabahadalah ilmu yang mulia tapi sedikit sekali perhatian mufasir terhadapnya
lantaran kehalusan ilmu ini.5

Secara terminologis, Munasabahsebagaimana di katakan Mana al-Qathan
adalah: segi-segi  hubungan antara satu kalimat dalam ayat, antara satu ayat dengan ayat
lain dalam banyak ayat atau antara satu surat dengan surat lain.6 Dari pengertian secara
terminologis  tersebut selanjutnya oleh para ulama dirinci menjadi tujuh macam, yaitu:
pertama, Hubungan antara satu surat dengan surat sebelumnya. Kedua, Hubungan
antara nama surat dengan isi atau tujuan surat. Ketiga, Hubungan  antara fawatih  al-
suwar ayat pertama yang terdiri dari beberapa huruf dengan isi surat. Keempat,
Hubungan antara ayat pertama dengan ayat terakhir dalam satu surat. Kelima,
Hubungan antara satu ayat dengan ayat lain dalam satu surat. Keenam, Hubungan antara
kalimat dengan kalimat lain dalam satu ayat. Ketujuh, Hubungan antara fasilah dengan
isi ayat. Kedelapan, Hubungan antara penutup surat dengan awal surat berikutnya.7

Dari pengertian dan perincian tersebut di atas dapatlah disimpulkan bahwa
Munasabah adalah  pengetahuan yang menggali hubungan ayat dengan ayat dan
hubungan surat dengan surat dalam Al Qur’an . Hal ini berbeda dengan Ilmu Asbab al-
Nuzul yang mengaitkan sejumlah ayat dengan konteks sejarahnya, maka fokus perhatian
ilmu Munasabah bukan terletak pada kronologis-historis dari bagian-bagian teks, tetapi
aspek pepautan antara ayat dan surat menurut urutan teks, yaitu yang disebut  dengan
urutan  bacaan, sebagai bentuk lain dari urutan turunnya ayat.8

Adanya  pengetahuan tentang Munasabah di dalam Al Qur’an ini di dasarkan
pada suatu pendapat bahwa susunan ayat, urutan kalimat dan surat-surat dalam Al
Qur’an disusun  secara tauqifi9 bukan ijtihadi. Karenanya penempatan ayat, kalimat dan
surat tersebut berdasarkan tauqifi,10 itulah yang hendak kita cari, sebab dibalik
penempatan ayat dan surat seperti itu tentu ada hikmah yang terkandung di dalamnya.
Sebaliknya pendapat yang mengatakan bahwa susunan ayat, urutan kalimat dan surat-
surat dalam Al Qur’an di susun secara ijtihadi jelas akan meruntuhkan teori munasabah
dalam Al Qur’an .

Sejalan dengan pendapat di  atas, Nashr  Hamid  Abu  Zaid  dalam  bukunya
Mafhum  al-Nash mengatakan bahwa dasar Munasabah antar ayat dan surat-surat
adalah bahwa teks merupakan kesatuan struktural yang bagian-bagiannya saling
berkaitan. Tugas mufasir  adalah berusaha menemukan hubungan-hubungan tersebut

4 Jalaluddin Abd al-Rahman al-Suyuthy, Al-Asrar  Tartib  al-Qur'an (Kairo: Dar-al-'Itisham, tt),
108.

5 Ibid. 109.
6 Mana Khalil al-Qathan, Mabahits fi 'Ulum al-Qur'an … 83
7 Azyumardi Azra (ed), Sejarah dan Ulum al-Qur'an (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000), 75-76.
8 Nashr Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash Dirasah fi 'Ulum al-Qur'an, Terj. Khoiron Nahdliyin

(Yogyakarta: LKiS, 1993), 197.
9 Yaitu berdasarkan petunjuk syara (dalam hal ini Rasul).
10 Ulama kontemporer menurut Abu Zaid cenderung menjadikan urutan surat dalam mushaf

sebagai tauqifi karena  pemahaman seperti itu sejalan dengan konsep tentang eksistensi teks  azali yang
ada di Lauh al-Mahfudz. Perbedaan antara urutan turun dan urutan bacaan terletak pada susunan dan
penataan. Melalui perbedaan susunan dan penataan ini, "persesuaian" antara ayat dan antara berbagai
surat, sisi lain dari aspek-aspek 'ijaz dapat diungkapkan. Lihat Abu Zaid, Mafhum al-Nas, Ibid. 197.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

17

atau MunasabahMunasabah yang mengaitkan antara ayat dengan ayat pada satu
pihak,dan antara surat dengan surat di pihak lain. Oleh karena itu, untuk
mengungkapkan hubungan-hubungan tersebut dibutuhkan kemampuan dan ketajaman
pandangan mufasir dalam menangkap cakrawala teks.11

Sebagaimana al-Suyuthi, Nashr Hamid Abu Zaid mengungkapkan bahwa
Munasabah ada yang bersifat umum dan ada yang bersifat khusus, ada yang rasional,
perseptif, atau  imajinatif. Ini  menurut Abu Zaid menunjukkan bahwa hubungan-
hubungan atau Munasabah-Munasabah merupakan kemungkinan-kemungkinan.
Kemungkinan-kemungkinan ini harus  diungkap dan ditentukan pada setiap bagian teks
oleh mufasir. Mengungkapkan hubungan-hubungan antara ayat dengan ayat dan antara
surat dengan surat bukan berarti menjelaskan  hubungan-hubungan yang memang ada
secara inhernt dalam  teks, tetapi membuat  hubungan-hubungan antara akal mufasir
dengan teks. Melalui hubungan inilah, hubungan antara bagian teks dapat
diungkapkan.12

Sekalipun demikian, pengetahuan mengenai korelasi (Munasabah) antara ayat-
ayat  dan surat-surat  bukanlah berdasarkan tauqifi, melainkan berdasarkan ijtihad
seorang  mufasir dan tingkat pengetahuannya terhadap kemukjizatan Al Qur’an .
Apabila korelasi itu  halus maknanya dan sesuai dengan asas-asas  kebahasaan  dalam
bahasa Arab, maka  korelasi  tersebut dapat diterima, sebaliknya bila korelasi itu
bertentangan dengan kaidah-kaidah kebahasaan maka ia tertolak.13

Dari keterangan di atas dapatlah dipahami bahwa diterima tidaknya korelasi
(hubungan) ayat dengan  ayat maupun hubungan surat dengan surat harus sejalan
dengan  asas-asas kebahasaan. Karena dalam persoalan Munasabahkekuatan
pemikiranlah yang  berusaha mencari dan menemukan hubungan pertalian atau
persamaan antara rangkaian  suatu pembicaraan. Karena Munasabah merupakan
persoalan yang menyangkut  tafsir,  maka bila sesuatu muncul dan disampaikan
berdasarkan rasionalisasi akal, tentu  ia akan di terima, tetapi jika sebaliknya tentu ia
akan di tolak. Hal ini sejalan dengan kaidah yang  dikemukakan para mufasir:

14المناسبة أمر معقول إذا عرض على العقول تلقتھ بالقبول

Munasabah ialah soal akal, jika ia masuk akal ia akan di terima.

Pandangan Ulama Tentang Munasabah
Dalam memandang tentang Munasabah dalam Al Qur’an ,  para  ulama  tidak

semuanya seragam. Pendapat mereka sebagaimana dikatakan di atas, terbagi pada dua
bagian. Pertama, pihak yang menyatakan pasti ada pertalian antara ayat dengan ayat dan
antara surat  dengan surat dalam Al Qur’an. Pendapat ini antara lain diwakili Izzuddin
bin Abd al-Salam  (w. 660 H). Dalam hal ini, ia mengatakan bahwa Munasabahadalah
ilmu yang menjelaskan  persyaratan baiknya pembicaraan (irtibath al-Kalam) itu
apabila ada hubungan keterkaitan antara permulaan pembicaraan dengan akhir
pembicaraan yang tersusun menjadi satu.15

Izzuddin memberikan alasan bahwa Al Qur’an diturunkan dalam masa dua

11 Ibid. 199.
12 Ibid. 199.
13 Muhammad bin Umar bin Salim Bazahul. Ilm Al-Munasabah Fi Al-Suwar Wa Al-Ayat.

(Makkah: Maktabah al-Makkiyah, 2002), 32.
14 Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an (Beirut: Dar Al-Malayin, 1977),152.
15 Jalaluddin Abd al-Rahman al-Suyuthy, Al-Asrar  Tartib  al-Qur'an…. 108.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

18

puluh tahun lebih. Al Qur’an berisi berbagai hukum dengan sebab yang berbeda pula.
Maka dengan demikian, apa tidak perlu ada pertalian satu sama lainnya? Selanjutnya ia
memberikan  alasan dengan mengajukan pertanyaan pula, apakah artinya Tuhan
menciptakan hukum dan makhlukNya?, perbedaan 'illat dan sebab, upaya para mufti
dan penguasa, upaya manusia tentang hal-hal yang di sepakati, diperselisihkan dan
bahkan dipertentangkan, sudah tentu tidak akan ada orang yang mau mencari-cari
hubungan tersebut bila tidak ada artinya (hikmah).16

Sebagaimana ulama klasik, Izzuddin pun juga berkhayal bukan hanya karena Al
Qur’an disusun berdasarkan hikmah semata, tetapi karena ia mencampuradukkan antara
regulasi umum dan regulasi  kebahasaan. Bahasa memiliki mekanisme sendiri. Melalui
mekanisme tersebut, menurut Abu Zaid, bahasa merepresentasikan realitas. Ia tidak
merepresentasikan realitas secara literal, tetapi mebentuknya secara simbolik sesuai
dengan mekanisme dan hukum-hukum tertentu. Dari sini, hubungan-hubungan antara
realitas eksternal bisa jadi tida ada, tetapi bahasa membentuk realitas-realitas ini di
dalam realisasi kebahsaan.17

Ulama yang  di anggap  pertama kali  memperkenalkan  konsep Munasabah
adalah Abu Bakar Abdullah Ibn Muhamad al-Naisaburi (W. 324 H.), seorang ulama
yang  mempunyai spesifikasi di bidang ilmu syari'ah dan bahasa. Ia mengakui eksistensi
Ilmu Munasabah ini sehingga melakukan kritik kepada ulama Baghdad yang tidak mau
menyokong peran dan kehadiran Munasabahdalam Al Qur’an . Salah satu kepekaannya
adalah, bila  dibacakan kepadanya ayat-ayat Al Qur’an , ia selalu menganalisis
hubungan ayat itu, mengapa ayat ini ditempatkan atau dibuat dekat dengan ayat itu? dan
apa hikmahnya meletakkan surat ini dengan surat itu ?18

Pendapat  lainnya  juga  dikemukakan  Izah  Darwajah.  Menurutnya, semula
orang  mengira bahwa tidak ada hubungan antara ayat dengan ayat dan antara surat
dengan surat  dalam Al Qur’an . Ternyata setelah mereka melakukan  penelitian,
sebagian besar ayat dengan ayat dan surat dengan surat itu ada hubungannya.19

Usaha yang dilakukan al-Naisaburi kemudian dilanjutkan oleh para ulama
sesudahnya antara lain bisa kita sebutkan misalnya, al-Biqa'i dengan karyanya Nadzm
al-Durar fi Tanasub  al-Ayyi wa al-Suwar, al-Suyuthi (w. 911  H.) juga menyusun
kitab Asrar al-Tanzil yang  kemudian diringkas  dan  diberi nama Tanasuq al-Durar fi
Tanasub  al-Suwar atau  kitab  lainnya Asrar Tartib al-Suwar. Mufasir-mufasir lainnya
juga hampir tidak ketinggalan mengetengahkan aspek Munasabah dalam setiap
pembahasan tafsirnya sekalipun mereka tidak secara khusus menuyusun kitabnya
melalui pendekatan ini, sebut saja  misalnya tafsir al-Manar,karya Muhammad Abduh
dan Rasyid Ridha,Tafsir al-Maraghi, Karya Muhammad Musthafa al-Maraghi. Juga
tidak ketinggalan, mufasir yang banyak mengetengahkan aspek Munasabah dalam
tafsirnya  adalah  Fakhruddin  al-Razi dengan tafsirnya Mafatih al-Ghaib.

Kedua,Pendapat yang mengatakan bahwa tidak perlu adanya Munasabah karena
peristiwa-peristiwa yang terjadi saling berlainan, karena Al Qur’an diturunkan dan
diberi hikmah secara tauqifi (atas petunjuk dan kehendak Allah SWT). Terhadap
persoalan  ini 'Izzuddin  (w. 660 H) memberikan pendapat bahwa tidak semua urutan

16 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulum al-Qur'an ….36.
17 Nashr Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash Dirasah fi 'Ulum al-Qur'an…200.
18 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulum al-Qur'an ….36.
19 Masyfuk Zuhdi, Pengantar 'Ulum al-Qur'an (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 1993),168.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

19

ayat dan surat dalam Al Qur’an mengandung Munasabah. Kriteria yang ia ajukan
mengenai urutan ayat atau surat itu mengandung Munasabah, apabila ada persesuaian
hubungan kalimat dalam kesatuan  antara bagian awal dan bagian akhirnya saling
terkait, sedangkankan yang tidak  menunjukkan  hal  itu,  merupakan sebuah pemaksaan
(takalluf) dan tidak disebut dengan Munasabah.20

Terhadap persoalan ini 'Izzuddin bin Abd al-Salam tampaknya ingin menyatakan
bahwa urutan ayat dan surat dalam Al Qur’an boleh jadi mengandung Munasabah dan
upaya mendapatkannya tergantung pada kemampuan nalar seseorang (mufasir) dalam
mencarinya  dan asbab al-Nuzul ayat merupakan salah satu faktor penting yang perlu
diperhatikan.21

Pendapat lainnya juga dikemukakan Subhi Shalih, menurutnya mencari
hubungan antara satu surat dengan surat lainnya adalah sesuatu yang sulit dan dicari-
cari tanpa ada pedoman dan petunjuk dari tertib surat dan ayat-ayat tauqifi. Karena itu
menurut Subhi tidak semua yang tauqifi dapat di cari Munasabahnya jika ayat-ayat itu
mengandung asbab al-Nuzul yang  berbeda-beda, terkecuali hal itu mempunyai
maudhu' yang menonjol yang  bersifat umum, yang ada hubungan antara semua
bagiannya.22

Pendapat Subhi Shalih di atas nampaknya didasarkan pada pendapat sebagaian
ulama, bahwa urutan ayat dan surat dalam Al Qur’an bersifat ijtihâdi. Hal ini berbeda
dengan  pendapat mereka terhadap susunan ayat yang hampir secara keseluruhan
mengatakan tauqifi. Sehingga menurutnya, sekalipun ada kesatuan maudhu' pada tiap-
tiap surat itu, tidaklah  berarti ada kesatuan atau ada persamaan pada semua surat dalam
Al Qur’an . Ulama tafsir  tidak sampai membuat kesimpulan sejauh itu, mereka hanya
menunjukkan antara ayat terakhir dengan ayat pertama surat berikutnya.23

Selanjutnya neraca yang harus di pegang dalam menerangkan macam-macam
Munasabah antara ayat dan surat, menurut Hasbi ash-Shiddiqy, kembali  ke derajat
tamastul dan tasyabuh antara maudhu’-maudhu’ nya (topik-topiknya). Maksud  dari
tamastul dan tasyabuh disini adalah tingkat kimiripan subjek. 24

Sejalan dengan pendapat di atas, Subhi Shalih mengatakan: jika persesuaian itu
mengenai hal yang sama, dan ayat-ayat terakhir suatu surat terdapat kaitan dengan ayat-
ayat permulaan surat berikutnya, maka persesuaian itu adalah masuk akal dan dapat
diterima,  tetapi  sebaliknya menurut Subhi jika Munasabahitu dilakukan terhadap ayat-
ayat  yang  berbeda sebab turunya dan urusannya yang tidak  ada keserasian antara  satu
dengan  lainnya,  maka tidaklah yang demikian itu dikatakan tanâsub.25

Dengan demikian, ukuran ketelitan sekurang-kurangnya harus meperhatikan
segi-segi  persesuaian antara ayat yang satu dengan ayat yang lain, atau antara surat
yang satu dengan  surat yang lainnya. Sebab sebagaimana dikatakan  al-Suyuthi,
Munasabah itu terkadang ada yang jelas dan terkadang juga ada yang samar. Inilah
yang menjadi keriteria atau ukuran  untuk menetapkan ada dan tidak adanya Munasabah
antara ayat-ayat dan surat-surat dalam Al Qur’an .

Dengan  demikian, dapatlah dibayangkan bahwa letak titik persesuaian

20 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulum al-Qur'an ….37
21 Ibid. 37.
22 Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an…. 152.
23 Ibid. 152.
24 Hasbi ash-Shiddiqy, Ilmu-ilmu al-Qur'an, (Jakarta: Bulan Bintang, 1972), 40.
25 Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an ….152.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

20

(Munasabah) antara ayat-ayat itu  sedikit sekali kemungkinannya. Sebaliknya terlihat
dengan  jelas  letak Munasabah antara surat-surat itu jarang sekali kemungkinannya.
Hal ini disebabkan karena  pembicaraan mengenai  satu hal, jarang bisa sempurna
hanya dengan melihat satu ayat saja

26
. Alangkah baiknya apa yang dikemukakan Abd

al-Qadir Ahmad 'Atha dalam pengantar buku al-Suyuthi Asrar Tartib al-Qur'an,
mengutip berbagai keterangan, tentang  berbagai  langkah  atau tahapan yang perlu
diketahui untuk menemukan Munasabahantara ayat dan surat dalam Al Qur’an .
Langkah-langkah tersebut yaitu: pertama, Melihat tema sentral dari surat tertentu.
Kedua, Melihat premis-premis yang diperlukan untuk mendukung tema sentral itu.
ketiga, Mengadakan kategorisasi terhadap premis-premis itu berdasarkan jauh dekatnya
kepada tujuan. Keempat, Melihat kalimat-kalimat (pernyataan-pernyataan) yang saling
mendukung  di dalam premis itu.26

Jenis-jenis Munasabah
Bertitik tolak dari pengertian Ilmu Munasabah Al Qur’an di atas yang

mengandung  dua komponen inti, yaitu berkisar pada hubungan antara ayat dengan ayat
dan antara surat  dengan surat dalam Al Qur’an , maka uraian tentang macam-macam
Munasabahini akan bertolak dari dua komponen tersebut. Dua komponen inti itu
kemudian dirinci oleh para  ulama menjadi delapan macam hubungan baik yang
berkaitan dengan ayat maupun surat.

Rincian penjelasan mengenai hubungan ayat dan surat tersebut adalah sebagai
berikut:

Hubungan antara ayat dengan ayat meliputi:
A. Hubungan antara kalimat dengan kalimat dalam ayat.

Pada umumnya, tulisan yang menjelaskan Munasabah antara ayat dengan ayat
ini tidak ada perbedaan yang mendasar. Setiap buku yang mengomentari hal ini telah
mengulasnya dengan  redaksi dan kandungan makna yang tidak jauh berbeda.
Kalaupun ada perbedaan tersebut hanya merupakan sedikit variasi redaksi saja yang di
tonjolkannya. Menurut  al-Suyuthi, Munasabah satu kalimat dengan kalimat berikutnya
dalam ayat, adakalanya  melalui  huruf 'athaf dan adakalanya tanpa melalui huruf 'athaf
(takunu  ma'tufah  wa  la takunu  ma'tufah).27 Munasabahantara satu kalimat dengan
kalimat lain dalam satu ayat yang dihubungkan dengan huruf 'athaf biasanya
mengandung beberapa unsur (bentuk), antara lain:

Unsur Tadlad (al-Mudladhah), yakni berlawanan atau bertolak belakang  antara
suatu kata dengan kata lainnya. sebagai  contoh  penyebutan  kata rahmat setelah
kata adzab. kata al-raghbah setelah kata al-rahbah, menyebut janji dan ancaman
setelah menyebutkan tekanan hukumnya. Contoh tersebut di atas misalnya kita
lihat pada surat al-'Araf ayat, 156:
“Siksa-Ku akan Kutimpakan kepada siapa yang aku kehendaki dan rahmat-Ku
meliputi segala sesuatu. Maka akan aku tetapkan rahmat-Ku untuk orang-orang
yang bertakwa, yang menunaikan zakat dan orang-orang yang beriman kepada
ayat-ayat kami".

26 Abd al-Qadir Ahmad 'Atha, Pengantar Kitab Asrar Tartib al-Qur'an….45
27 Jalaluddin Abdurrahman al-Suyuthy, Al-Itqan Fi Ulum Al-Qur’an (Beirut: dar al-Fikr,

T.Th),109.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

21

Contoh lain misalnya terdapat pada surat Alu Imran ayat, 26:
Katakanlah: "Wahai Tuhan yang mempunyai kerajaan, Engkau berikan
kerajaan kepada orang yang Engkau kehendaki dan Engkau cabut kerajaan dari
orang yang Engkau kehendaki. Engkau muliakan orang yang Engkau kehendaki
dan Engkau hinakan orang yang Engkau kehendaki. di tangan Engkaulah segala
kebajikan. Sesungguhnya Engkau Maha Kuasa atas segala sesuatu”
Pada ayat tersebut disebutkan pasangan masing-masing kata yang saling

berlawanan yaitu penyebutan kata تنزع setelah kata dan kata ,تؤتي تذل  setelah kata تعز
dalam ayat tersebut disebut sebagai alaqat nya. Contoh-contoh seperti itu banyak sekali
ditemukan dalam ayat-ayat yang lainnya.

Unsur Istidhrad, yaitu pembahasannya pindah ke kata lain yang ada
hubungannya atau  penjelasan  selanjutnya.  Contoh  seperti  ini  bisa dilihat
pada  surat  al-Baqarah ayat, 189:
“Mereka bertanya kepadamu tentang bulan sabit. Katakanlah: "Bulan sabit itu
adalah tanda-tanda waktu bagi manusia dan (bagi ibadat) haji; dan bukanlah
kebajikan memasuki rumah-rumah dari belakangnya akan tetapi kebajikan itu
ialah kebajikan orang yang bertakwa. dan masuklah ke rumah-rumah itu dari
pintu-pintunya; dan bertakwalah kepada Allah agar kamu beruntung”.

Dalam ayat  tersebut disebutkan kaitan antara kata al-ahillah dengan  kata ityan
al-Buyut (mendatangi  rumah), apa hukum yang terkandung di dalamnya dan dimana
letak Munasabahnya?. Ayat tersebut berkenaan dengan masalah bulan sabit pada musim
haji yang ditanyakan kaum Anshar dengan kebiasaan mereka mendatangi (memasuki)
rumah dari belakang (pintu belakang), lalu pertanyaan tersebut di jelaskan dengan kata
al-Birr yang berarti taqwa kepada Allah dengan sekaligus menjalankan apa yang
diperintah Allah dalam  berhaji dan larangan mereka memasuki rumah dari pintu
belakang.

Dengan dijelaskannya melalui kata al-Birr menurut al-Zarkasyi (w.794  H)
perhatian mereka beralih kepada persoalan memasuki pintu dari belakang. Disini kata
al-ahilah menurutnya sangat berkaitan dengan kata al-Birr.28 Setelah diketahui susunan
(tarkib) dua kata tersebut yang saling beriringan dalam satu ayat, dengan demikian tidak
tampak antara akhir ayat terpisah dari awalnya.

3). Unsur Takhalus, yaitu melepaskan penggunaan kata yang satu dan berganti
dengan kata yang lain, tetapi masih berhubungan. Mengenai unsur takhalus ini
al-Zarkasyi memberikan contoh kata al-Nûr pada surat al-Nûr (yang berarti
cahaya) ayat, 35:
“Allah (Pemberi) cahaya (kepada) langit dan bumi. perumpamaan cahaya
Allah, adalah seperti sebuah lubang yang tak tembus, yang di dalamnya ada
pelita besar. pelita itu di dalam kaca (dan) kaca itu seakan-akan bintang (yang
bercahaya) seperti mutiara, yang dinyalakan dengan minyak dari pohon yang
berkahnya, (yaitu) pohon zaitun yang tumbuh tidak di sebelah timur (sesuatu)
dan tidak pula di sebelah barat(nya), yang minyaknya (saja) Hampir-hampir
menerangi, walaupun tidak disentuh api. cahaya di atas cahaya (berlapis-lapis),
Allah membimbing kepada cahaya-Nya siapa yang Dia kehendaki, dan Allah
memperbuat perumpamaan-perumpamaan bagi manusia, dan Allah Maha
mengetahui segala sesuatu.”

28 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulum al-Qur'an ….. 41.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

22

Pada kata tersebut terdapat lima macam takhalus yang mempunyai sifat dan
fungsinya. Bentuk takhalus ini terdapat pada:

a. Menyebut al-Nur dengan perumpamaannya, kemudian di takhalus kan
kepada  kata al-Zujajah dengan  menyebut  sifatnya dari kata tersebut yang
berarti kaca yang bisa memantulkan cahaya.

b. Menyebut al-Nur dengan al-zaitunah yang di takhaluskan dengan kata al-
syajarah.

c. Selanjutnya dari kata al-syajarah di takhaluskan dengan menyebutkan sifat
zaitun.

d. Kemudian dari kata zaitun di takhaluskan ke sifat al-Nur.
e. Dari al-Nur di takhaluskan kepada nikmat Allah berupa hidayah bagi orang

yang Allah kehendaki.29

Pada  perpindahan kata-kata tersebut peran dan fungsi masing-masing kata
sama, yaitu berkisar pada kata al-Nur juga, cuma sifat dan bentuknya saja yang berbeda.
Menurut Mana' al-Qathan takhalus juga bisa terjadi antara ayat dengan ayat lain. Dalam
Al Qur’an terdapat Munasabah antara ayat dengan ayat yang harus di perhatikan
konteks logis yang dibicarakannya.30

Sebagai contoh misalnya  ayat 17-20 pada surat al-Ghasyiyah:
“Maka Apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana Dia diciptakan,
Dan langit, bagaimana ia ditinggikan? Dan gunung-gunung bagaimana ia
ditegakkan? Dan bumi bagaimana ia dihamparkan?”
Pada ayat itu kita lihat bahwa meninggikan langit, dipisahkan dengan

menciptakan  unta, menegakkan gunung dipisahkan dari meninggikan langit,
menghamparkan bumi  dipisahkan dari menegakkan  (menancapkan) gunung dan
seakan tidak nampak wajah yang mengumpulkan antara ayat-ayat itu. Oleh karena itu,
menurut Ash Shiddieqi batas minimum dari perpautan antara ayat-ayat itu adalah
mencari persesuaian dengan susunan ayat-ayatnya dengan cara mengumpulkan
sekumpulan cakrawala yang dapat dilihat oleh manusia.31

Penyelesaian terhadap ayat-ayat itu berkaitan dengan munasabat yang ada di
dalamnya, menurut  al-Zarkasyi  (w. 794  H) harus dikembalikan kepada adat kebiasaan
bangsa Arab. Dimana kebiasaan hidup bangsa Arab biasanya tergantung pada unta
sehingga mereka sangat memperhatikannya. Namun keadaan mereka tidak mungkin
berlangsung kecuali ada yang dapat menumbuhkan rerumputan tempat gembalaan dan
minuman unta. Selanjutnya keadaan inipun terjadi bila ada hujan, dan inilah yang
menjadi sebab kenapa  wajah mereka menengadah ke atas (langit). Kemudian mereka
juga memerlukan tempat  berlindung dan tempat berlindung itu tidak lain adalah
gunung-gunung. Kemudian kebiasaan  merekapun selalu berpindah-pindah tempat dari
tempat gembala yang tandus ke tempat  gembala yang subur. Dengan melihat gambaran
di atas sehingga seorang Badui (Arab primitif) membayang-bayangkan sesuatu yang ada
dalam khayalannya, semua itu akan nampak gambarannya menurut ayat-ayat tersebut.

Dengan demikian akan terlihat Munasabah antara ayat-ayat itu, yaitu saling
ketergantungan  dimana kebiasaan orang Arab selalu menggantungkan kehidupan
mereka  pada unta (dalam mencari  rizqi). Selanjutnya unta tidak bermanfaat apa-apa

29 Ibid. 43.
30 Mana Khalil al-Qathan, Mabahits fi 'Ulum al-Qur'an ….140.
31 Hasbi ash-Shiddiqy, Ilmu-ilmu al-Qur'an. 44.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

23

kecuali  menggantungkan hidupnya  dari  air, dan air itu dari hujan dan hujan itu dari
langit.

Selanjutnya Munasabahyang tidak diperkokoh dengan huruf 'athaf (la takunu
ma'tufah), sandaran yang menghubungkannya adalah qarinah maknawiyah. Aspek-
aspek ini juga bisa mengambil bentuk: al-tandzir, al-mudhadhat, al-istithrad, atau al-
takhalus.

Dari keterangan di atas dalam hal ketiadaan huruf 'athaf ,sesungguhnya dapat
dicari  hubungannya secara maknawi, hakikatnya seperti hubungan kausalitas dari
susunan kalimat tersebut. Disini disebutkan empat bentuk hubungan yang  menandai
adanya hubungan ayat  dengan ayat dan antara kalimat dengan kalimat. Untuk jelasnya
bentuk hubungan itu kita uraikan satu persatu:

Al-Tandzir, yaitu membandingkan dua hal yang sebanding menurut kebiasaan
orang berakal. Contoh seperti ini misalnya terlihat pada surat al-Anfal ayat 4 dan
5.
“Itulah orang-orang yang beriman dengan sebenar-benarnya. Mereka akan
memperoleh beberapa derajat ketinggian di sisi Tuhannya dan ampunan serta
rezki (nikmat) yang mulia. Sebagaimana Tuhanmu menyuruhmu pergi dan
rumahmu dengan kebenaran, Padahal Sesungguhnya sebagian dari orang-
orang yang beriman itu tidak menyukainya.”

Menurut al-Zarkasyi huruf kaf pada ayat 5 berfungsi sebagai pemberi ingat dan
merupakan sifat bagi kata kerja (fi'il) yang tersembunyi (fi'il mudhmar) yang
maksudnya  ialah suruhan untuk menyelesaikan harta rampasan perang (al-Anfal)
seperti yang telah dilakukan mereka ketika perang Badar.32

Pada ayat ini ada dua keadaan yang sebanding yaitu perintah Rasul-Nya untuk
mebagikan harta rampasan perang, sementara disisi lain ada bebrapa sahabat yang tidak
senang, demikian  menurut  satu  riwayat.  Kondisi sahabat yang tidak senang tersebut
sama halnya dengan keadaan mereka saat diajak keluar untuk perang Badar. Dengan
demikian kata al-Zarkasyi makna ayat أولئك ھم المؤمنون حقا bersatu dengan ayat كما أخرجك 
;Sehingga maknannya  .ربك من بیتك بالحق orang-orang beriman dengan sebenar-benarnya
sebanding dengan  ketaatan mereka melaksanakan perintah Tuhan yaitu keluar dari
rumah dengan kebenaran.

Ayat-ayat yang disebut tadi memberi petunjuk agar mereka dapat mengambil
pelajaran, yaitu taat menjalankan segala yang diperintahkan kepada mereka dengan
menegndalikan hawa nafsu.

Unsur al-Mudhadhat, yang  artinya berlawanan. Misalnya surat   al-Baqarah
ayat 6:
“Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka, kamu beri
peringatan atau tidak kamu beri peringatan, mereka tidak juga akan beriman.”

Dari ayat di atas dapat dipahami bahwa Allah tidak akan memberi petunjuk
kepada mereka yang kafir. Ayat di atas berlawanan dengan ayat-ayat sebelumnya yang
menyebutkan  tentang kitab, orang-orang  beriman (mukmin) dan petunjuk. Menurut al-
Zarkasyi  (w. 794  H) hal ini berkaitan dengan ayat 1-5 surat al-Baqarah:

Alif laam miin.  Kitab (Al Quran) ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk bagi
mereka yang bertaqwa.….5. Mereka Itulah yang tetap mendapat petunjuk dari

32 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulum al-Qur'an….. 47.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

24

Tuhan mereka, dan merekalah orang-orang yang beruntung.

Adapun hikmahnya adalah orang mukmin merindukan mantapnya iman
berdasarkan petunjuk Allah (al-tasyyif wa al- tsubut 'ala al ula).33 Jelasnya ayat 6 surat
al-Baqarah di atas  menerangkan watak orang kafir. Sedangkan di awal surat, Allah
menerangkan watak orang-orang mukmin serta sifat-sifat mereka yang selalu membawa
keberuntungan. Gunanya  adalah untuk memperjelas perbedaan antara dua kelompok
sosial dalam menerima petunjuk Tuhan.

Unsur al-Istithrad, yaitu peralihan kepada penjelasan lain di luar pembicaraan
pokok yang menjadi inti kalimat atau ayat. Contoh seperti ini antara lain  terlihat
pada ayat 26 QS. al-'Araf:
“Hai anak Adam, Sesungguhnya Kami telah menurunkan kepadamu pakaian
untuk menutup auratmu dan pakaian indah untuk perhiasan. dan pakaian takwa
Itulah yang paling baik. yang demikian itu adalah sebahagian dari tanda-tanda
kekuasaan Allah, Mudah-mudahan mereka selalu ingat.”
Awal ayat ini berbicara tentang nikmat Tuhan kepada manusia khususnya

pakaian  yang menyangkut penutup tubuh manusia. Dipertengahan ayat muncul kalimat
"menutup aurat" yang mengalihkan pembicaraan dari kalimat Tuhan kepada penjelasan
lain tentang  taqwa. Seakan-akan peralihan ini menunjukkan adanya hubungan
menutupi tubuh dengan  taqwa, setelah adanya peralihan kepada penjelasan lain,
pembicaraan dalam ayat kembali  kepada nikmat dan kekuasaan Tuhan.

Menurut  al-Suyuthi (w. 910  H) dengan mengutip pendapat Zamaksyari, ayat ini
diletakkan  setelah ayat yang menjelaskan tentang terbukanya aurat dan penutupannya
dengan daun. Peletakkan ini dimaksudkan untuk memaparkan penciptaan pakaian
berupa  daun merupakan karunia Allah, sedang telanjang adalah perbuatan hina dan
menutup aurat adalah pintu besar menuju taqwa.34

Ayat ini berhubungan dengan  kisah Nabi Adam ketika mereka berdua
dikeluarkan dari surga, dimana setan menanggalkan pakaian mereka untuk
meperlihatkan aurat masing-masing (al-'Araf: 27). Dengan demikian pengertian ayat
yang pertama merupakan  kelanjutan  yang kedua, yaitu  setelah menyebut terbukanya
aurat mereka berdua karena  tertanggalnya daun-daun yang menutupinya.

B. Hubungan Ayat Dengan Ayat Dalam Satu Surat
Munasabahmodel ini kelihatan dengan jelas pada surat-surat pendek yang

mengandung satu tema pokok. Surat al-Ikhlas bisa dijadikan contoh adanya Munasabah
antara ayat-ayat yang ada pada satu surat itu. Masing-masing ayat menguatkan tema
pokoknya yaitu tentang keesaan Tuhan. Selanjutnya pada surat al-Baqarah dari ayat 1
sampai 20 juga nampak adanya hubungan di antara ayat-ayat itu. Tema pokok yang
dibicarakanya  adalah tiga kelompok sosial  yaitu: orang-orang mukmin, orang-orang
kafir, dan orang-orang munafik beserta sifat-sifat mereka. Contoh lain bisa kita lihat
juga pada Q.S. al-Baqarah: 28 :

“Mengapa kamu kafir kepada Allah, Padahal kamu tadinya mati, lalu Allah
menghidupkan kamu, kemudian kamu dimatikan dan dihidupkan-Nya kembali,
kemudian kepada-Nya-lah kamu dikembalikan?”

33 Ibid. 23.
34 Jalaluddin Abd al-Rahman al-Suyuthy, Al-Asrar  Tartib  al-Qur'an…. 109.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

25

Ayat sebelumnya menjelaskan tentang sikap orang-orang kafir terhadap
perumpamaan-perumpamaan yang telah disebutkan Allah, terhadap perjanjian mereka
yang  merusak agama, manusia dan juga kemanusiaan. Sebelumnya dapat disebutkan
dulu ayat sebelumnya yaitu ayat 26:

“Sesungguhnya Allah tiada segan membuat perumpamaan berupa nyamuk atau
yang lebih rendah dari itu. Adapun orang-orang yang beriman, Maka mereka
yakin bahwa perumpamaan itu benar dari Tuhan mereka, tetapi mereka yang
kafir mengatakan: "Apakah maksud Allah menjadikan ini untuk perumpamaan?."
dengan perumpamaan itu banyak orang yang disesatkan Allah, dan dengan
perumpamaan itu (pula) banyak orang yang diberi-Nya petunjuk. dan tidak ada
yang disesatkan Allah kecuali orang-orang yang fasik.”

Pada ayat 26 ini, Allah menjelaskan perumpamaan-perumpamaan penciptaannya
berupa berupa makhluk-makhluk kecil seperti nyamuk yang sempat mendapatkan
lecehan  dari orang-orang kafir, begitu juga pada ayat 27 diterangkan sifat-sifat mereka.
Dan pada ayat 28 Allah memberikan celaan pada sifat-sifat mereka dan sekaligus
perintah untuk memperhatikan kejadian diri mereka,  kehidupan  dan kemana mereka
akan kembali.

C. Hubungan Penutup (fasilah) dan Kandungan Ayat
Tempat Munasabah yang saling menguatkan terletak pada pokok pembicaraan

dengan  penutup ayat. Di dalam susunan kandungan penutup ayat dengan apa yang
mirip denganya.  Hubungan seperti ini terdiri dari empat macam: al-Tamkin,  al-
Tashdir, al-Tausyikh, dan al-Ighal. Untuk jelasnya bentuk-bentuk hubungan tersebut,
akan dijelaskan di bawah ini satu persatu:

Unsur al-Tamkin,  artinya memperkokoh  atau  mempertegas  pernyataan.  Arti
fashilah disini berkaitan langsung dengan apa yang dimaksud ayat itu. Bila tidak
ada hubungan  ini ( al-Tamkin) kandungan ayat itu tidak akan memberi arti yang
lengkap, dan boleh jadi merugikan.35

Contoh seperti ini misalnya pada Q.S. al-Hajj ayat: 63-65.
“Apakah kamu tiada melihat, bahwasanya Allah menurunkan air dari langit, lalu
jadilah bumi itu hijau? Sesungguhnya Allah Maha Halus lagi Maha mengetahui.
Kepunyaan Allah-lah segala yang ada di langit dan segala yang ada di bumi. dan
Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Kaya lagi Maha Terpuji. Apakah kamu
tiada melihat bahwasanya Allah menundukkan bagimu apa yang ada di bumi dan
bahtera yang berlayar di lautan dengan perintah-Nya. dan Dia menahan (benda-
benda) langit jatuh ke bumi, melainkan dengan izin-Nya? Sesungguhnya Allah
benar-benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia.”

Ayat pertama dikahiri dengan kalimat: latifun  khabir, menunjukkan bahwa
Allah  terlebih dahulu mengetahui  manfaat hujan yang diturunkan dari langit sebagai
sumber kehidupan  manusia. Hujan yang menyuburkan tanah itu merupakan rahmat
bagi alam  kehidupan di atasnya. Ayat kedua berakhir dengan kalimat: al-Ghaniyyu al-
Hamid.Sifat Allah Maha Kaya dan maha terpuji ini menegaskan  pernyataan
sebelumnya bahwa Allah-lah  pemilik segala apa yang ada di bumi dan apa yang ada di
langit dan Allah tidak  mebutuhkannya. Selanjutnya ayat ketiga berakhir dengan

35 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulum al-Qur'an …..78.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

26

kalimat: Raufun al-Rahim. Sifat  Allah yang Maha santun dan Penyayang ini
menunjukan kepada manusia bahwa Allah telah  memberikan nikmat kehidupan di
dunia ini tempat berusaha baik di darat maupun di laut dengan bentangan langit yang
memayunginya. Kesemuanya tidak terhitung jumlahnya.  Itulah bukti kerahmanan dan
kerahiman Allah. Demikian al-Zarklasyi menjelaskan  perpautan antara fasilah dalam
ayat itu.36

Dari keterangan di atas nampaklah dengan jelas sifat-sifat bagi Allah sebagai:
Latifun Khabir yang  merupakan isyarat bagi ayat sebelumnya yaitu turunnya hujan
dari  langit dan manfaatnya darinya. Allah maha tahu sehingga dipertegas dengan sifat-
Nya itu.  Begitu juga pada fashilah kalimat al-Ghaniyyu al-Hamid sebagai penguat
ayat sebelumnya  yang menerangkan dan menjelaskan bahwa yang layak memepunyai
kekuasaan seperti itu  hanyalah Allah. Selanjutnya  setelah Allah memberikan segala
rahmat dan karunia pada  manusia berupa ditundukkannya lautan dan daratan, pada
akhir ayat Allah menjelaskan sifat-Nya: Raufun al-Rahim sebagai isyarat kasih sayang
Allah pada manusia.

Unsur al-Ighal, yaitu sebagai penjelasan tambahan yang sifatnya mempertajam
makna ayat. Tanpa fashilahpun sebenarnya makna ayat sudah dapat dipahami.
Sebagai contoh misalnya Q.S. al-Naml ayat  80:
“Sesungguhnya kamu tidak dapat menjadikan orang-orang yang mati mendengar
dan (tidak pula) menjadikan orang-orang yang tuli mendengar panggilan,
apabila mereka telah berpaling membelakang.”

Kalimat إذا ولوا مدبرین adalah sekedar penjelasan, sebab tanpa ada kalimat itupun
yang merupakan fashilahnya kalimat ini telah sempurna. Yaitu orang-orang yang
pendengaran dan hati mereka buta dari petunjuk Allah (tidak mau mendengar apa yang
disampaikan Rasul Allah). Keadaan demikian itu sudah jelas berpaling dari kebenaran.
Kata-kata tersebut merupakan bentuk majazi perumpamaan bagi mereka yang hatinya
sudah tertutup.

Al-Tashdir, yakni kalimat yang akan dimuat sudah ada pada permulaan,
pertengahan, atau akhir kalimat atau ayat. Contoh seperti ini antara lain dapat
dilihat pada Q.S. al-Maidah ayat, 39:
“Maka Barangsiapa bertaubat (di antara pencuri-pencuri itu) sesudah melakukan
kejahatan itu dan memperbaiki diri, Maka Sesungguhnya Allah menerima
taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.”
Juga pada surat al-Ahzab ayat 37:
“dan  kamu  takut  kepada  manusia,  sedang  Allah-lah  yang  lebih berhak untuk
kamu takuti.”

Pada surat al-Maidah: 39 lafadz Yatubu, yang menjadi fashilah sebelumnya
sudah ada lafadz taba, begitu juga pada ayat 37 Q.S. al-Ahzab, lafadz takhsya yang
menjadi fashilah nya sudah ada lafadz takhsyahu, sehingga pada lafadz-lafadz itu
terlihat ada kesamaannya.37

Bentuk  terakhir adalah al-Tausyikh, yaitu kandungan fashilah sudah tersirat
dalam rangkaian kalimat sebelumnya dalam suatu ayat. Jika kalimat itu

36 Ibid. 80.
37 Ibid. 95-96.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

27

menunjukkan maksud fashilah ayat. Dengan demikian fashilah ayat  dikemukakan
sebelum kata tersebut  disebutkan. Disini ada  perbedaan antara al-Tashdir dengan
al-Tausyikh. Perbedaannya terletak pada bentuknya. Kalau al-Tashdir bentuknya
lafdziyah, sedang al-Tausyikh adalah maknawiyah. Sebagai  contoh misalnya
dapat terlihat pada ayat 20 Q.S. al-Baqarah:
“Hampir-hampir kilat itu menyambar penglihatan mereka. Setiap kali kilat itu
menyinari mereka, mereka berjalan di bawah sinar itu, dan bila gelap menimpa
mereka, mereka berhenti. Jikalau Allah menghendaki, niscaya Dia melenyapkan
pendengaran dan penglihatan mereka. Sesungguhnya Allah berkuasa atas segala
sesuatu”.

Kata قدیر pada ayat di atas sudah mencakup kata-kata yang disebutkan
sebelumnya  yaitu: لذھب بسمعھم وأبصرھم Tidak disebutkan kata itupun sebenarnya sudah
dipahami bahwa  Allah  berkuasa untuk  menghilangkan pendengaran dan penglihatan
mereka (orang-orang Munafik).

D. Hubungan Surat dengan Surat
Menurut Hasbi Ash Shiddeqi literatur yang membahas dan menjelaskan

hubungan (Munasabah) surat dengan surat nampaknya masih terbatas. Hal tersebut
disebabkan sangat sedikitnya mufasir yang terjun untuk menjelaskan aspek
Munasabahjenis kedua ini.38

Hubungan surat dengan  surat oleh para ulama diperinci sebagai berikut:
1. Hubungan Awal Uraian dengan Akhir Uraian Surat

Model hubungan (Munasabah) ini, al-Suyuthi dalam kitabnya al-Itqan banyak
memberikan contoh, antara lain misalnya dijumpai pada surat al-Qashas. Permulaan
surat  tersebut menjelaskan tentang perjuangan Nabi Musa yang berhadapan dengan
razim  Fir'aun.  Atas perintah Allah dan pertolongan-Nya Musa berhasil keluar dari
Mesir. Di akhir surat  Allah menyampaikan kabar gembira kepada Nabi Muhamad yang
menghadapi tekanan dari  kaumnya dan Alah  menjanjikan akan mengembalikannya ke
Mekkah lagi. Kemudian jika di  awal surat dikatakan bahwaMusa tidak akan menolong
orang yang berbuat dosa, maka di akhir surat Muhammad dilarang menolong orang-
orang kafir.39

Kalau direnungkan dari kisah tersebut ternyata ada kesamaan situasi yang
dihadapi oleh Nabi Muhamad ketika berhadapan dengan kafir Quraish dengan situasi
yang dihadapi  oleh Nabi Musa ketika berhadapan dengan rezim Fir'aun. Musa
dikembalikan oleh Allah dari Madyan (tempat  Nabi  Sy'aib) ke Mesir, dan Allah
megembalikan Nabi Muhamad ke Mekkah (terjadinya Futuh Makkah) sekalipun Nabi
telah memilih tempatnya di Medinah untuk mengembangkan dakwahnya.

2. Hubungan Nama Surat dengan Tujuan Turunnya
Subhi Shalih ketika membicarakan asbab al-Nuzul, menyatakan bahwa segala

sesuatu  ada sebab dan tujuannya, begitu juga halnya dengan nama-nama surat dalam Al
Qur’an tentu mempunyai maksud dan tujuan.40

38 Hasbi Ash Shiddeqi, Ilmu-ilmu al-Qur'an…. 47.
39 Jalaluddin Abdurrahman Al-Suyuthi, al-Itqân Fî 'Ulûm al-Qur'an…. 108.
40 Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an ….190.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

28

Sejalan dengan pendapat di atas baik disini dikemukakan pendapat al-Suyuthi,
menurutnya nama-nama yang digunakan oleh surat-surat Al Qur’an memiliki kaitan
dengan  pembahasan yang ada pada surat itu. Oleh karena itu, semakin banyak  nama
yang digunakan  atau diberikan pada satu surat, semakain menunjukkan kemulyaan
surat itu.41

Bila dihubungkan dengan pembahasan Munasabah,nama-nama surat itu mesti
memiliki kaitan, baik melalui isi surat atau melalui kedudukan surat itu sendiri. Contoh
seperti ini misalnya terlihat pada surat, al-Fatihah. Surat ini dinamakan demikian
karena  kedudukannya sebagai pembuka (mukaddimah) sehingga posisinya ditempatkan
di awal Al Qur’an . Sebagaimana yang kita lihat dari namana, al-Fatihah (yang
membuka) atau Umm al-Kitab (Induk Kitab). Dengan demikian , al-Fatihah harus
memuat, meskipun secara tersirat,  semua bagian Al Qur’an . Ia sebagai pembuka atau
gerak pertama dalam nyanyian simponi, harus memberikan indikasi bagi gerak-gerak
berikutnya. Atas dasar ini, ilmu-ilmu Al Qur’an dapat diringkas dalam  tiga bagian
(tauhid, peringatan  dan  hukum-hukum), yang masing-masing sebagai pengantar dari
pembukaan yang ditunjukkan oleh surat , al-Fatihah. Dengan    cara demikian surat ini
mendapatkan kedudukannnya sebagai induk al-Kitab.42

Contoh lainnya adalah surat al-Baqarah. Surat tesebut dinamakan demikian
karena di  dalamnnya terdapat cerita tentang sapi betina serta berbagai hikmat dan
keajaiban yang dijumpai pada cerita itu.

3. Hubungan  antara satu Surat dengan Surat Sebelumnya
Urutan  surat-surat di dalam Al Qur’an menurut al-Suyuthi mengandung

hikmah  karena surat yang datang kemudian akan menjelaskan berbagai hal yang
disebut secara  global pada surat sebelumnya. Kejadian semacam ini menurutnya kerap
kali dijumpai dalam  surat-surat Al Qur’an , baik surat-surat panjang atau surat-surat
pendek. Surat al-Baqarah  misalnya, memberikan berbagai perincian dan penjelasan dari
keterangan global yang ada pada surat al-Fatihah. Al-hamdulilah pada surat al-Fatihah
diperinci dengan berbagai perintah  dzikir dan syukur pada ayat 152 surat al-Baqarah
yang berbunyi:

“Karena itu, ingatlah kamu kepada-Ku niscaya aku ingat (pula) kepadamu, dan
bersyukurlah kepada-Ku, dan janganlah kamu mengingkari (nikmat)-Ku.”

Hubungan antara satu surat dengan surat  sebelumnya, Satu surat berfungsi
menjelaskan surah sebelumnya, misalnya juga terlihat di dalam surat, al-Fatihah [1] : 6
disebutkan إھدنا الصراط المستقیم  “tunjukilah  kami  ke  jalan  yang  lurus".Lalu dijelaskan
di  dalam surat al-Baqarah, bahwa jalan yang lurus itu ialah petunjuk Al Qur’an ,
sebagaimana disebutkan:

“Kitab (Al Quran) ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk bagi mereka yang
bertaqwa.”

Selain Munasabah antara ayat yang terdapat dalam dua surat yang berdekatan,
terdapat juga Munasabah, antara satu surat dengan surat berikutnya karena kesamaan
tema  sentral yang dikandung dalam masing-masing surat. Al- Fa>tihah, al-Baqarah,

41 Jalaluddin Abd al-Rahman al-Suyuthy, Al-Asrar  Tartib  al-Qur'an…...54.
42 Nashr Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash Dirasah fi 'Ulum al-Qur'an ….203.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

29

Ali 'Imran misalnya, ketiganya memiliki memiliki tema sentral yang saling mendukung.
Al-Fatihah menurut al-Suyuthi, adalah ikrar ketuhanan (rububiyyah), mohon
perlindungan kepada  Tuhan agar tetap dalam Islam dan terpelihara dari Agama Yahudi
dan Nasrani. Surat al-Baqarah mengandung kaidah-kaidah agama. Sedangkan Ali
'Imran menyempurnakan maksud yang terkandung dalam pokok-pokok agama itu. Jika
al-Baqarah menegaskan tentang dalil-dalil hukum, maka Ali 'Imran berfungsi
menjelaskan dan menjawab berbagai persengketaan.43

4. Munasabah Penutup Surat Terdahulu dengan Awal Surat Berikutnya
Munasabah semacam ini menurut al-Suyuthi (w. 910 H), terkadang tampak jelas, dan
terkadang tampak tidak jelas. Selanjutnya al-Suyuthi dalam al-Itqan banyak
memberikan contoh tentang Munasabahantara awal uraian dengan akhir uraian suatu
surat. Sebagai contoh misalnya terlihat pada surat al-Mukminun, surat ini dimulai
dengan pernyataan: Qad  aflaha  al-mukminun, yaitu pernyataan hipotetik bahwa orang
mukmin akan mendapat  kemenangan, dan mereka pasti menang. Di akhir surat,
diakhiri dengan pernyataan La Yufli  al-Kafirun, sebagai isyarat bahwa orang kafir tidak
akan mendapat kemenangan. Jelaslah bahwa dua pernyataan ini melukiskan perlawanan
antara dua situasi, yaitu dua akhir dari dua hal yang bertolak belakang.

Contoh lain misalnya pada permulaan surat al-Hadid, ayat 1:
“Semua yang berada di langit dan yang berada di bumi bertasbih kepada Allah
(menyatakan kebesaran Allah). dan Dialah yang Maha Perkasa lagi Maha
Bijaksana.”
Ayat ini ber Munasabah dengan akhir surat sebelumnya, al-Waqi'ah, yang
memerintahkan bertasybih:
“Maka bertasbihlah dengan (menyebut) nama Rabbmu yang Maha besar.”

Contoh berikutnya Surat al-Baqarah yang dimulai dengan .آلم ذلك الكتاب
Ungkapan Al-Kitab disini sebagai isyarat dari al-Sirat pada surat al-Fatihah. Jadi
seolah-olah jalan  lurus yang  mereka minta tidak lain berupa al-Kitab ini, yang tentu
saja merupakan suatu makna yang indah yang menampakkan adanya irtibath antara
surat al-Baqarah dengan surat al-Fatihah.

Dari uraian-uraian di atas tentang Munasabah, nampak bahwa pembicaraan
mengenai  persoalan tersebut berpusat pada susunan dan urutan kalimat, ayat, dan surat
dalam mushaf. Ilmu ini muncul karena ada sebuah pendapat yang mengatakan bahwa
susunan ayat dan  surat  dalam Al Qur’an adalah tauqifi, yakni atas petunjuk Allah
melalui Rasul-Nya. Keyakinan ini  menumbuhkan upaya-upaya untuk menyingkap
rahasia di balik susunan tersebut. Dari  sinilah banyak ulama yang menafsirkan ayat-
ayat Al Qur’an dalam tafsirnya melalui  pendekatan ini, baik yang secara khusus
maupun sebagiannya.

Kesimpulan
Dari penjelasan kami dapat menyimpulkan beberapa pernyataan penting beserta
mamfaatnya sekaligus sebagai epilog yang dapat kami jadikan postulat untuk dilakukan
penelitian lebih lanjut mengenai eksistensi serta siginifikansinya dalam konteks

43 Jalaluddin Abdurrahman al-Suyuthy, Al-Itqan Fi Ulum Al-Qur’an…. 112.



Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

30

interpretasi baik secara diakronik maupun singkronik sebagai berikut : Al Qur’an
sebagai Masodirul ‘Ulum wad Daros wal mu’ashshoroh sekaligus mitra dialog dalam
mengungkap ma’na merupakan bukti terkuat terhadap eksistensi autentisitas yang
aksiomatik bagi para pembacanya termasuk kita. Dalam al-Quran, terdapat dua macam
yang signifikan dan halus yaitu tartibul ayah dan kolerasi antar ayat itu sendiri dan dari
kehalusanya itulah ditemukanya semantik terindah dari bahasa yang ada. Eksistensi
munasabah dalam konteks interpretasi serta sifatnya yang ijtihadi ma’quliy telah
melahirkan aneka komentar yang bersebrangan namun berakhir pada sebuah
kesepakatan “peringatan” untuk berhati-hati dalam menghubungkan ayat atau surat.
Munasabah adalah ilmu terapan yang bisa diaplikasikan dalam segala apsek dengan
ketentuan serta syarat yang mendukungnya.

Daftar Pustaka

Abu Zaid, Nashr Hamid. (1993). Mafhum al-Nash Dirasah fi 'Ulum al-Qur'an.
Terjemahan Khoiron Nahdliyin. Yogyakarta: LKiS.

Azra, Azyumardi (ed). (2000). Sejarah dan Ulum Al Qur’an . Jakarta: Pustaka Firdaus.
Bazahul, Muhammad bin Umar bin Salim. (2002). Ilm Al-Munasabah Fi Al-Suwar Wa

Al-Ayat. Makkah: Maktabah al-Makkiyah.
Mustafa, Ibrahim dkk. T.th. Kamus Mu'jam al-Wasith. Madinah: Al-Maktab al-

Ilmiyyah,
Qathan (al), Mana Khalil. (1973).Mabahits fi 'Ulum al-Qur'an. Al-'Ash al-Hadis,
Shalih (al), Subhi, (1977).Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: Dar Al-Malayin,
Shiddiqy(al), (1972). Hasbi. Ilmu-ilmu Al Qur’an . Jakarta: Bulan Bintang,
Suyuthy (al), Jalaluddin Abd al-Rahman. Al-Asrar  Tartib  al-Qur'an. Kairo: Dar-al-

'Itisham, t.th
_______________________________. Al-Itqan Fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: dar al-Fikr,

T.Th.
Zarkasyi (al), Badruddin Muhammad bin Abdillah. (2006). Al-Burhan Fi 'Ulum al-

Qur'an. Kairo: Dar al-Hadith,


