TEORI MUNASABAH DAN APLIKASINYA DALAM AL QUR’AN

Ah.Fauzul Adlim
Madrasah Tsanawiyah Al Karimi | Gresik, Indonesia
E-mail: afa.adlim@gmail.com

Abstract: In the study of Qur'anic and tafsir, munasabah science is an
inseparable part to be discussed. It isatool for understanding the content of
the Qur'an. The variety of discussions that exist in the Qur'an increasingly
positioned the importance of munasabah science. In thisregard, M. Quraish
Shihab, a prominent Indonesian exegete, analogized the variety of Qur'anic
discussionsin a letter and its relation to one letter to another (munasabah),
like an unknown pear| necklace in which the tip and the hilt are.

The existence of knowledge about Munasabah in the Qur'an is based on an
opinion that the composition of the verses, the order of sentences and letters
in the Qur'an are arranged by tauqifi not ijtihadi. Therefore the placement
of verses, sentences and letters are based on tauqifi, that's what we want to
find, because behind the placement of verses and letters like that of course
there is a wisdom contained in it. On the contrary, the argument that the
composition of the verses, the order of sentences and lettersin the Qur'anin
a stratified manner clearly will undermine the munasabah theory in the
Qur'an.

As al-Suyuthi, Nasr Hamid Abu Zaid reveals that Munasabah are of a
general nature and some are specific, some are rational, perceptive, or
imaginative. This according to Abu Zaid shows that the relationships or
Munasabah-Munasabah are possibilities. These possibilities should be
disclosed and determined on each part of the text by commentators.
Expressing the relationships between verses and verses and between letters
and letters does not mean explaining relationships that exist in inherently in
the text, but making connections between the commentators mind and the
text. It is through this relationship that the relationship between the
passages of the text can be expressed

Keywords: Munasabah, Al Qur'an, Applications

Pendahuluan

Al Quran adalah kitab Allah yang didalamnya termuat dasar-dasar garan
Islam. Al Qur’an menerangkan segala perintah dan larangan, yang hala dan yang
haram, baik dan buruk, bahkan juga memuat berbagai kisah umat masa lampau. Seluruh
yang termaktub dalam Al Qur’an pada hakekatnya merupakan garan yang harus
dipegangi oleh umat Islam. la memberikan petunjuk dan pedoman hidup untuk
mencapal kebahagiaan hidup di dunia dan akhirat kelak, dalam bentuk ajaran: akidah,
hukum, akhlak, falsafah dan sebagainya.

Untuk mengungkap semua itu, menjelaskannya tidaklah memadai bila seseorang

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

14



hanya mampu membaca dan melagukannya dengan baik, yang diperlukan bukan hanya
itu, tapi lebih pada kemampuan memahami dan mengungkap isi serta mengetahui
prinsip-prinsip yang dikandungnya. Kemampuan seperti inilah yang diberikan oleh ilmu
tafsir.

Sejalan dengan kebutuhan umat Islam untuk mengetahui seluruh segi kandungan
Al Qur'an serta intensitas perhatian para ulama terhadap tafsir Al Qur’an , maka
bermunculanlah berbagai kitab atau penafsiran yang beraneka ragam coraknya, baik
padamasaulama saaf maupun Ulama Khalaf, sampai seperti sekarang ini.

Dari Fenomena sepanjang sejarahnya dibandingkan dengan teks lain (kitab suci
agama lain), Al Qur’an merupakan satu-satunya kitab suci yang banyak di kaji dan
sekaligus dibaca bahkan dihafal baik oleh mereka yang menganut agama Islam maupun
mereka yang menjadikan Al Qur’an hanya sekedar bahan studi. Dari hasil pengkgian
itulah telah lahir berjilid-jilid kitab tafsir dengan berbagai macam karakteristiknya. Hal
ini merupakan fenomena menarik sekaligus unik. Sebab, kitab-kitab tafsir sebagai teks
kedua seperti dapat dilihat dalam khazanah literatur Islam tidak hanya sekedar
jumlahnya yang banyak, tetapi juga corak dan model metodenya yang dipakai beragam
dan berbeda-beda. Keragaman tentang metode dan berbagai macam pendekatan guna
memahami isi kandungan Al Qur’an oleh para ulama kemudian dikumpulkan dalam
sebuah disiplin ilmu, Ulum al-Qur'an.

Di antara sekian banyak bahasan ilmu-ilmu Al Qur’an , salah satunya adalah tentang
muna>sabah. Sebagai bagian dari ilmu linguistik al-Quran, munasabah mendapat
kedudukan penting dalam upaya memahami teks Al Qur’an secara integral. Sebab
sistematika peletakannya, oleh beberapa orang dianggap, diatur oleh Allah yang sudah
tentu memiliki hikmah dibalik penyusunan tersebut.

Munasabah; Pengetahuan Awal Tentang M unasabah

Secara bahasa Munasabah berasal dari kata nasaba-yunas bu-munasabatan yang
artinya dekat (garib).! al-Munasabatu artinya sama dengan al-garabatu yang berarti
mendekatkan dan juga al-Musyakalah (menyesuaikan). Sementara kata al-nasibu
menurut al-Zarkasyi (w. 794 H) sama artinya dengan al-garibu al-muttasil (dekat dan
bersambungan). Sebagai contoh, dua orang bersaudara dan anak paman, kedua-duanya
saling berdekatan dalam artian ada ikatan atau hubungan. Karenanya al-nasibu berarti
jugaal-rabith, yang berarti ikatan pertalian dan hubungan.?

Dari pengertian di atas, di katakan bahwa setiap sesuatu yang berdekatan dan
mepunyai  hubungan bisa dikatakan Munasabah. Pengertian semacam ini misalnya
kita katakan bahwa si Fulan Munasabahdengan s fulan, yang artinya dia mendekati
dan menyerupai si fulan dalam arti dia punya hubungan family dengannya atau lainnya.

Pengertian Munasabah ini juga sama artinya dengan ‘illat hukum dalam bab
giyas yakni sifat-sifat yang berdekatan dengan hukum. Maksud pengertian ‘illat hukum
disini adalah kesamaan antara hukum asal dengan cabang (far'un).?

Sgaan dengan ha tersebut kaitannya dengan Munasabah yang akan di bahas
disini adalah Munasabah ayat dengan ayat dan Munasabah surat dengan surat dalam Al

! brahim Mustafa dkk, Kamus Mu'jam al-Wasith (Madinah: Al-Maktab al-1Imiyyah, T.th), 924.

2 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulum al-Qur'an (Kairo: Dar al-
Hadits, 2006), 35.

¥ Mana Khalil al-Qathan, Mabahits fi ‘Ulum al-Qur'an, (Al-'Ash al-Hadis,1973),7.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

15



Qur’an . Menurut al-Suyuthi Munasabah (kedekatan) itu harus di kembalikan kepada
makna kordlatif, baik secara: khusus, umum, konkrit, maupun seperti hubungan sebab
dengan musabab, 'illat dan ma&lul, perbandingan dan perlawanan.* Menurutnya,
Munasabahadalah ilmu yang mulia tapi sedikit sekali perhatian mufasir terhadapnya
lantaran kehalusan ilmuini.®

Secara terminologis, Munasabahsebagamana di katakan Mana a-Qathan
adalah: segi-segi  hubungan antara satu kalimat dalam ayat, antara satu ayat dengan ayat
lain dalam banyak ayat atau antara satu surat dengan surat lain.® Dari pengertian secara
terminologis tersebut selanjutnya oleh para ulama dirinci menjadi tujuh macam, yaitu:
pertama, Hubungan antara satu surat dengan surat sebelumnya. Kedua, Hubungan
antara nama surat dengan isi atau tujuan surat. Ketiga, Hubungan antara fawatih al-
suwar ayat pertama yang terdiri dari beberagpa huruf dengan isi surat. Keempat,
Hubungan antara ayat pertama dengan ayat terakhir dalam satu surat. Kelima,
Hubungan antara satu ayat dengan ayat lain dalam satu surat. Keenam, Hubungan antara
kalimat dengan kalimat lain dalam satu ayat. Ketujuh, Hubungan antara fasilah dengan
isi ayat. Kedelapan, Hubungan antara penutup surat dengan awal surat berikutnya.’

Dari pengertian dan perincian tersebut di atas dapatlah disimpulkan bahwa
Munasabah adalah pengetahuan yang menggali hubungan ayat dengan ayat dan
hubungan surat dengan surat dalam Al Qur’an . Hal ini berbeda dengan IImu Asbab al-
Nuzul yang mengaitkan sejumlah ayat dengan konteks sgjarahnya, maka fokus perhatian
ilmu Munasabah bukan terletak pada kronologis-historis dari bagian-bagian teks, tetapi
aspek pepautan antara ayat dan surat menurut urutan teks, yaitu yang disebut dengan
urutan bacaan, sebagai bentuk lain dari urutan turunnya ayat.

Adanya pengetahuan tentang Munasabah di dalam Al Qur’an ini di dasarkan
pada suatu pendapat bahwa susunan ayat, urutan kalimat dan surat-surat dalam Al
Qur’an disusun secarataugifi® bukan ijtihadi. Karenanya penempatan ayat, kalimat dan
surat tersebut berdasarkan tauqifi,’® itulah yang hendak kita cari, sebab dibalik
penempatan ayat dan surat seperti itu tentu ada hikmah yang terkandung di dalamnya.
Sebaliknya pendapat yang mengatakan bahwa susunan ayat, urutan kalimat dan surat-
surat dalam Al Qur’an di susun secaraijtihadi jelas akan meruntuhkan teori munasabah
dalam Al Qur’an .

Segjalan dengan pendapat di atas, Nashr Hamid Abu Zaid dalam bukunya
Mafhum al-Nash mengatakan bahwa dasar Munasabah antar ayat dan surat-surat
adalah bahwa teks merupakan kesatuan struktural yang bagian-bagiannya saling
berkaitan. Tugas mufasir adalah berusaha menemukan hubungan-hubungan tersebut

* Jalaluddin Abd al-Rahman al-Suyuthy, Al-Asrar Tartib al-Qur'an (Kairo: Dar-al-'ltisham, tt),
108.

® I bid. 109.

® Mana Khalil al-Qathan, Mabahits fi ‘Ulum al-Qur'an ... 83

" Azyumardi Azra (ed), Sejarah dan Ulum al-Qur'an (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000), 75-76.

8 Nashr Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash Dirasah fi 'Ulum al-Qur'an, Terj. Khoiron Nahdliyin
(Yogyakarta: LKiS, 1993), 197.

° Y aitu berdasarkan petunjuk syara (dalam hal ini Rasul).

10 Ulama kontemporer menurut Abu Zaid cenderung menjadikan urutan surat dalam mushaf
sebagai taudqifi karena pemahaman seperti itu sgjalan dengan konsep tentang eksistens teks azali yang
ada di Lauh al-Mahfudz. Perbedaan antara urutan turun dan urutan bacaan terletak pada susunan dan
penataan. Melalui perbedaan susunan dan penataan ini, "persesuaian” antara ayat dan antara berbagai
surat, sisi lain dari aspek-aspek 'ijaz dapat diungkapkan. Lihat Abu Zaid, Mafhum al-Nas, 1bid. 197.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

16



atau MunasabahMunasabah yang mengaitkan antara ayat dengan ayat pada satu
pihak,dan antara surat dengan surat di pihak lain. Oleh karena itu, untuk
mengungkapkan hubungan-hubungan tersebut dibutuhkan kemampuan dan ketgaman
pandangan mufasir dalam menangkap cakrawala teks.™*

Sebagaimana al-Suyuthi, Nashr Hamid Abu Zad mengungkapkan bahwa
Munasabah ada yang bersifat umum dan ada yang bersifat khusus, ada yang rasional,
perseptif, atau imgjinatif. Ini  menurut Abu Zaid menunjukkan bahwa hubungan-
hubungan atau Munasabah-Munasabah merupakan kemungkinan-kemungkinan.
Kemungkinan-kemungkinan ini harus diungkap dan ditentukan pada setiap bagian teks
oleh mufasir. Mengungkapkan hubungan-hubungan antara ayat dengan ayat dan antara
surat dengan surat bukan berarti menjelaskan hubungan-hubungan yang memang ada
secara inhernt dalam teks, tetapi membuat hubungan-hubungan antara akal mufasir
dengan  teks. Meaui hubungan inilah, hubungan antara bagian teks dapat
diungkapkan.*?

Sekalipun demikian, pengetahuan mengenal korelasi (Munasabah) antara ayat-
ayat dan surat-surat bukanlah berdasarkan taugifi, melainkan berdasarkan ijtihad
seorang mufasir dan tingkat pengetahuannya terhadap kemukjizatan Al Qur’an .
Apabila korelasi itu halus maknanya dan sesuai dengan asas-asas kebahasaan dalam
bahasa Arab, maka korelasi tersebut dapat diterima, sebaliknya bila korelasi itu
bertentangan dengan kaidah-kaidah kebahasaan makaia tertolak.™

Dari keterangan di atas dapatlah dipahami bahwa diterima tidaknya korelas
(hubungan) ayat dengan ayat maupun hubungan surat dengan surat harus sgaan
dengan asas-asas kebahasaan. Karena dalam persoalan Munasabahkekuatan
pemikiranlah yang berusasha mencari dan menemukan hubungan pertaian atau
persamaan antararangkaian suatu pembicaraan. Karena  Munasabah merupakan
persodlan yang menyangkut tafsir, maka bila sesuatu muncul dan disampaikan
berdasarkan rasionalisasi akal, tentu ia akan di terima, tetapi jika sebaliknya tentu ia
akan di tolak. Hal ini sgjalan dengan kaidah yang dikemukakan para mufasir:

1 el 4l J gl e e 130 sine el i)
Munasabah ialah soal akal, jikaiamasuk akal ia akan di terima.

Pandangan Ulama Tentang Munasabah

Daam memandang tentang Munasabah dalam Al Qur’an , para ulama tidak
semuanya seragam. Pendapat mereka sebagaimana dikatakan di atas, terbagi pada dua
bagian. Pertama, pihak yang menyatakan pasti ada pertalian antara ayat dengan ayat dan
antara surat dengan surat dalam Al Qur’an. Pendapat ini antara lain diwakili 1zzuddin
bin Abd al-Salam (w. 660 H). Dalam hal ini, ia mengatakan bahwa Munasabahadalah
ilmu yang menjelaskan persyaratan baiknya pembicaraan (irtibath al-Kalam) itu
apabila ada hubungan keterkaitan antara permulaan pembicaraan dengan akhir
pembicaraan yang tersusun menjadi satu.™

Izzuddin memberikan alasan bahwa Al Qur’an diturunkan dalam masa dua

| bid. 199.

12| bid. 199.

3 Muhammad bin Umar bin Salim Bazahul. IIm Al-Munasabah Fi Al-Suwar Wa Al-Ayat.
(Makkah: Maktabah al-Makkiyah, 2002), 32.

4 Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an (Beirut: Dar Al-Malayin, 1977),152.

15 Jalaluddin Abd al-Rahman al-Suyuthy, Al-Asrar Tartib al-Qur'an.... 108.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

17



puluh tahun lebih. Al Qur’an berisi berbagai hukum dengan sebab yang berbeda pula
Maka dengan demikian, apa tidak perlu ada pertalian satu sama lainnya? Selanjutnyaia
memberikan aasan dengan mengajukan pertanyaan pula, apakah artinya Tuhan
menciptakan hukum dan makhlukNya?, perbedaan 'illat dan sebab, upaya para mufti
dan penguasa, upaya manusia tentang hal-hal yang di sepakati, diperselisihkan dan
bahkan dipertentangkan, sudah tentu tidak akan ada orang yang mau mencari-cari
hubungan tersebut bilatidak ada artinya (hikmah).*®

Sebagaimana ulama klasik, |zzuddin pun juga berkhayal bukan hanya karena Al
Qur’an disusun berdasarkan hikmah semata, tetapi karenaia mencampuradukkan antara
regulas umum dan regulas  kebahasaan. Bahasa memiliki mekanisme sendiri. Melaui
mekanisme tersebut, menurut Abu Zaid, bahasa merepresentasikan readlitas. la tidak
merepresentasikan readlitas secara literal, tetapi mebentuknya secara simbolik sesuai
dengan mekanisme dan hukum-hukum tertentu. Dari sini, hubungan-hubungan antara
realitas eksternal bisa jadi tida ada, tetapi bahasa membentuk redlitas-realitas ini di
dalam realisasi kebahsaan.™

Ulama yang di anggap pertama kali memperkenalkan konsep Munasabah
adalah Abu Bakar Abdullah 1bn Muhamad al-Naisaburi (W. 324 H.), seorang ulama
yang mempunyai spesifikasi di bidang ilmu syari'ah dan bahasa. 1a mengakui eksistensi
[Imu Munasabah ini sehingga melakukan kritik kepada ulama Baghdad yang tidak mau
menyokong peran dan kehadiran Munasabahdalam Al Qur’an . Salah satu kepekaannya
adalah, bila dibacakan kepadanya ayat-ayat Al Qur’an , ia sdlau menganalisis
hubungan ayat itu, mengapa ayat ini ditempatkan atau dibuat dekat dengan ayat itu? dan
apa hikmahnya mel etakkan surat ini dengan surat itu ?'8

Pendapat lainnya juga dikemukakan lzah Darwgah. Menurutnya, semula
orang mengira bahwa tidak ada hubungan antara ayat dengan ayat dan antara surat
dengan surat dalam Al Qur’an . Ternyata setelah mereka melakukan g)enelitian,
sebagian besar ayat dengan ayat dan surat dengan surat itu ada hubungannya.*

Usaha yang dilakukan a-Naisaburi kemudian dilanjutkan oleh para ulama
sesudahnya antara lain bisa kita sebutkan misalnya, a-Bigai dengan karyanya Nadzm
al-Durar fi Tanasub al-Ayyi wa al-Suwar, a-Suyuthi (w. 911 H.) juga menyusun
kitab Asrar al-Tanzl yang kemudian diringkas dan diberi nama Tanasuq al-Durar fi
Tanasub al-Suwar atau kitab lainnya Asrar Tartib al-Suwar. Mufasir-mufasir lainnya
juga hampir tidak ketinggalan mengetengahkan aspek Munasabah dalam setiap
pembahasan tafsirnya sekalipun mereka tidak secara khusus menuyusun kitabnya
melalui pendekatan ini, sebut saja misalnyatafsir al-Manar,karya Muhammad Abduh
dan Rasyid Ridha Tafsir al-Maraghi, Karya Muhammad Musthafa al-Maraghi. Juga
tidak ketinggalan, mufasir yang banyak mengetengahkan aspek Munasabah dalam
tafsirnya adalah Fakhruddin a-Razi dengan tafsirnya Mafatih al-Ghaib.

Kedua,Pendapat yang mengatakan bahwa tidak perlu adanya Munasabah karena
peristiwa-peristiwva yang terjadi saling berlainan, karena Al Qur’an diturunkan dan
diberi hikmah secara tauqifi (atas petunjuk dan kehendak Allah SWT). Terhadap
persoaan ini 'lzzuddin (w. 660 H) memberikan pendapat bahwa tidak semua urutan

16 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulumal-Qur'an ....36.
Y Nashr Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash Dirasah fi ‘Ulum al-Qur'an...200.

18 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi ‘Ulumal-Qur'an ....36.
9 Masyfuk Zuhdi, Pengantar 'Ulum al-Qur'an (Surabaya: PT. Bina llmu, 1993),168.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

18



ayat dan surat dalam Al Qur’an mengandung Munasabah. Kriteria yang ia gukan
mengenal urutan ayat atau surat itu mengandung Munasabah, apabila ada persesuaian
hubungan kalimat dalam kesatuan antara bagian awa dan bagian akhirnya saling
terkait, sedangkankan yang tidak menunjukkan hal itu, merupakan sebuah pemaksaan
(takalluf) dan tidak disebut dengan Munasabah.?

Terhadap persoalan ini '1zzuddin bin Abd a-Salam tampaknya ingin menyatakan
bahwa urutan ayat dan surat dalam Al Qur’an boleh jadi mengandung Munasabah dan
upaya mendapatkannya tergantung pada kemampuan nalar seseorang (mufasir) dalam
mencarinya dan asbab al-Nuzul ayat merupakan salah satu faktor penting yang perlu
diperhatikan.?

Pendapat lainnya juga dikemukakan Subhi Shalih, menurutnya mencari
hubungan antara satu surat dengan surat lainnya adalah sesuatu yang sulit dan dicari-
cari tanpa ada pedoman dan petunjuk dari tertib surat dan ayat-ayat tauqifi. Karena itu
menurut Subhi tidak semua yang tauqifi dapat di cari Munasabahnya jika ayat-ayat itu
mengandung asbab al-Nuzul yang berbeda-beda, terkecuali hal itu mempunyai
maudhu' yang menonjol yang bersifat umum, yang ada hubungan antara semua
bagiannya.??

Pendapat Subhi Shalih di atas nampaknya didasarkan pada pendapat sebagaian
ulama, bahwa urutan ayat dan surat dalam Al Qur’an bersifat ijtihadi. Hal ini berbeda
dengan pendapat mereka terhadap susunan ayat yang hampir secara keseluruhan
mengatakan tauqifi. Sehingga menurutnya, sekalipun ada kesatuan maudhu' pada tiap-
tigp surat itu, tidaklah berarti ada kesatuan atau ada persamaan pada semua surat dalam
Al Qur’an . Ulamatafsir tidak sampai membuat kesimpulan sgjauh itu, mereka hanya
menunjukkan antara ayat terakhir dengan ayat pertama surat berikutnya.?®

Selanjutnya neraca yang harus di pegang dalam menerangkan macam-macam
Munasabah antara ayat dan surat, menurut Hasbi ash-Shiddiqy, kembali ke dergat
tamastul dan tasyabuh antara maudhu’-maudhu’ nya (topik-topiknya). Maksud dari
tamastul dan tasyabuh disini adalah tingkat kimiripan subjek. *

Sgjaan dengan pendapat di atas, Subhi Shalih mengatakan: jika persesuaian itu
mengenai hal yang sama, dan ayat-ayat terakhir suatu surat terdapat kaitan dengan ayat-
ayat permulaan surat berikutnya, maka persesuaian itu adalah masuk akal dan dapat
diterima, tetapi sebaliknya menurut Subhi jika Munasabahitu dilakukan terhadap ayat-
ayat yang berbeda sebab turunya dan urusannyayang tidak ada keserasian antara satu
dengan lainnya, makatidaklah yang demikian itu dikatakan tanasub.®

Dengan demikian, ukuran ketelitan sekurang-kurangnya harus meperhatikan
Segi-segi  persesuaian antara ayat yang satu dengan ayat yang lain, atau antara surat
yang satu dengan surat yang lainnya. Sebab sebagaimana dikatakan al-Suyuthi,
Munasabah itu terkadang ada yang jelas dan terkadang juga ada yang samar. Inilah
yang menjadi keriteriaatau ukuran untuk menetapkan ada dan tidak adanya Munasabah
antara ayat-ayat dan surat-surat dalam Al Qur’an .

Dengan  demikian, dapatlah dibayangkan bahwa letak titik persesuaian

% Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi ‘Ulumal-Qur'an ....37
21 .
Ibid. 37.
%2 Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an.... 152.
2 |bid. 152.
* Hashi ash-Shiddiqy, Ilmu-ilmu al-Qur'an, (Jakarta: Bulan Bintang, 1972), 40.
% Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an ....152.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

19



(Munasabah) antara ayat-ayat itu sedikit sekali kemungkinannya. Sebaliknya terlihat
dengan jelas letak Munasabah antara surat-surat itu jarang sekali kemungkinannya.
Hal ini disebabkan karena pembicaraan mengenai satu hal, jarang bisa sempurna
hanya dengan melihat satu ayat sﬂ'aze'. Alangkah baiknya apa yang dikemukakan Abd
a-Qadir Ahmad 'Atha dalam pengantar buku al-Suyuthi Asrar Tartib al-Qur'an,
mengutip berbagai keterangan, tentang berbagal langkah atau tahapan yang perlu
diketahui untuk menemukan Munasabahantara ayat dan surat dalam Al Qur’an .
Langkah-langkah tersebut yaitu: pertama, Melihat tema sentral dari surat tertentu.
Kedua, Melihat premis-premis yang diperlukan untuk mendukung tema sentra itu.
ketiga, Mengadakan kategorisasi terhadap premis-premis itu berdasarkan jauh dekatnya
kepada tujuan. Keempat, Melihat kalimat-kalimat (pernyataan-pernyataan) yang saling
mendukung di dalam premisitu.?®

Jenis-jenis Munasabah

Bertitik tolak dari pengertian Ilmu Munasabah Al Qur’an di atas yang
mengandung dua komponen inti, yaitu berkisar pada hubungan antara ayat dengan ayat
dan antara surat dengan surat dalam Al Qur’an , maka uraian tentang macam-macam
Munasabahini akan bertolak dari dua komponen tersebut. Dua komponen inti itu
kemudian dirinci oleh para ulama menjadi delapan macam hubungan baik yang
berkaitan dengan ayat maupun surat.

Rincian penjelasan mengenai hubungan ayat dan surat tersebut adalah sebagai
berikut:

Hubungan antara ayat dengan ayat meliputi:
A.Hubungan antara kalimat dengan kalimat dalam ayat.

Pada umumnya, tulisan yang menjelaskan Munasabah antara ayat dengan ayat
ini tidak ada perbedaan yang mendasar. Setiap buku yang mengomentari ha ini telah
mengulasnya dengan redaks dan kandungan makna yang tidak jauh berbeda.
Kaaupun ada perbedaan tersebut hanya merupakan sedikit variasi redaks sgja yang di
tonjolkannya. Menurut al-Suyuthi, Munasabah satu kalimat dengan kalimat berikutnya
dalam ayat, adakalanya melalui huruf ‘athaf dan adakalanya tanpa melalui huruf 'athaf
(takunu ma'tufah wa la takunu ma'tufah).?” Munasabahantara satu kalimat dengan
kalimat lain dalan satu ayat yang dihubungkan dengan huruf 'athaf biasanya
mengandung beberapa unsur (bentuk), antaralain:

Unsur Tadlad (al-Mudladhah), yakni berlawanan atau bertolak belakang antara

suatu kata dengan kata lainnya. sebagai contoh penyebutan kata rahmat setelah

kata adzab. kata al-raghbah setelah kata al-rahbah, menyebut janji dan ancaman
setelah menyebutkan tekanan hukumnya. Contoh tersebut di atas misalnya kita

lihat pada surat al-'Araf ayat, 156:

“Sksa-Ku akan Kutimpakan kepada siapa yang aku kehendaki dan rahmat-Ku

meliputi segala sesuatu. Maka akan aku tetapkan rahmat-Ku untuk orang-orang

yang bertakwa, yang menunaikan zakat dan orang-orang yang beriman kepada
ayat-ayat kami".

% Abd al-Qadir Ahmad 'Atha, Pengantar Kitab Asrar Tartib al-Qur'an....45
?" Jalaluddin Abdurrahman al-Suyuthy, Al-ltgan Fi Ulum Al-Qur’an (Beirut: dar al-Fikr,
T.Th),109.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

20



Contoh lain misalnya terdapat pada surat Alu Imran ayat, 26:

Katakanlah: "Wahai Tuhan yang mempunyai kerajaan, Engkau berikan

kerajaan kepada orang yang Engkau kehendaki dan Engkau cabut kerajaan dari

orang yang Engkau kehendaki. Engkau muliakan orang yang Engkau kehendaki
dan Engkau hinakan orang yang Engkau kehendaki. di tangan Engkaulah segala
kebajikan. Sesungguhnya Engkau Maha Kuasa atas segala sesuatu”

Pada ayat tersebut disebutkan pasangan masing-masing kata yang saling
berlawanan yaitu penyebutan kata setelah kata , dan kata setelah kata
dalam ayat tersebut disebut sebagai alagat nya. Contoh-contoh seperti itu banyak sekali
ditemukan dalam ayat-ayat yang lainnya.

Unsur Istidhrad, yaitu pembahasannya pindah ke kata lain yang ada

hubungannya atau penjelasan selanjutnya. Contoh seperti ini bisa dilihat

pada surat a-Bagarah ayat, 189:

“Mereka bertanya kepadamu tentang bulan sabit. Katakanlah: "Bulan sabit itu

adalah tanda-tanda waktu bagi manusia dan (bagi ibadat) haji; dan bukanlah

kebajikan memasuki rumah-rumah dari belakangnya akan tetapi kebajikan itu
ialah kebajikan orang yang bertakwa. dan masuklah ke rumah-rumah itu dari
pintu-pintunya; dan bertakwalah kepada Allah agar kamu beruntung™.

Dalam ayat tersebut disebutkan kaitan antara kata al-ahillah dengan kataityan
al-Buyut (mendatangi rumah), apa hukum yang terkandung di dalamnya dan dimana
letak Munasabahnya?. Ayat tersebut berkenaan dengan masalah bulan sabit pada musim
haji yang ditanyakan kaum Anshar dengan kebiasaan mereka mendatangi (memasuki)
rumah dari belakang (pintu belakang), lalu pertanyaan tersebut di jelaskan dengan kata
al-Birr yang berarti tagwa kepada Allah dengan sekaligus menjalankan apa yang
diperintah Allah dadlam berhgji dan larangan mereka memasuki rumah dari pintu
belakang.

Dengan dijelaskannya melalui kata al-Birr menurut al-Zarkasyi (w.794 H)
perhatian mereka beralih kepada persoalan memasuki pintu dari belakang. Disini kata
al-ahilah menurutnya sangat berkaitan dengan kata al-Birr.?® Setelah diketahui susunan
(tarkib) dua kata tersebut yang saling beriringan dalam satu ayat, dengan demikian tidak
tampak antara akhir ayat terpisah dari awanya.

3). Unsur Takhalus, yaitu melepaskan penggunaan kata yang satu dan berganti

dengan kata yang lain, tetapi masih berhubungan. Mengenai unsur takhalus ini

al-Zarkasyi memberikan contoh kata al-NOr pada surat a-Ndr (yang berarti

cahaya) ayat, 35:

“Allah (Pemberi) cahaya (kepada) langit dan bumi. perumpamaan cahaya

Allah, adalah seperti sebuah lubang yang tak tembus, yang di dalamnya ada

pelita besar. pelita itu di dalam kaca (dan) kaca itu seakan-akan bintang (yang

bercahaya) seperti mutiara, yang dinyalakan dengan minyak dari pohon yang
berkahnya, (yaitu) pohon zaitun yang tumbuh tidak di sebelah timur (sesuatu)
dan tidak pula di sebelah barat(nya), yang minyaknya (saja) Hampir-hampir
menerangi, walaupun tidak disentuh api. cahaya di atas cahaya (berlapis-lapis),

Allah membimbing kepada cahaya-Nya siapa yang Dia kehendaki, dan Allah

memperbuat perumpamaan-perumpamaan bagi manusia, dan Allah Maha

mengetahui segala sesuatu.”

%8 Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi ‘Ulumal-Qur'an ..... 41.
Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

21



Pada kata tersebut terdapat lima macam takhalus yang mempunyai sifat dan
fungsinya. Bentuk takhalusini terdapat pada:

a. Menyebut al-Nur dengan perumpamaannya, kemudian di takhalus kan
kepada kata al-Zujajah dengan menyebut sifatnya dari kata tersebut yang
berarti kaca yang bisa memantulkan cahaya.

b. Menyebut al-Nur dengan al-zaitunah yang di takhaluskan dengan kata al-
syajarah.

c. Selanjutnya dari kata al-syajarah di takhaluskan dengan menyebutkan sifat
zZaitun.

d. Kemudian dari kata zaitun di takhaluskan ke sifat al-Nur.

e. Dari al-Nur di takhaluskan kepada nikmat Allah berupa hidayah bagi orang
yang Allah kehendaki.?®

Pada perpindahan kata-kata tersebut peran dan fungs masing-masing kata
sama, yaitu berkisar pada kata al-Nur juga, cumasifat dan bentuknya sgja yang berbeda.
Menurut Mana' a-Qathan takhalus juga bisa terjadi antara ayat dengan ayat lain. Dalam
Al Qur’an terdapat Munasabah antara ayat dengan ayat yang harus di perhatikan
konteks logis yang dibicarakannya.*

Sebagai contoh misalnya ayat 17-20 pada surat al-Ghasyiyah:

“Maka Apakah mereka tidak memperhatikan unta bagaimana Dia diciptakan,

Dan langit, bagaimana ia ditinggikan? Dan gunung-gunung bagaimana ia

ditegakkan? Dan bumi bagaimana ia dihamparkan?”

Pada ayat itu kita lihat bahwa meninggikan langit, dipisahkan dengan
menciptakan  unta, menegakkan gunung dipisahkan dari meninggikan langit,
menghamparkan bumi dipisahkan dari menegakkan (menancapkan) gunung dan
seakan tidak nampak wajah yang mengumpulkan antara ayat-ayat itu. Oleh karena itu,
menurut Ash Shiddiegi batas minimum dari perpautan antara ayat-ayat itu adalah
mencari persesuaian dengan susunan ayat-ayatnya dengan cara mengumpulkan
sekumpulan cakrawala yang dapat dilihat oleh manusia®*

Penyelesaian terhadap ayat-ayat itu berkaitan dengan munasabat yang ada di
dalamnya, menurut a-Zarkasyi (w. 794 H) harus dikembalikan kepada adat kebiasaan
bangsa Arab. Dimana kebiasaan hidup bangsa Arab biasanya tergantung pada unta
sehingga mereka sangat memperhatikannya. Namun keadaan mereka tidak mungkin
berlangsung kecuali ada yang dapat menumbuhkan rerumputan tempat gembalaan dan
minuman unta. Selanjutnya keadaan inipun terjadi bila ada hujan, dan inilah yang
menjadi sebab kenapa wajah mereka menengadah ke atas (langit). Kemudian mereka
juga memerlukan tempat berlindung dan tempat berlindung itu tidak lain adalah
gunung-gunung. Kemudian kebiasaan merekapun selau berpindah-pindah tempat dari
tempat gembala yang tandus ke tempat gembala yang subur. Dengan melihat gambaran
di atas sehingga seorang Badui (Arab primitif) membayang-bayangkan sesuatu yang ada
dalam khayalannya, semua itu akan nampak gambarannya menurut ayat-ayat tersebut.

Dengan demikian akan terlihat Munasabah antara ayat-ayat itu, yaitu saling
ketergantungan dimana kebiasaan orang Arab selalu menggantungkan kehidupan
mereka pada unta (dalam mencari rizgi). Selanjutnya unta tidak bermanfaat apa-apa

# pid. 43.
% ManaKhalil al-Qathan, Mabahits fi 'Ulum al-Qur'an ....140.
%! Hashi ash-Shiddiqy, IImu-ilmu al-Qur'an. 44.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

22



kecuali menggantungkan hidupnya dari air, dan air itu dari hujan dan hujan itu dari
langit.

Selanjutnya Munasabahyang tidak diperkokoh dengan huruf 'athaf (la takunu
ma'tufah), sandaran yang menghubungkannya adalah garinah maknawiyah. Aspek-
aspek ini juga bisa mengambil bentuk: al-tandzr, al-mudhadhat, al-istithrad, atau al-
takhalus.

Dari keterangan di atas dalam ha ketiadaan huruf 'athaf ,sesungguhnya dapat
dicari hubungannyasecara maknawi, hakikatnya seperti hubungan kausdlitas dari
susunan kalimat tersebut. Disini disebutkan empat bentuk hubungan yang menandai
adanya hubungan ayat dengan ayat dan antara kalimat dengan kalimat. Untuk jelasnya
bentuk hubungan itu kita uraikan satu persatu:

Al-Tandzr, yaitu membandingkan dua ha yang sebanding menurut kebiasaan

orang berakal. Contoh seperti ini misalnyaterlihat pada surat a-Anfal ayat 4 dan

5.

“Itulah orang-orang yang beriman dengan sebenar-benarnya. Mereka akan

memperoleh beberapa derajat ketinggian di sisi Tuhannya dan ampunan serta

rezki (nikmat) yang mulia. Sebagaimana Tuhanmu menyuruhmu pergi dan
rumahmu dengan kebenaran, Padahal Sesungguhnya sebagian dari orang-
orang yang beriman itu tidak menyukainya.”

Menurut al-Zarkasyi huruf kaf pada ayat 5 berfungsi sebagai pemberi ingat dan
merupakan sifat bagi kata kerja (fi'il) yang tersembunyi (fi'il mudhmar) yang
maksudnya iaah suruhan untuk menyelesaikan harta rampasan perang (al-Anfal)
seperti yang telah dilakukan mereka ketika perang Badar.*

Pada ayat ini ada dua keadaan yang sebanding yaitu perintah Rasul-Nya untuk
mebagikan harta rampasan perang, sementara disisi lain ada bebrapa sahabat yang tidak
senang, demikian menurut satu riwayat. Kondisi sahabat yang tidak senang tersebut
sama halnya dengan keadaan mereka saat digjak keluar untuk perang Badar. Dengan
demikian kata al-Zarkasyi maknaayat s (sl aa il sl bersatu dengan ayat
Gl elin e el ), Sehingga maknannya; orang-orang beriman dengan sebenar-benarnya
sebanding dengan ketaatan mereka melaksanakan perintah Tuhan yaitu keluar dari
rumah dengan kebenaran.

Ayat-ayat yang disebut tadi memberi petunjuk agar mereka dapat mengambil
pelgaran, yaitu taat menjalankan segala yang diperintahkan kepada mereka dengan
menegndalikan hawa naf sul.

Unsur al-Mudhadhat, yang artinya berlawanan. Misalnya surat  a-Bagarah

ayat 6:

“Sesungguhnya orang-orang kafir, sama saja bagi mereka, kamu beri

peringatan atau tidak kamu beri peringatan, mereka tidak juga akan beriman.”

Dari ayat di atas dapat dipahami bahwa Allah tidak akan memberi petunjuk
kepada mereka yang kafir. Ayat di atas berlawanan dengan ayat-ayat sebelumnya yang
menyebutkan tentang kitab, orang-orang beriman (mukmin) dan petunjuk. Menurut a-
Zarkasyi (w. 794 H) hal ini berkaitan dengan ayat 1-5 surat al-Bagarah:

Alif laam miin. Kitab (Al Quran) ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk bagi
mereka yang bertagwa.....5. Mereka ltulah yang tetap mendapat petunjuk dari

% Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi ‘Ulumal-Qur'an..... 47.
Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

23



Tuhan mereka, dan merekalah orang-orang yang beruntung.

Adapun hikmahnya adalah orang mukmin merindukan mantapnya iman
berdasarkan petunjuk Allah (al-tasyyif wa al- tsubut 'ala al ula).*® Jelasnya ayat 6 surat
al-Bagarah di atas menerangkan watak orang kafir. Sedangkan di awal surat, Allah
menerangkan watak orang-orang mukmin serta sifat-sifat mereka yang selalu membawa
keberuntungan. Gunanya adalah untuk memperjelas perbedaan antara dua kelompok
sosial dalam menerima petunjuk Tuhan.

Unsur al-Istithrad, yaitu peralihan kepada penjelasan lain di luar pembicaraan

pokok yang menjadi inti kalimat atau ayat. Contoh seperti ini antaralain terlihat

padaayat 26 QS. al-'Araf:

“Hai anak Adam, Sesungguhnya Kami telah menurunkan kepadamu pakaian

untuk menutup auratmu dan pakaian indah untuk perhiasan. dan pakaian takwa

Itulah yang paling baik. yang demikian itu adalah sebahagian dari tanda-tanda

kekuasaan Allah, Mudah-mudahan mereka selalu ingat.”

Awal ayat ini berbicara tentang nikmat Tuhan kepada manusia khususnya
pakaian yang menyangkut penutup tubuh manusia. Dipertengahan ayat muncul kalimat
"menutup aurat" yang mengalihkan pembicaraan dari kalimat Tuhan kepada penjelasan
lain tentang tagwa Seakan-akan peralihan ini menunjukkan adanya hubungan
menutupi tubuh dengan tagwa, setelah adanya peralihan kepada penjelasan lain,
pembicaraan dalam ayat kembali kepada nikmat dan kekuasaan Tuhan.

Menurut a-Suyuthi (w. 910 H) dengan mengutip pendapat Zamaksyari, ayat ini
diletakkan setelah ayat yang menjelaskan tentang terbukanya aurat dan penutupannya
dengan daun. Peletakkan ini dimaksudkan untuk memaparkan penciptaan pakaian
berupa daun merupakan karunia Allah, sedang telanjang adalah perbuatan hina dan
menutup aurat adalah pintu besar menuju tagwa.**

Ayat ini berhubungan dengan kisah Nabi Adam ketika mereka berdua
dikeluarkan dari surga, dimana setan menanggalkan pakaian mereka untuk
meperlihatkan aurat masing-masing (al-'Araf: 27). Dengan demikian pengertian ayat
yang pertama merupakan kelanjutan yang kedua, yaitu setelah menyebut terbukanya
aurat mereka berdua karena tertanggal nya daun-daun yang menutupinya.

B. Hubungan Ayat Dengan Ayat Dalam Satu Sur at
Munasabahmodel ini kelihatan dengan jelas pada surat-surat pendek yang

mengandung satu tema pokok. Surat al-1khlas bisa dijadikan contoh adanya Munasabah
antara ayat-ayat yang ada pada satu surat itu. Masing-masing ayat menguatkan tema
pokoknya yaitu tentang keesaan Tuhan. Selanjutnya pada surat al-Bagarah dari ayat 1
sampai 20 juga nampak adanya hubungan di antara ayat-ayat itu. Tema pokok yang
dibicarakanya adalah tiga kelompok sosial yaitu: orang-orang mukmin, orang-orang
kafir, dan orang-orang munafik beserta sifat-sifat mereka. Contoh lain bisa kita lihat
jugapada Q.S. a-Bagarah: 28 :

“Mengapa kamu kafir kepada Allah, Padahal kamu tadinya mati, lalu Allah

menghidupkan kamu, kemudian kamu dimatikan dan dihidupkan-Nya kembali,

kemudian kepada-Nya-1ah kamu dikembalikan?”

33 i
Ibid. 23.
% Jalaluddin Abd al-Rahman al-Suyuthy, Al-Asrar Tartib al-Qur'an.... 109.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

24



Ayat sebelumnya menjelaskan tentang sikap orang-orang kafir terhadap
perumpamaan-perumpamaan yang telah disebutkan Allah, terhadap perjanjian mereka
yang merusak agama, manusia dan juga kemanusiaan. Sebelumnya dapat disebutkan
dulu ayat sebelumnyayaitu ayat 26:

“Sesungguhnya Allah tiada segan membuat perumpamaan berupa nyamuk atau
yang lebih rendah dari itu. Adapun orang-orang yang beriman, Maka mereka
yakin bahwa perumpamaan itu benar dari Tuhan mereka, tetapi mereka yang
kafir mengatakan: "Apakah maksud Allah menjadikan ini untuk perumpamaan?.”
dengan perumpamaan itu banyak orang yang disesatkan Allah, dan dengan
perumpamaan itu (pula) banyak orang yang diberi-Nya petunjuk. dan tidak ada
yang disesatkan Allah kecuali orang-orang yang fasik.”

Pada ayat 26 ini, Allah menjelaskan perumpamaan-perumpamaan penciptaannya
berupa berupa makhluk-makhluk kecil seperti nyamuk yang sempat mendapatkan
lecehan dari orang-orang kafir, begitu juga pada ayat 27 diterangkan sifat-sifat mereka.
Dan pada ayat 28 Allah memberikan celaan pada sifat-sifat mereka dan sekaligus
perintah untuk memperhatikan kejadian diri mereka, kehidupan dan kemana mereka
akan kembali.

C. Hubungan Penutup (fasilah) dan Kandungan Ayat
Tempat Munasabah yang saling menguatkan terletak pada pokok pembicaraan

dengan penutup ayat. Di dalam susunan kandungan penutup ayat dengan apa yang
mirip denganya. Hubungan seperti ini terdiri dari empat macam: al-Tamkin, al-
Tashdir, al-Tausyikh, dan al-Ighal. Untuk jelasnya bentuk-bentuk hubungan tersebut,
akan dijelaskan di bawah ini satu persatu:

Unsur al-Tamkin, artinya memperkokoh atau mempertegas pernyataan. Arti

fashilah disini berkaitan langsung dengan apa yang dimaksud ayat itu. Bila tidak

ada hubungan ini ( al-Tamkin) kandungan ayat itu tidak akan memberi arti yang

lengkap, dan boleh jadi merugikan.®

Contoh seperti ini misalnya pada Q.S. a-Hagjj ayat: 63-65.

“Apakah kamu tiada melihat, bahwasanya Allah menurunkan air dari langit, lalu

jadilah bumi itu hijau? Sesungguhnya Allah Maha Halus lagi Maha mengetahui.

Kepunyaan Allah-lah segala yang ada di langit dan segala yang ada di bumi. dan

Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Kaya lagi Maha Terpuji. Apakah kamu

tiada melihat bahwasanya Allah menundukkan bagimu apa yang ada di bumi dan

bahtera yang berlayar di lautan dengan perintah-Nya. dan Dia menahan (benda-

benda) langit jatuh ke bumi, melainkan dengan izin-Nya? Sesungguhnya Allah

benar-benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia.”

Ayat pertama dikahiri dengan kalimat: latifun khabir, menunjukkan bahwa

Allah terlebih dahulu mengetahui manfaat hujan yang diturunkan dari langit sebagal
sumber kehidupan manusia. Hujan yang menyuburkan tanah itu merupakan rahmat
bagi alam kehidupan di atasnya. Ayat kedua berakhir dengan kalimat: al-Ghaniyyu al-
Hamid.Sifat Allah Maha Kaya dan maha terpuji ini menegaskan  pernyataan
sebelumnya bahwa Allah-lah pemilik segala apa yang ada di bumi dan apa yang ada di
langit dan Allah tidak mebutuhkannya. Selanjutnya ayat ketiga berakhir dengan

% Badruddin Muhammad bin Abdillah Al-Zarkasyi, Al-Burhan Fi 'Ulum al-Qur'an .....78.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

25



kalimat: Raufun al-Rahim. Sifat Allah yang Maha santun dan Penyayang ini
menunjukan kepada manusia bahwa Allah telah memberikan nikmat kehidupan di
dunia ini tempat berusaha baik di darat maupun di laut dengan bentangan langit yang
memayunginya. Kesemuanya tidak terhitung jumlahnya. Itulah bukti kerahmanan dan
kerahirrgn Allah. Demikian a-Zarklasyi menjelaskan perpautan antara fasilah dalam
ayat itu.

Dari keterangan di atas nampaklah dengan jelas sifat-sifat bagi Allah sebagai:
Latifun Khabir yang merupakan isyarat bagi ayat sebelumnya yaitu turunnya hujan
dari langit dan manfaatnya darinya. Allah maha tahu sehingga dipertegas dengan sifat-
Nyaitu. Begitu juga pada fashilah kalimat al-Ghaniyyu al-Hamid sebagai penguat
ayat sebelumnya yang menerangkan dan menjelaskan bahwa yang layak memepunyai
kekuasaan seperti itu hanyalah Allah. Selanjutnya setelah Allah memberikan segala
rahmat dan karunia pada manusia berupa ditundukkannya lautan dan daratan, pada
akhir ayat Allah menjelaskan sifat-Nya: Raufun al-Rahim sebagal isyarat kasih sayang
Allah pada manusia.

Unsur al-lIghal, yaitu sebagai penjelasan tambahan yang sifatnya mempertgam
makna ayat. Tanpa fashilahpun sebenarnya makna ayat sudah dapat dipahami.
Sebagai contoh misalnya Q.S. al-Naml ayat 80:
““Sesungguhnya kamu tidak dapat menjadikan orang-orang yang mati mendengar
dan (tidak pula) menjadikan orang-orang yang tuli mendengar panggilan,
apabila mereka telah berpaling membelakang.”

Kalimat c» 2 V515 13) adalah sekedar penjelasan, sebab tanpa ada kalimat itupun
yang merupakan fashilahnya kalimat ini telah sempurna. Yaitu orang-orang yang
pendengaran dan hati mereka buta dari petunjuk Allah (tidak mau mendengar apa yang
disampaikan Rasul Allah). Keadaan demikian itu sudah jelas berpaling dari kebenaran.
Kata-kata tersebut merupakan bentuk majazi perumpamaan bagi mereka yang hatinya
sudah tertutup.

Al-Tashdir, yakni kalimat yang akan dimuat sudah ada pada permulaan,
pertengahan, atau akhir kalimat atau ayat. Contoh seperti ini antara lain dapat
dilihat pada Q.S. al-Maidah ayat, 39:

“Maka Barangsiapa bertaubat (di antara pencuri-pencuri itu) sesudah melakukan
kgjahatan itu dan memperbaiki diri, Maka Sesungguhnya Allah menerima
taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.”

Juga pada surat al-Ahzab ayat 37:

“dan kamu takut kepada manusia, sedang Allah-lah yang lebih berhak untuk
kamu takuti.”

Pada surat a-Maidah: 39 lafadz Yatubu, yang menjadi fashilah sebelumnya
sudah ada lafadz taba, begitu juga pada ayat 37 Q.S. ad-Ahzab, lafadz takhsya yang
menjadi fashilah nya sudah ada lafadz takhsyahu, sehingga pada lafadz-lafadz itu
terlihat ada kesamaannya.®’

Bentuk terakhir adalah al-Tausyikh, yaitu kandungan fashilah sudah tersirat
daam rangkaian kalimat sebelumnya dalam suatu ayat. Jika kalimat itu

% |bid. 80.
37 | bid. 95-96.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

26



menunjukkan maksud fashilah ayat. Dengan demikian fashilah ayat dikemukakan
sebelum katatersebut disebutkan. Disini ada perbedaan antara al-Tashdir dengan
al-Tausyikh. Perbedaannya terletak pada bentuknya. Kalau al-Tashdir bentuknya
lafdziyah, sedang al-Tausyikh adalah maknawiyah. Sebagai contoh misalnya
dapat terlihat pada ayat 20 Q.S. al-Bagarah:

“Hampir-hampir kilat itu menyambar penglihatan mereka. Setiap kali kilat itu
menyinari mereka, mereka berjalan di bawah sinar itu, dan bila gelap menimpa
mereka, mereka berhenti. Jikalau Allah menghendaki, niscaya Dia melenyapkan
pendengaran dan penglihatan mereka. Sesungguhnya Allah berkuasa atas segala
sesuatu”.

Kata »¥ pada ayat di atas sudah mencakup kata-kata yang disebutkan
sebelumnya yaitu: s sail s agrews cadl Tidak disebutkan kata itupun sebenarnya sudah
dipahami bahwa Allah berkuasa untuk menghilangkan pendengaran dan penglihatan
mereka (orang-orang Munafik).

D. Hubungan Surat dengan Sur at

Menurut Hasbi Ash Shiddeqi literatur yang membahas dan menjelaskan
hubungan (Munasabah) surat dengan surat nampaknya masih terbatas. Hal tersebut
disebabkan sangat sedikitnya mufasir yang terjun untuk menjelaskan aspek
Munasabahjenis keduaini.*®

Hubungan surat dengan surat oleh para ulama diperinci sebagai berikut:
1. Hubungan Awal Uraian dengan Akhir Uraian Surat

Model hubungan (Munasabah) ini, a-Suyuthi dalam kitabnya al-l1tgan banyak
memberikan contoh, antara lain misalnya dijumpal pada surat al-Qashas. Permulaan
surat tersebut menjelaskan tentang perjuangan Nabi Musa yang berhadapan dengan
razim Firaun. Atas perintah Allah dan pertolongan-Nya Musa berhasil keluar dari
Mesir. Di akhir surat Allah menyampaikan kabar gembira kepada Nabi Muhamad yang
menghadapi tekanan dari kaumnya dan Alah menjanjikan akan mengembalikannya ke
Mekkah lagi. Kemudian jikadi awal surat dikatakan bahwaMusa tidak akan menolong
orang yang berbuat dosa, maka di akhir surat Muhammad dilarang menolong orang-
orang kafir.*®

Kaau direnungkan dari kisah tersebut ternyata ada kesamaan Situas yang
dihadapi oleh Nabi Muhamad ketika berhadapan dengan kafir Quraish dengan situasi
yang dihadapi oleh Nabi Musa ketika berhadapan dengan rezim Fir'aun. Musa
dikembalikan oleh Allah dari Madyan (tempat Nabi Sy'aib) ke Mesir, dan Allah
megembalikan Nabi Muhamad ke Mekkah (terjadinya Futuh Makkah) sekalipun Nabi
telah memilih tempatnya di Medinah untuk mengembangkan dakwahnya.

2. Hubungan Nama Surat dengan Tujuan Turunnya

Subhi Shalih ketika membicarakan asbab al-Nuzul, menyatakan bahwa segala
sesuatu ada sebab dan tujuannya, begitu juga halnya dengan nama-nama surat dalam Al
Qur’an tentu mempunyai maksud dan tujuan.*

% Hashi Ash Shiddeqi, llmu-ilmu al-Qur'an.... 47.
% Jalaluddin Abdurrahman Al-Suyuthi, al-ltgan Fi 'Uldm al-Qur'an.... 108.
“0 Subhi al-shalih, Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an ....190.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

27



Sejalan dengan pendapat di atas baik disini dikemukakan pendapat a-Suyuthi,
menurutnya nama-nama yang digunakan oleh surat-surat Al Qur’an memiliki kaitan
dengan pembahasan yang ada pada surat itu. Oleh karena itu, semakin banyak nama
yang digALinakan atau diberikan pada satu surat, semakain menunjukkan kemulyaan
surat itu.

Bila dihubungkan dengan pembahasan Munasabah,nama-nama surat itu mesti
memiliki kaitan, baik melaui isi surat atau melalui kedudukan surat itu sendiri. Contoh
seperti ini misalnya terlihat pada surat, al-Fatihah. Surat ini dinamakan demikian
karena kedudukannya sebagai pembuka (mukaddimah) sehingga posisinya ditempatkan
di awa Al Qur’an . Sebagaimana yang kita lihat dari namana, al-Fatihah (yang
membuka) atau Umm al-Kitab (Induk Kitab). Dengan demikian , al-Fatihah harus
memuat, meskipun secara tersirat, semua bagian Al Qur’an . la sebaga pembuka atau
gerak pertama dalam nyanyian simponi, harus memberikan indikas bagi gerak-gerak
berikutnya. Atas dasar ini, ilmu-ilmu Al Qur’an dapat diringkas dalam tiga bagian
(tauhid, peringatan dan hukum-hukum), yang masing-masing sebagai pengantar dari
pembukaan yang ditunjukkan oleh surat , al-Fatihah. Dengan  cara demikian surat ini
mendapatkan kedudukannnya sebagai induk al-Kitab.*

Contoh lainnya adalah surat a-Bagarah. Surat tesebut dinamakan demikian
karena di dalamnnya terdapat cerita tentang sapi betina serta berbagai hikmat dan
kegjaiban yang dijumpal pada ceritaitu.

3. Hubungan antarasatu Surat dengan Surat Sebelumnya
Urutan surat-surat di dalam Al Qur’an menurut a-Suyuthi mengandung
hikmah karena surat yang datang kemudian akan menjelaskan berbagai ha yang
disebut secara global pada surat sebelumnya. Kejadian semacam ini menurutnya kerap
kali dijumpa dalam surat-surat Al Qur’an , baik surat-surat panjang atau surat-surat
pendek. Surat a-Bagarah misalnya, memberikan berbagai perincian dan penjelasan dari
keterangan globa yang ada pada surat a-Fatihah. Al-hamdulilah pada surat al-Fatihah
diperinci dengan berbagai perintah dzikir dan syukur pada ayat 152 surat al-Bagarah
yang berbunyi:
“Karena itu, ingatlah kamu kepada-Ku niscaya aku ingat (pula) kepadamu, dan
bersyukurlah kepada-Ku, dan janganlah kamu mengingkari (nikmat)-Ku.”
Hubungan antara satu surat dengan surat sebelumnya, Satu surat berfungs
menjelaskan surah sebelumnya, misalnya juga terlihat di dalam surat, al-Fatihah [1] : 6
disebutkan asivall Ll pall Laa) “tunjukilah kami ke jalan yang lurus'.Lalu dijelaskan
di dalam surat a-Bagarah, bahwa jalan yang lurus itu ialah petunjuk Al Qur’an ,
sebagai mana disebutkan:
“Kitab (Al Quran) ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk bagi mereka yang
bertaqwa.”

Selain Munasabah antara ayat yang terdapat dalam dua surat yang berdekatan,
terdapat juga Munasabah, antara satu surat dengan surat berikutnya karena kesamaan
tema sentral yang dikandung dalam masing-masing surat. Al- Fa>tihah, al-Bagarah,

! Jalaluddin Abd al-Rahman al-Suyuthy, Al-Asrar Tartib al-Qur'an......54.
“2 Nashr Hamid Abu Zaid, Mafhum al-Nash Dirasah fi 'Ulum al-Qur'an ....203.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

28



Ali 'Imran misalnya, ketiganya memiliki memiliki tema sentral yang saling mendukung.
Al-Fatihah menurut al-Suyuthi, adalah ikrar ketuhanan (rububiyyah), mohon
perlindungan kepada Tuhan agar tetap dalam Islam dan terpelihara dari Agama Y ahudi
dan Nasrani. Surat al-Bagarah mengandung kaidah-kaidah agama. Sedangkan Ali
‘Imran menyempurnakan maksud yang terkandung dalam pokok-pokok agama itu. Jika
al-Bagarah menegaskan tentang dalil-dalil hukum, maka Ali ‘Imran berfungs
menjelaskan dan menjawab berbagai persengketaan.®®

4. Munasabah Penutup Surat Terdahulu dengan Awal Surat Berikutnya
Munasabah semacam ini menurut al-Suyuthi (w. 910 H), terkadang tampak jelas, dan
terkadang tampak tidak jelas. Selanjutnya a-Suyuthi dalam al-ltgan banyak
memberikan contoh tentang Munasabahantara awal uraian dengan akhir uraian suatu
surat. Sebagai contoh misalnya terlihat pada surat al-Mukminun, surat ini dimulai
dengan pernyataan: Qad aflaha al-mukminun, yaitu pernyataan hipotetik bahwa orang
mukmin akan mendapat kemenangan, dan mereka pasti menang. Di akhir surat,
diakhiri dengan pernyataan La Yufli al-Kafirun, sebagai isyarat bahwa orang kafir tidak
akan mendapat kemenangan. Jelaslah bahwa dua pernyataan ini melukiskan perlawanan
antara dua situasi, yaitu dua akhir dari dua hal yang bertolak belakang.

Contoh lain misalnya pada permulaan surat al-Hadid, ayat 1:

“Semua yang berada di langit dan yang berada di bumi bertasbih kepada Allah

(menyatakan kebesaran Allah). dan Dialah yang Maha Perkasa lagi Maha

Bijaksana.”

Ayat ini ber Munasabah dengan akhir surat sebelumnya, al-Wagi'ah, yang

memerintahkan bertasybih:

“Maka bertashihlah dengan (menyebut) nama Rabbmu yang Maha besar.”

Contoh berikutnya Surat al-Bagarah yang dimula dengan
Ungkapan Al-Kitab disini sebagai isyarat dari al-Srat pada surat al-Fatihah. Jadl
seolah-olah jalan lurus yang mereka minta tidak lain berupa al-Kitab ini, yang tentu
sgja merupakan suatu makna yang indah yang menampakkan adanya irtibath antara
surat a-Bagarah dengan surat al-Fatihah.

Dari uraian-uraian di atas tentang Munasabah, nampak bahwa pembicaraan
mengenal persoalan tersebut berpusat pada susunan dan urutan kalimat, ayat, dan surat
dalam mushaf. [Imu ini muncul karena ada sebuah pendapat yang mengatakan bahwa
susunan ayat dan surat dalam Al Qur’an adalah tauqifi, yakni atas petunjuk Allah
melalui Rasul-Nya. Keyakinan ini  menumbuhkan upaya-upaya untuk menyingkap
rahasia di balik susunan tersebut. Dari  sinilah banyak ulama yang menafsirkan ayat-
ayat Al Quran dalam tafsirnya melalui pendekatan ini, baik yang secara khusus
maupun sebagiannya.

Kesimpulan

Dari penjelasan kami dapat menyimpulkan beberapa pernyataan penting beserta
mamfaatnya sekaligus sebagai epilog yang dapat kami jadikan postulat untuk dilakukan
penelitian lebih lanjut mengenai eksistensi serta siginifikansinya dalam konteks

“* Jalaluddin Abdurrahman al-Suyuthy, Al-ltgan Fi Ulum Al-Qur’an.... 112.

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

29



interpretasi baik secara diakronik maupun singkronik sebagai berikut : Al Qur’an
sebagai Masodirul ‘Ulum wad Daros wal mu’ashshoroh sekaligus mitra dialog dalam
mengungkap ma’na merupakan bukti terkuat terhadap eksistensi autentisitas yang
aksomatik bagi para pembacanya termasuk kita. Dalam al-Quran, terdapat dua macam
yang signifikan dan halus yaitu tartibul ayah dan kolerasi antar ayat itu sendiri dan dari
kehalusanya itulah ditemukanya semantik terindah dari bahasa yang ada. Eksistens
munasabah dalam konteks interpretasi serta sifathya yang ijtihadi ma’quliy telah
melahirkan aneka komentar yang bersebrangan namun berakhir pada sebuah
kesepakatan “peringatan” untuk berhati-hati dalam menghubungkan ayat atau surat.
Munasabah adalah ilmu terapan yang bisa diaplikasikan dalam segala apsek dengan
ketentuan serta syarat yang mendukungnya.

Daftar Pustaka

Abu Zaid, Nashr Hamid. (1993). Mafhum al-Nash Dirasah fi 'Ulum al-Qur'an.
Terjemahan Khoiron Nahdliyin. Yogyakarta: LKiS.

Azra, Azyumardi (ed). (2000). Sgarah dan Ulum Al Qur’an . Jakarta: Pustaka Firdaus.

Bazahul, Muhammad bin Umar bin Salim. (2002). IIm Al-Munasabah Fi Al-Suwar Wa
Al-Ayat. Makkah: Maktabah a-Makkiyah.

Mustafa, lbrahim dkk. T.th. Kamus Mujam al-Wasith. Madinah: Al-Maktab a-
[Imiyyah,

Qathan (al), ManaKhalil. (1973).Mabahits fi 'Ulum al-Qur'an. Al-'Ash al-Hadis,

Shalih (a), Subhi, (1977).Mabahits Fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: Dar Al-Malayin,

Shiddiqy(al), (1972). Hasbi. lImu-ilmu Al Qur’an . Jakarta: Bulan Bintang,

Suyuthy (al), Jadauddin Abd a-Rahman. Al-Asrar Tartib al-Qur'an. Kairo: Dar-al-
‘Itisham, t.th

. Al-Itgan Fi Ulum Al-Qur’an. Beirut: dar a-Fikr,

T.Th.
Zarkasyi (al), Badruddin Muhammad bin Abdillah. (2006). Al-Burhan Fi 'Ulum al-
Qur'an. Kairo: Dar a-Hadith,

Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir, Volume 1 Nomor 1 Juni 2018

30



