
60 
 

Al Furqan: Jurnal Imu Al Quran dan Tafsir, Volume 3 Nomor 1 Juni 2020 

 

 

IMPLIKASI NASKH HADIS TERHADAP STATUS 

KE-ḤUJJAH-ANNYA 
 

 

Lujeng Lutfiyah 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 

E-Mail: lutfiyahluthfin@gmail.com 

 

 

Abstract 

 

No words were said in a vacuum. A hadith must be revealed because of certain 

conditions that are the cause, or certain things that are the goal. A condition or 

goal that is the cause of the disclosure of a hadith, can occur repeatedly from 

time to time. When there are changes in social conditions that cause changes in 

the statement (hadith) of the Prophet, then it does not necessarily indicate that 

the old statement is not used anymore, because the same conditions underlying 

the disclosure of the initial hadith may be repeated again. In understanding the 

Prophet's hadith it is very important to do contextualization. This is because the 

attitude of obedience and emulation of the Prophet is a command of Allah, and 

the hadith of the Prophet is also a primary guidance for Muslims. If the hadith of 

the Prophet is interpreted only literally all, then there will be many guidance 

that feels "obsolete", because it will not reach social change that cannot be 

avoided. Contextualization will make the hadith not insulated by the concept of 

ma‘mūl bih or ghayr ma‘mūl bih absolutely, especially with regard to the legal 

hadith undergoing the naskh process 

 

Keyword: Nash, Hadist, contextualization 

 

 
Pendahuluan 

Allah mensyariatkan segala aturan yang mengatur tata kehidupan umat manusia 

ini melalui dua jalur, yaitu kitab suci Alquran dan hadis. Kedua-duanya harus sama-

sama dipergunakan sebagai referensi primer.
1
 Hadis  mempunyai fungsi  penting 

terhadap Alquran,
2
 yaitu sebagai penguat dan penjelas pernyataan Allah dalam kitab-

Nya, juga sebagai pembuat aturan atau ketetapan yang tidak ditetapkan oleh Allah 

dalam Alquran.
3
 Dengan fungsi penting itu, maka hal-hal yang hanya ditetapkan melalui 

hadis, bukan berarti ia tidak mempunyai kekuatan yang tinggi dalam penetapan tashrī‘ 

(peraturan agama). Ia tetap harus dipercaya dan diikuti oleh umat Islam. 

                                                           
1
 Sebagaimana firman-Nya قل أطيعىا الله والزسىل 

 
 dan ayat-ayat lain senada. Alquran, Ᾱli 

‘Imrān: 32. 

 
2
 Alquran, al-Naḥl: 44, 64, dan al-Ḥashr: 7.  

3
 Musṭafā al-Sibā„ī, al-Sunnah wa Makānatuhā fī al-Tashrī „al-Islāmī (Kairo: Dār al-Salām, 

2008), 345-346.   



 

61 

 

Dalam upaya pemahaman dan pengamalannya, hadis mengalami banyak 

persoalan, di antaranya adalah adanya teks-teks matan hadis yang interpretable 

(mengandung beberapa kemungkinan penafsiran), bahkan sekilas terlihat kontradiktif 

dengan sesamanya. Ada tiga cara yang ditempuh oleh ulama dalam menyikapi hadis-

hadis yang terlihat kontradiktif, yaitu al-jam‘ wa al-tawfīq (pengkompromian), al-tarjīḥ 

(pengunggulan sebagian atas lainnya), dan al-naskh (penghapusan).
4
 Urutan dari tiga 

cara tersebut juga diperselisihkan oleh  ulama setelah pengkompromian tidak  bisa 

dilakukan. Ada yang mendahulukan penentuan naskh baru kemudian tarjīḥ, ada yang 

mendahulukan tarjīḥ baru penentuan naskh.
5
  Untuk yang terakhir ini, ulama juga tidak 

satu kata dalam menentukan hadis-hadis apa saja yang di-naskh, sebagai konsekwensi 

logis dari sebuah proses yang disebut dengan ijtihad. 

Pada dasarnya, yang terlihat sebagai pertentangan dalam hadis itu sebenarnya 

bukan dalam hadisnya, melainkan dalam pola pikir pembacanya, serta perbedaan dalam 

aplikasinya terhadap kenyataan kekinian. Perbedaan pola pikir inilah yang menjadikan 

ketidaksamaan dalam menentukan apakah suatu hadis itu ma‘mūl bih (aplikatif) atau 

ghayr ma‘mūl bih (non aplikatif). 

Naskh  hadis merupakan persoalan penting, karena dapat mengakibatkan 

terhentinya nilai syariat yang terkandung di dalamnya, setidaknya menurut orang-orang 

yang berpendapat demikian. Dalam beberapa referensi ilmu hadis
6
 secara tegas 

dinyatakan bahwa hadis mansūkh itu ghayr ma‘mūl bih (tidak aplikatif), dan tidak ada 

gunanya lagi untuk dipertahankan, mengingat kemaslahatan dari disyariatkannya aturan 

tersebut sudah berubah. Status seperti itu menjadikan nilai syariat yang terkandung di 

dalamnya otomatis terhenti dan terbuang sia-sia, padahal ia boleh jadi  bernilai tinggi 

dan dibutuhkan oleh masyarakat di sepanjang masa.  

Tidak ada perkataan yang diungkapkan di ruang hampa. Suatu hadis pasti 

diungkapkan karena adanya kondisi tertentu yang menjadi penyebab, atau hal tertentu 

yang menjadi tujuannya. Sebuah kondisi atau tujuan yang menjadi penyebab 

diungkapkannya sebuah hadis, bisa saja terjadi secara berulang dari waktu ke waktu. 

Ketika terjadi perubahan kondisi sosial yang menyebabkan perubahan pernyataan 

(hadis) Nabi, maka tidak serta merta hal itu menunjukkan bahwa pernyataan lama tidak 

terpakai lagi, karena kondisi serupa yang melatarbelakangi diungkapkannya hadis awal 

bisa saja berulang kembali. Artinya, bahwa hadis yang sudah dianggap mansūkh, bisa 

saja diaplikasikan kembali karena berulangnya kondisi yang melatarbelakangi tersebut 

di kemudian hari.  Dengan demikian akan semakin banyak hadis-hadis yang tadinya 

dianggap non aplikatif, bisa diaplikasikan kembali di era yang semakin hari semakin 

banyak persoalan yang butuh pemecahan ini. 
                                                           

4
 Untuk sementara dalam proposal ini penulis memakai makna “penghapusan” untuk kata naskh, 

mengikuti kebanyakan penggunaan kata tersebut. Bisa jadi pada pembahasan lanjutan nanti terjadi 

perubahan makna dari kata tersebut. 
5
 Nāfidh Ḥusayn Ḥammād, Mukhtalif al-Ḥadīth bayn al-Fuqahā' wa al-Muḥaddithīn (t.t.: Dār al-

Wafā'. 1993), 125-140. 
6
 Lihat antara lain  Aḥmad bin „Alī bin bin Hajar  al-„Asqallanī, Nuzhat al-Naẓar sharḥ Nukhbat 

al-Fikr fī Muṣṭalaḥ Ahl al-‘Ilm  (Madīnah: al-Maktabah al-„Ilmiyyah, t.th.)  39, Maḥmūd al-Ṭaḥḥān, 

Taysīr Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth (Sankapura Indonesia: al-Ḥaramayn.  t.th.), 55, Abū Bakr Muḥammd bin 

Mūsā bin „Uthmān bin Ḥāzim al-Hamadhānī, al-I‘tibār fī al-Nāsikh wa al-Mansūkh  min al-Ᾱthār (Ḥims: 

Maṭba‟ah al-Andalus, 1966), 7, Abū Ḥafṣ „Umar bin Aḥmad bin „Uthmān (Ibn Shāhīn) , al-Nāsikh wa al-

Mansūkh min al-Ḥadīts (Beirūt: Dār al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1992), 7-8. 



 

62 

 

 

 

Pembahasan 

 

1. Statement Ghayr Ma’mūl bih-nya Hadis Mansūkh 

 Seperti telah terpaparkan pada pendahuluan, bahwa dalam beberapa referensi 

dinyatakan bahwa hadis yang sudah di-naskh itu sudah tidak dapat dipergunakan lagi. 

Terminologi naskh yang banyak dipilih oleh ulama muta’akhkhirīn juga menyiratkan 

hal itu:   

7يو عنوخوجو لولاه لكان ثابتا بو, مع تراالخطاب الدال على ارتفاع الحكم الثابت بالخطاب الدتقدم على 
 . 

 “Wacana yang menunjukkan dihapusnya sebuah hukum yang telah ditetapkan 

melalui wacana sebelumnya, dengan suatu metode yang jika  bukan karenanya, maka 

pasti hukum terdahulu itu tetap berlaku, disertai adanya tenggang waktu kemudian dari 

wacana sebelumnya (wacana  penghapusan tersebut datang belakangan).”
 
 

 

Lafaz  وجىو لىولاه لكىان ثابتىا بىوعلىى  dalam definisi tersebut memberikan pemahaman bahwa 

hukum lama menjadi tidak berlaku karena mengalami sebuah proses yang disebut 

dengan naskh. Arti terminologis seperti itu menunjukkan kesesuaiannya dengan naskh 

yang secara bahasa diartikan sebagai  الرفىع واززالى (mengangkat / menghilangkan) dan 

dimaknai secara hakiki. Artinya bahwa definisi tersebut memunculkan pemahaman 

bahwa hadis  mansūkh itu jelas tidak dapat diaplikasikan kembali, karena sudah 

dibatalkan.  

 Definisi terminologis senada lainnya yang menguatkan antara lain adalah 

definisi  yang dipilih oleh Al-„Ᾱmidī yaitu: 

8 ما ثبت من حكم خطاب شرعي سابق المانع من استمرارعبارة عن خطاب الشارع    

 Ungkapan tentang statement Syāri‘ yang menghalangi keberlanjutan 

 hukum yang ditetapkan melalui statement syar‘ī  terdahulu.  

Secara jelas penggalan terakhir definisi naskh tersebut memberikan pemahaman bahwa 

naskh menghalangi keberlanjutan hukum yang ditetapan melalui statement syar‘ī  

terdahulu. Dapat diartikan dengan kata lain bahwa hadis mansūkh sudah tidak dapat 

diaplikasikan lagi karena proses naskh tersebut. Oleh karena itulah maka dapat dilihat 

penjelasan dalam beberapa referensi ilmu hadis, seperti  Nuzhat al-Naẓar sharḥ Nukhbat 

al-Fikr fī Muṣṭalaḥ Ahl al-‘Ilm yang disusun oleh Ibn Ḥajar al-„Asqallānī (w. 852 H / 

1448 M)
9
 dan Taysīr Muṣṭalaḥ al-Ḥadith-nya Maḥmūd al-Ṭaḥḥān,

10
 bahwa hadis 

mansūkh itu ghayr ma‘mūl bih (tidak aplikatif). Begitu juga beberapa ulama lainnya 

yang mendefinisikan naskh sebagai al-ibṭāl (pembatalan),
11

 atau yang semakna 

dengannya.
 
Bahkan „Ali Muḥammad Mu„awwaḍ dan „Ᾱdil Aḥmad „Abd al-Mawjūd, 

                                                           
7
 Muḥammad bin Idrīs al-Shāfi„ī, al-Risālah (t.t.: Dār al-Kutub al-Ilmīyah t.th.), 22. 

8
 Sayf al-Din Abi al-Hasan  „Ali bin Abi „Ali bin Muhammad al-„Ᾱmidī, Al-Ihkām fī usūl al-

Aḥkām,  juz 3 (Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, t. th. ), 101. 
9
 Ibn Hajar, Nuzhat,  39. 

10
 Al-Ṭaḥḥān, Taysīr, 55. 

11
 Lihat antara lain muqaddimah muhaqqiq kitab Ibn Shāhīn , al-Nāsikh, 7-8. 



 

63 

 

yang merupakan muḥaqqiq (peneliti / investigator) dan mu‘alliq (pemberi ulasan) kitab 

al-Nāsikh wa al-Mansūkh min al-Ḥadīts karya Abū Ḥafṣ „Umar bin Aḥmad bin 

„Uthmān yang terkenal dengan Ibn Shāhīn (w. 385 H / 995 M), melalui keterangan 

definisi dan lain-lain, menyatakan bahwa hadis mansūkh itu tidak ada gunanya lagi 

untuk dipertahankan, mengingat kemaslahatan dari disyariatkannya aturan tersebut 

sudah berubah. Dengan status seperti itu, maka nilai syariat yang terkandung di dalam 

hadis mansūkh tersebut otomatis terhenti, padahal dalam pernyataan dan perilaku Nabi 

jelas terkandung nilai tuntunan atau uswah.  

 

2. Perbedaan Statement karena Perbedaan Kondisi / Latar Belakang 

Sampai detik ini penulis masih yakin bahwa tidak akan ada perlawanan antara 

satu statement dengan statement lain yang diungkapkan oleh seseorang dalam keadaan 

sadar dan bebas. Kalau statement manusia demikian adanya, maka tentu statement dari 

Allah atau Rasūl-Nya jauh lebih pantas untuk dikatakan seperti itu.  

Menurut hemat penulis, pada dasarnya yang terlihat sebagai pertentangan dalam 

hadis itu sebenarnya bukan dalam hadisnya, melainkan dalam pola pikir pembacanya 

akibat keterbatasan-keterbatasan yang dimiliki, serta perbedaan dalam aplikasinya 

terhadap kenyataan kekinian. Yang harus dilakukan dalam kasus seperti itu adalah 

mengupayakan jalan keluar dari keterbatasan tersebut dengan berbagai kemungkinan 

pengkompromian, hingga sesuatu yang ada di balik pertentangan zahir tersebut sudah 

ditemukan jawabannya. Kalaupun ada sebuah hadis, khususnya di bidang hukum, yang 

benar-benar berlawanan dengan materi hadis lain, dan tidak dapat ditemukan jalan 

keluar pengkompromiannya, maka pasti hal itu dikarenakan suatu kondisi atau alasan 

yang melatarbelakangi. Perubahan hukum yang didasari oleh perubahan kondisi atau 

alasan seperti itu tidak dapat disebut sebagai pertentangan, karena segala sesuatunya 

telah dapat diperlakukan sesuai porsinya masing-masing. Adalah sebuah ketergesaan 

jika kemudian salah satunya dicap sebagai ghayr ma‘mūl bih (non aplikatif). 

Sebelum tergesa memberikan cap status ghayr ma‘mūl bih (non aplikatif) 

terhadap sebuah hadis, harus dipahami terlebih dulu bahwa dilihat dari sifatnya, ada 

hadis yang merupakan manifestasi murni dari tugas Muḥammad sebagai rasūl pembawa 

syariat, seperti menjelaskan ayat Allah yang mujmal (gelobal), mengkhususkan 

(membuat pengecualian) dari keumumannya, membatasi kemutlakannya, dan lain-lain, 

hingga harus diikuti secara total tanpa batas waktu, seperti hadis tentang kewajiban haji, 

salat, dan lain-lain.
12

 Ada pula yang merupakan kristalisasi dari dialektika yang terjadi 

antara yang sakral, yaitu tugas dan misi Nabi sebagai teladan, pemberi jalan keluar bagi 

persoalan-persoalan masyarakat, dengan yang profan, yaitu kondisi dan problematika 

yang terjadi di masyarakat zaman itu. Kristalisasi itu terumuskan dalam ungkapan 

tanggapan beliau, yang sangat mungkin berbeda antara ruang dan waktu yang satu, 

dengan ruang dan waktu lainnya, karena perbedaan konteks yang mengitarinya, demi 

terealisasinya kemaslahatan bagi umat manusia kala itu.
13

  

                                                           
12

 Al-Sibā„ī, al-Sunnah,  345-346.    
13

 Hal ini seperti jawaban Nabi yang berbeda ketika diberikan pertanyaan yang diajukan oleh dua 

orang tetang persoalan yang sama. Yang satu diperbolehkan, sementara lainnya dilarang. Hadis riwayat 

Abī Dāwūd أن رجلا سأل الىبي عه المباشزة للصائم فزخص لً وأتاي أخز فسألً فىهاي فإذا الذي رخص لً شيخ والذي وهاي شاب  

(seorang lelaki bertanya kepada Nabi tentang bercumbunya orang yang puasa, lalu beliau memberikan 



 

64 

 

Terlebih hadis-hadis yang berkenaan dengan hukum. Membaca hadis jenis ini 

tidak bisa dilepaskan dari konteks yang merupakan sebab atau alasan
14

  ditetapkannya 

hukum tersebut. Ketika kondisi sosial berubah, maka sangat dimungkinkan berubah 

juga tanggapan (hadisnya), sebab bersamaan dengan itu kemaslahatan pun bisa berubah. 

Oleh karena itu, tidak setiap hadis yang tampak berlawanan itu pasti di-naskh salah 

satunya. Lebih dari itu, hadis yang sudah dianggap mansūkh pun bisa aplikatif lagi, 

sehingga hadis yang dinilai bersifat temporal, bisa berlaku lagi ketika kondisi serupa 

berulang kejadiannya. 

 

3. Naskh dalam Arti  النقل والتحويل (Perpindahan)  

Al-Marāghi membuat sebuah analogi yang sangat bagus terkait hal ini. 

Statement berbeda (hadis yang secara zahir tampak kontradiktif) yang diberikan oleh 

Nabi itu tak ubahnya seperti obat yang diberikan oleh dokter.
15

 Obat tertentu tidak tepat 

diberikan kepada pasien A. Sementara di sisi lain, obat tersebut justru cocok untuk 

diberikan kepada B. Artinya bahwa obat yang tidak tepat untuk pasien tertentu itu tidak 

kemudian harus dibuang, karena bisa jadi ia tepat untuk diberikan kepada pasien lain 

dengan kondisi yang berbeda.  

Penyikapan terhadap hadis mansūkh seperti itu tidaklah menyimpang dari salah 

satu definisi naskh secara bahasa, yaitu  النقى  والتوولى. Jika definisi naskh didasarkan 

pada arti  النقى  والتوولى yang dimaknai secara hakiki, yakni “memindah”, maka yang 

terjadi hanyalah perpindahan dari satu hukum ke hukum lainnya karena alasan atau 

kondisi tertentu. Konsekwensinya adalah bahwa hadis yang di-naskh tersebut tetap 

dapat diaplikasikan sebagai ḥujjah jika kondisi berubah seperti semula. Dengan 

pengertian seperti itu, maka terminologi naskh pun dapat disesuaikan, tidak lagi 

berkonotasi al-ibṭāl (pembatalan), melainkan sekedar perpindahan saja.  

Terkait dengan hal ini, M. Quraysh Shihab melihat penolakan Muḥammad 

„Abduh
16

 terhadap naskh dalam arti pembatalan, namun beliau menyetujui naskh dalam 

arti pergantian, pangalihan, atau perpindahan. Pemahaman itu pula yang dipilih oleh 
                                                                                                                                                                          

keringanan kepadanya. Sementara orang lain datang kepada beliau menanyakan hal yang sama, Nabi 

melarangnya. Ternyata orang yang beliau beri keringanan adalah orang yang sudah tua, sedangkan orang 

yang beliau larang adalah orang yang masih muda. Abū Dāwūd, Sunan Abī Dāwūd (Riyāḍ: Dār al-Salām, 

1999), 346. Ada juga seseorang yang bertanya kepada Nabi tentang hukum mencium istri ketika puasa, 

lalu Nabi menjawab bahwa mencium istri ketika puasa itu sama dengan hukum berkumur-kumur ketika 

puasa. Artinya bahwa hukum mencium istri ketika puasa itu hukumnya boleh. Ibid. Nah, jawaban Nabi 

yang berbeda-beda seperti ini lalu menjadi peluang bagi para mujtahid untuk berijtihad mencari 

jawabannya. Ada yang menyatakan bahwa hukumnya boleh bagi rang tua, dan makruh bagi yang masih 

berusia muda. Ada juga yang berpendapat bahwa hukumnya tergantung seberapa orang tersebut menguasi 

nafsunya ketika mencium istrinya. Lihat antara lain Al-Shawkānī, Nail al-Awṭār, juz 5 (Mesir: Maktabah 

al-Kulliyyāt al-Azhariyyah, 1398 H), 281. 
14

 Dalam ilmu uṣūl al-fiqh, sebab atau alasan yang melatarbelakangi ditetapkannya  suatu hukum 

biasa disebut dengan ‘illat.  „Illat adalah suatu sifat zahir yang terdeteksi secara konkrit dan menunjukan 

(adanya) hukum. Ia merupakan sesuatu yang menjadi  penyebab perpindahan dari satu hukum shar’ī ke 

hukum shar’ī lainnya. Baca Muḥammad Ḥasan Hītu, al-Wajīz fī Uṣūl al-Tashrī ‘ al-Islāmī (Beirut: 

Muassasah al-Risālah, 1990),  420-421. 
15

Aḥmad Musṭafā al-Marāghī, Tafsīr al-Marāghī, Juz I (Mesir: al-Ḥalabī, 1946), 187. 
16

 dari penjelasannya tentang ayat naskh (al-Baqarah 106). Sayyid Muḥammad Rashīd Riḍā, 

Tafsīr al-Manār, Juz I (Mesir: Dār al-Manār, 1367 H), 415-416. 



 

65 

 

Quraysh Shihab, bahwa yang terjadi adalah perpindahan suatu hukum ke hukum lainnya 

karena kondisi yang berbeda. Dengan demikian, hukum yang mansūkh bagi masyarakat 

tertentu tetap dapat diberlakukan bagi masyarakat lain yang mempunyai  kondisi yang 

sama dengan kondisi semula.
17

  

 

4. Aplikasi Hadis Mansūkh Melalui Upaya Kontekstualisasi 

 Salah satu hikmah dari peristiwa naskh adalah terjaganya kemaslahataan 

manusia, yang kemaslahatan tersebut dapat berubah akibat perbedaan tempat dan waktu 

(kondisi).
18

 Allah merubah dari satu hukum ke hukum lainnya hanyalah untuk 

memberikan kemaslahatan bagi manusia, tidak untuk memberatkan mereka.  

Pada zaman Nabi, naskh terjadi pada sejumlah besar hukum, yang sebagian di 

antaranya disebabkan karena berangsurnya perubahan pola hidup manusia, dari pola 

hidup jāhiliyyah menuju pengamalan ajaran Islam yang luhur.
19

 Sebagian lainnya lagi 

ditujukan untuk kepentingan sosial masyarakat saat itu. Sebagai contoh, ketika 

masyarakat muslim Arab masih dalam proses pembenahan akidahnya, Nabi melarang 

mereka untuk ziarah kubur, karena dikhawatirkan apa yang mereka lakukan menyalahi 

aturan Islam. Namun, ketika akidah mereka dinilai sudah mapan, Nabi mempersilakan 

mereka melakukan ziarah kubur, karena banyak kemaslahatan yang bisa diambil dari 

hal tersebut. Begitu juga, ketika masyarakat sedang dalam masa paceklik, Nabi 

membuat aturan sedemikian rupa untuk menjaga kemaslahatan mereka. Dan ketika 

masa sulit tersebut telah berlalu, Nabi menarik kembali aturan yang telah ditetapkannya 

itu. Dalam hadis riwayat Muslim disebutkan: 

ىدُ بىْنُ الْمُثىَى َّ  ىَمٍُْ وَمَُُمَّ ىدُ بىْنُ عَبْىدِ اللَّىوِ بىْنِ ٍُ ثىَنَا أبَوُ بَكْرِ بْنُ أَبِِ شَيْبََ  وَمَُُمَّ ىَمٍُْ  -حَدَّ ََبِِ بَكْىرٍ وَابىْنِ ٍُ  ُُ  -وَاللَّفْى
ثىَنَا مَُُمَّدُ بْنُ فُضَيٍْ  عَىنْ أَبِِ سِىنَانٍ  ىراَرُ بىْنُ مُىرَّةَ  -قاَلُوا حَدَّ ِِ َِثىَارٍ عَىنِ ابىْنِ بىُرَلىْدَةَ عَىنْ  - وَىُىوَ  عَىنْ مُُىَارِبِ بىْنِ 

نىَهَيْىىتُكُمْ عَىىنْ زلِىَىارةَِ الْقُبىُىورِ فىَاُورُوىَىىا وَنىَهَيْىىتُكُمْ عَىىنْ لُحىُىومِ   -صىىلى اع عليىىو وسىىلم-أبَيِىىوِ قىَىالَ قىَىالَ رَسُىىولُ اللَّىىوِ 
َِاحِىِّ فىَوْقَ ثَلَاثٍ فأََمْسِكُوا مَا بدََا لَكُمْ  ََ 20... ا  

Telah menceritakan kepada kami Abū Bakr bin Abī Shaybah, Muḥammad 

bin „Abd Allāh bin Numayr, dan Muḥammad bin al-Muthannā -redaksi ini  milik 

Abī Bakr dan Ibn Numayr-, mereka berkata: “Telah menceritakan kepada kami 

Muḥammad bin Fuḍayl dari Abī Sinān –beliau adalah Ḍirār bin Murrah- dari 

Muḥarib bin Dithār dari Ibn Buraydah dari ayahnya, beliau berkata: “Rasūl Allāh 

bersabda: “Dahulu aku melarang kalian ziarah kubur,  maka sekarang ziarahlah, 

aku (juga) melarang kalian menyimpan daging  korban lebih dari tiga hari, maka 

sekarang simpanlah selama jelas bagi  kalian (manfaatnya).” 

  
Hadis di atas merupakan contoh hadis nāsikh dan mansūkh yang langsung 

dijelaskan dua-duanya dalam satu matan.
21

 Terlihat dari redaksinya, bahwa pernyataan 
                                                           

17
 M. Quraysh Shihab, Membumikan Alquran; Fungsi dan Peran Wahyu dalam kehidupan 

masyarakat (Bandung: Mizan, 2014), 228. 
18

 Al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, Juz I, 187. 
19

 Nūr al-Dīn „Itr, Manhaj al-Naqd fī ‘Ulūm al-Hadīth  (Damaskus: Dār al-Fikr, 1997), 336. 
20

 Muslim bin al-Ḥajjaāj, Ṣaḥīḥ Muslim, cet. ke-3 (Riyād: Dār al-Salām, 2000), 393. 
21

 Di antaranya al-Hamadhānī, al-I‘tibār, 131, Ibn Shāhīn, al-Nāsikh, 174. 



 

66 

 

pada penggalan awal masing-masing masalah di-naskh (dihapus) oleh pernyataan 

kedua. Larangan ziarah kubur sudah dihapus, dan hukumnya berubah menjadi boleh. 

Larangan menyimpan daging kurban lebih dari tiga hari telah dihapus, dan diganti 

dengan kebolehan, dengan syarat jelas manfaatnya.  

Dua masalah yang tadinya dilarang berubah hukumnya menjadi dibolehkan. 

Namun konteks yang menjadi latarbelakang ditetapkannya pelarangan tersebut bisa saja 

berulang kembali pada suatu waktu. Kenyataan masih banyaknya orang-orang yang 

berdoa di makam-makam dengan cara meminta kepada penghuni makam tersebut, dapat 

dianalogikan dengan kondisi masyarakat dahulu yang melatarbelakangi dilarangnya 

ziarah kubur. Oleh karena itu, hadis pelarangan ziarah kubur yang sudah di-naskh itu 

dapat diberlakukan lagi dalam konteks “awam”nya sebagian masyarakat dalam hal tata 

cara ziarah kubur. Tentu diberlakukannya hadis mansūkh tersebut berbatas waktu 

sampai mereka sudah mengerti aturan sebenarnya, mengingat kemaslahatan bagi 

mereka sudah berubah. 

Begitu juga tentang alasan pelarangan menyimpan daging kurban di atas tiga 

hari. Āisyah menjelasakan : 

صلى  ى النبِي هَ نىَ أَ   َ شَ عائِ لِ  تُ لْ قال قىُ  وِ يْ عن أبِ  سٍ عابِ  نِ بْ  نِ حَْ الرَ  دِ ن عبْ عَ  انُ يَ فْ ا سُ نَ ثىَ دَّ  حَ يَ يَْ  نُ بْ  َُ لاَّ ا خَ نَ ثىَ دَّ حَ 
ََ  اسُ النَ  اعَ جَ  امٍ في عَ  إلاَّ  وُ لَ عَ ا فىَ مَ  تْ الَ قَ  ثٍ لاَ ثَ  قَ وْ ي فىَ احِ َِ اَْ  مُ وْ لحُُ   َ كَ ؤْ تىُ  اع عليو وسلم أنْ   أنْ  النبي  فيو فأرا

22 قمَُ الفَ  نِي الغَ  مَ عِ طْ تُ   
Telah menceritakan kepada kami Khallād bin Yaḥyā, telah menceritakan 

kepada kami Sufyān, dari Abd al-Raḥmān bin „Ābis, dari ayahnya, beliau berkata 

kepada Āisyah: “Apakah Nabi SAW melarang orang untuk memakan daging 

sembelihan hari raya lebih dari tiga hari ?” Āisyah menjawab: “Beliau tidak 

melakukan hal itu kecuali pada tahun paceklik yang manusia kelaparan pada tahun 

tersebut, sehingga beliau ingin orang yang kaya memberi makan orang yang 

miskin.” 

 

Dalam riwayat tersebut Ᾱisyah menjelaskan bahwa pelarangan itu terjadi di saat kondisi 

paceklik yang membuat masyarakat banyak yang kekurangan makanan. Dalam kondisi 

seperti itu tentu sangat tidak patut sesorang menyimpan daging kurban dalam jangka 

waktu tertentu untuk dirinya sendiri, sementara orang lain begitu kekurangan.  

Hadis larangan tersebut memang sudah di-naskh, namun kondisi paceklik yang 

melatarbelakangi larangan itu tentu sangat mungkin berulang kembali suatu saat. Tidak 

berlebihan kiranya jika dikatakan bahwa hal demikian dapat dijadikan alasan 

diberlakukannya kembali pelarangan tersebut pada wilayah terjadinya kasus.  

Dengan demikian, hadis yang sudah dianggap mansūkh tetap dapat diaplikasikan 

kembali sebagai ḥujjah. Hukum larangan ziarah kubur dapat diberlakukan bagi 

beberapa orang yang masih dalam kondisi keimanan yang belum mapan, sampai mereka 

benar-benar memahami aturan seharusnya. Begitu juga, hukum larangan menyimpan 

daging kurban lebih dari tiga hari dapat diberlakukan kembali jika masyarakat 

mengalami situasi paceklik, sampai kondisi berubah. 

                                                           
22

 Muḥammad bin Ismā‟īl al-Bukhāri, Ṣaḥiḥ al-Bukhāri (Beirut: Dār Ibn Kathīr, t.th. ), 2068. 



 

67 

 

Paparan di atas menunjukkan bahwa status ghayr ma‘mūl bih-nya hadis-hadis  

mansūkh,  dapat dicarikan jalan keluarnya melalui upaya kontekstualisasi terhadapnya, 

dengan mencari tahu kondisi yang menjadi alasan ditetapkannya (dahulu sebelum di-

naskh). Jika alasan tersebut berulang kembali pada ruang dan waktu yang berbeda, 

maka saat itulah hadis mansūkh tersebut dapat aplikatif kembali.  

Tidak ada perkataan yang diungkapkan di ruang hampa. Suatu hadis pasti 

diungkapkan karena adanya kondisi tertentu yang menjadi penyebab, atau hal tertentu 

yang menjadi tujuannya. Sebuah kondisi atau tujuan yang menjadi penyebab 

diungkapkannya sebuah hadis, bisa saja terjadi secara berulang dari waktu ke waktu. 

Ketika terjadi perubahan kondisi sosial yang menyebabkan perubahan pernyataan 

(hadis) Nabi, maka tidak serta merta hal itu menunjukkan bahwa pernyataan lama tidak 

terpakai lagi, karena kondisi serupa yang melatarbelakangi diungkapkannya hadis awal 

bisa saja berulang kembali. Artinya, bahwa hadis yang sudah dianggap mansūkh, bisa 

saja diaplikasikan kembali karena berulangnya kondisi yang melatarbelakangi tersebut 

di kemudian hari. Dengan demikian akan semakin banyak hadis-hadis yang tadinya 

dianggap non aplikatif, bisa diaplikasikan kembali di era yang semakin hari semakin 

banyak persoalan yang butuh pemecahan ini.  

Upaya aplikasi hadis mansūkh terebut tentu saja terlebih dulu harus dilakukan 

kajian yang seksama tentang kesamaan latarbelakang penetapan hadis mansūkh tersebut 

dengan kondisi kekinian yang perlu dicarikan solusinya, juga dengan mempelajari jenis 

naskh atas hadis tersebut. Hal demikian karena ada jenis hadis mansūkh  yang sulit 

diketahui illat (alasan) ditetapkannya saat itu.
23

 Ada juga yang terkait dengan penetapan 

hukum yang bersifat tadrījī (penetapan secara bertahap).
24

Ada juga jenis naskh yang 

disertai dengan  qarīnah ta’bīd, yakni tanda berupa kalimat yang memberikan 

pengetahuan bahwa hukum tersebut sudah di-naskh selamanya, hingga hadis yang di-

naskh tidak mungkin diaplikasikan kembali sampai kapanpun. 

Untuk yang terakhir ini penulis perlu menuliskan contoh secara langsung, yaitu 

kasus dianulirnya hukum nikah mut‘ah (nikah kontrak) :  

ثَ    ثىَنَا عَبْدُ الْعَالِاِ بْنُ عُمَرَ حَدَّ ثىَنَا أَبِِ حَدَّ مٍَُْ حَدَّ ثىَنَا مَُُمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّوِ بْنِ ٍُ رةََ حَدَّ ِ  الرَّبيِعُ بْنُ سَبىْ
ثوَُ أنََّوُ كَانَ مَعَ رَسُولِ اللَّوِ  لاَ ألَىيهَا النَّاسُ إِنِِّّ قَدْ كُنْتُ » فىَقَالَ  -صلى اع عليو وسلم-الُْْهَِ ي أَنَّ أبَاَهُ حَدَّ

هُنَّ شَىْءٌ  أذَِنْتُ لَكُمْ فِِ الِاسْتِمْتَاعِ مِنَ النِّسَاءِ وَإِنَّ اللَّوَ قَدْ حَرَّمَ ذَ لِكَ إِلَى يَ وْمِ الْقِيَامَةِ  فَمَنْ كَانَ عِنْدَهُ مِنىْ
25«فىَلْيُخَ ِّ سَبِيلَوُ وَلاَ تأَْخُذُوا مَِّا آتىَيْتُمُوىُنَّ شَيْئًا   

 

                                                           
23

 Hal itu seperti hadis كان أخز الأمزيه مه رسىل الله تزك الىضىء مما غيزت الىار bahwa akhir dari dua hal 

yang dilakukan oleh Rasūlullāh adalah beliau tidak ber-wuḍū’ karena memakan sesuatu yang disentuh 

oleh api. Abū Dāwūd, Sunan, 38. 
24

 Hal ini seperti penetapan hukum nikah mut’ah yang mengalami beberapa perubahan hukum 

antara dilarang dan diperbolehkan, dan kemudian dilarang selamanya. Contoh lainnya adalah seperti ayat 

penetapan khamr dari dibolehkan, kemudian dibatasi, lalu terakhir diharamkan secara mutlak. Lihat  Al-

Baqarah 219, kemudian al-Nisā’ 43, dan terakhir al-Māidah 90. 
25

 Muslim, Ṣaḥīḥ, 589 



 

68 

 

Muḥammad bin „Abd Allāh bin Numayr telah menceritakan padaku:  

“Ayahku telah menceritakan padaku: “„Abd al-„Azīz bin „Umar telah 

menceritakan padaku: “Al-Rabī‟ bin Sabrah al-Juhanī menceritakan padaku  

bahwa ayahnya bercerita kepadanya bahwa beliau bersama Rasūl Allāh, lalu  

Rasūl Allāh bersabda: “Wahai seluruh manusia, sesungguhnya dahulu aku telah 

mengizinkan kalian menikahi para wanita secara mut‘ah. Sesungguhnya Allah 

telah mengharamkan nikah mut‘ah tersebut hingga hari kiamat. Barang siapa 

masih memiliki (wanita yang di-mut’ah), maka ceraikanlah dia, dan janganlah 

kalian ambil kembali sesuatu yang telah  kalian berikan kepada mereka 

sedikitpun.  

 

Hadis tentang nikah mut‘ah mengalami penganuliran yang sama dengan hadis-

hadis mansūkh lainnya. Namun penganuliran dalam kasus tersebut tidak dapat disikapi 

secara sama dengan penganuliran lainnya, karena adanya qarīnah (tanda) berupa lafaz 

 yang memberikan pesan ta’bīd (penetapan secara abadi). Kalau hukum إِلََ لىىَوْمِ الْقِيَامَى ِ 

pelarangan ziarah kubur dan menyimpan daging kurban di atas tiga hari dapat 

diberlakukan kembali ketika kondisi yang melatarbelakngi pelarangan itu berulang 

kembali, maka tidak demikian halnya dengan nikah mut‘ah. Meski kondisi atau 

latarbelakang dibolehkannya nikah mut‘ah pada masa dahulu berulang kembali, maka 

tetaplah hukum pembolehan nikah mut‘ah tidak dapat diberlakukan kembali karena ada 

penegasan bahwa pelarangan tersebut berlaku untuk selamanya. 

Dengan itu dapat dikatakan bahwa dari segi batasan waktu, hadis-hadis mansūkh 

itu secara garis besarnya ada dua macam: 

a. Hadis mansūkh muabbad, yaitu hadis mansūkh yang kandungan hukum di  

dalamnya memang dimaksudkan untuk  dihapus selamanya. 

b. Hadis mansūkh ghayr muabbad, yaitu hadis mansūkh yang hanya dipindah 

hukumnya ke hukum lain karena perbedaan kondisi, yang bila kondisi lama  

terjadi lagi, maka hukum lama yang di-naskh tadi dapat diberlakukan kembali. 

Jadi, dalam menyikapi hadis mansūkh, ketika kondisi yang menjadi latar 

belakang diundangkannya hadis mansūkh tersebut diketahui, dan tidak ada penyataan 

bahwa naskh hadis tersebut bersifat selamanya, maka hadis mansūkh tersebut dapat 

diaplikasikan kembali jika hal yang menjadi illat (sebab/alasan) diundangkannya pada 

waktu sebelum di-naskh saat itu kembali terjadi lagi di ruang dan waktu yang berbeda. 

 

Kesimpulan 

Di dalam memahami hadis Nabi sangat penting dilakukan kontekstualisasi. Hal 

demikian karena sikap taat dan meneladani Nabi merupakan perintah Allah, dan hadis 

Nabi juga merupakan tuntunan primer bagi umat Islam. Jika hadis Nabi dimaknai hanya 

secara literal semuanya, maka akan banyak tuntunan yang terasa “usang”, karena tidak 

akan menjangkau perubahan sosial yang tidak dapat dihindarakan. Kontekstualisasi 

akan menjadikan hadis tidak tersekat oleh konsep ma‘mūl bih atau ghayr ma‘mūl bih 

secara mutlak, terutama berkenaan dengan hadis hukum yang mengalami proses 

naskh.
26

  

                                                           
26

 Hītū, al-Wajīz,  263. 



 

69 

 

Semakin hari semakin banyak persoalan hukum yang dialami oleh masyarakat  

yang butuh secepatnya dicarikan solusi. Hadis-hadis mansūkh yang selama ini 

terbiarkan sia-sia karena mendapatkan justifikasi ghayr ma‘mūl bih, harus dibongkar 

kembali, dipelajari konteks yang melingkupinya pada saat diungkapkannya dulu, 

maqāsid al-sharī‘ah-nya, dan pertimbangan-pertimbangan penting lainnya, untuk 

dicoba diaplikasikan pada kondisi kekinian yang mempunyai kesamaan konteks, 

sehingga problem yang datang silih berganti dalam kehidupan masyarakat akan 

mendapatkan solusinya, dan hadis Nabi selalu  صالح لك  زمان ومكان  

(patut dipakai di segala situasi).  

 

 

Daftar Pustaka 

 

Alquran al-Karīm  

„Āmidī (al), Alī bin Abī „Alī bin Muḥammad. al-Iḥkām fi Uṣūl al-Aḥkām. t.t. Dar al-

Kutub al-„Ilmīyah. 1405 H. 

„Asqallānī (al), Aḥmad bin „Ali bin Ḥajar. Nuzhat al-Naẓar: Sharḥ Nukhbat al-Fikr. 

Damaskus: Maktabah al-Ghazālī. t.th. 

Bukhāri (al), Muḥammad bin Ismā‟īl. Ṣaḥiḥ al-Bukhāri. Beirut: Dār Ibn Kathīr. t.th. 

Ḥajjaāj (al), Muslim bin. Ṣaḥīḥ Muslim. Riyād: Dār al-Salām. 2000. 

Hamadhānī (al), Muḥammad bin Mūsā bin ‘Uthmān bin Ḥazim. Al-I‘tibār fī al-Nāsikh 

wa al-Mansūkh min al-Āthār. t.t.: Maṭba‘ah al-Andalus. 1966. 

Ḥammād, Nāfidh Ḥusayn. Mukhtalif al-Ḥadīth bayn al-Fuqahā' wa al-Muḥaddithīn. t.t.: 

Dār al-Wafā'. 1993.  

Hītu, Muḥammad Ḥasan. Al-Wajīz fī Uṣūl al-Tashrī ‘ al-Islāmī. Beirut: Muassasah al-

Risālah. 1990. 
 „Itr, Nūr al-Dīn. Manhaj al-Naqd fī ‘Ulūm al-Hadīth. Damaskus: Dār al-Fikr. 1997. 

Maraghi (al), Ahmad Mustafa. Tafsir al-Maraghi.  Mesir: Al-Halabi. 1946. 

Ridā, Muḥammad Rashīd. Tafsir al-Manar. Mesir: Dār al-Manār. 1367 H. 

Shāfi„ī (al), Muḥammad bin Idrīs. Al-Risālah. t.t.:  Dār al-Kutub al-Ilmiyah. t.th. 

Shāhīn, „Umar bin Ahmad Ibn. Al-Nāsikh wa al-Mansūkh min al-Ḥadīth. Beirūt:        

            Dār al-Kutub al-„Ilmiyyah. 1992.  

Sibā‘ī (al), Musṭafā. Al-Sunnah wa Makānatuhā fī al-Tashrī‘  al-Islāmī. Kairo: Dār al-

Salām. 2008. 

Shihab, M. Quraysh. Membumikan Alquran; Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

 kehidupan masyarakat. Bandung: Mizan. 2014. 

Ṭaḥḥān (al), Maḥmūd. Taysīr Muṣṭalaḥ al-Ḥadīth. Sankapura Indonesia: al-Ḥaramayn.  

t.th.  


