
  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

255 

Submit: 15 September  2021  Revisi: 15 Oktober  2021   Diterbitkan: 30 Desember 2021 

DOI : https://doi.org/10.58518/alfurqon.v4i1.757 

 

GELIAT PENAFSIRAN KONTEMPORER: 

 KAJIAN MULTI PENDEKATAN 
 

Siti Fahimah 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 
E-mail: sitifahima5@gmail.com 

 

Abstrak 

Al-Qur'an adalah teks yang tidak akan bisa berbicara kecuali jika diucapkan oleh seseorang, 

berbicara tentang teks itu disebut tafsir, akan terus berkembang seiring dengan perkembangan 

kondisi zaman dan juga zaman, karena teks Al-Qur'an tidak akan pernah berubah setiap saat, 

tetapi yang berubah adalah tafsirnya. Di sinilah bentangan tafsir selalu berkembang sesuai 

dengan konteks yang berubah, khususnya perkembangan tafsir di era modern, banyak 

pendekatan yang bisa ditawarkan untuk menafsirkan Al-Qur'an meskipun hanya bersifat 

tematik dan bukan keseluruhan isi Al-Qur'an. Dalam kajian ini yang menjadi fokus 

pembahasan adalah metode yang digunakan oleh tokoh-tokoh kontemporer, saat ini yang 

sering digunakan oleh para penafsir kontemporer adalah menggunakan metode tematik dengan 

pendekatan hermeneutik, semiotika, semantik, maqasidi dan pemaknaan cum maghza. 

Pendekatan-pendekatan tersebut sangat mungkin untuk dikembangkan lagi seiring dengan 

perkembangan keilmuan Al-Qur'an generasi sekarang dan yang akan datang. Penelitian ini 

menggunakan metode deskriptif yaitu dengan menghadirkan berbagai pendekatan interpretatif 

yang muncul dulu dan sekarang. 

Kata kunci: hermeneutik; maqasidi dan makna; semiotika; semantik.  
 

Abstract 

The Al-Qur'an is a text that cannot be spoken unless it is spoken by someone, talking about 
the text is called an interpretation, it will continue to develop along with the development of 
the conditions of the times and also the times, because the text of the Al-Qur'an will never 
change at any time, but what changes is the interpretation. This is where the expanse of 
interpretation is always developing according to changing contexts, especially the 
development of interpretation in the modern era, many approaches can be offered for 
interpreting the Qur'an even though it is only thematic in nature and not the entire content of 
the Qur'an. In this study, the focus of the discussion is the method used by contemporary 
figures, currently what contemporary interpreters often use is the thematic method with 
hermeneutic, semiotic, semantic, maqasidi and cum maghza meaning approaches. These 
approaches are very likely to be further developed in line with the scientific developments of 
the present and future generations of Al-Qur'an. This study uses a descriptive method, namely 
by presenting various interpretive approaches that appeared then and now. 
Keywords: hermeneutic; maqasidi and meaning; semiotics; semantics. 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendahuluan memuat latar belakang, kajian teoretis, permasalahan, gap analysis, 

kebaruan hasil penelitian (state of the art), dan diakhiri dengan tujuan penelitian. Gap analysis 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/
mailto:sitifahima5@gmail.com


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

256 

berisi tentang kesenjangan antara das sollen dan das sein. Kebaruan hasil penelitian (state of 

the art) berisi uraian tentang kajian penelitian dengan penelitian terdahulu (literature review). 

Geliat penafsiran tidak asing lagi bagi para pengkaji al-Quran, mereka akan selalu 

berinovasi untuk mencari metode yang paling cocok untuk menafsirkan al-quran yang sesuai 

dengan visi al-quran yaitu sholih li kulli zaman wal makan ( sesuai dengan masa dan situai), 

untuk mencapai hal tersebut ada beberapa metode yang sudah berjalan sejak periode awal 

sudah muali terlihat geliat penafsiran, kalua ditelisik dari sejarahnya sebagaimana yang 

diutarakan adz-Dzahabi tentang periodesasi tafsir1 terbagi menjadi 3 periode, yaitu: 

Pertama, diprakarsai oleh Nabi selaku penerima pertama, sahabat adalah orang yang 

sangat faham bagaimana al-quran turun, karena mereka yang membersamai Nabi, tetapi 

walaupun demikian ada beberapa ayat yang mereka harus bertanya kepada Nabi Ketika ada 

kejanggalan mengenai kandungan sebuah ayat, Ketika sahabat tidak mampu untuk memahami 

dengan baik sebuah ayat, maka mereka menanyakan langsung kepada Nabi. Dr. Muhammad 

Husain al-Dhahabi menyimpulkan bahwa keistimewaan tafsir pada zaman Rasul Allah s.a.w 

dan para sahabat baik berhubungan dengan kuantitas maupun yang berhubungan dengan 

metodologi dan cara menafsirkan adalah: 1. Al- Qur‟an tidak ditafsirkan secara keseluruhan, 

tetapi hanya sebagian saja. 2. Sedikitnya perbedaan pendapat di antara para sahabat dalam 

memahami makna al-Qur‟an 3. Para sahabat merasa cukup puas dengan makna yang global. 

4. Mencukupkan dengan penjelasan bertumpu kepada makna kebahasaan. 5. Amat sedikit 

istinbat terhadap hukum-hukum fiqh dan sama sekali tidak ada tafsir madhhabi atau aliran 

tertentu 6. Belum ada proses pembukuan tafsir. 7. Menjadikan tafsir sebagai bahagian dari 

pada hadis.2 Periode ini seringkali memakai model penafsirannya agak global karena memang 

kebutuhannya adalah hanya memahamkan terutama kepada para sahabat sebagai generasi 

penerima pertama. 

Kedua, masa tabiin. Pada masa ini karakteristik penafsiran masih mengutamakan 

sumber dari al-Quran dan hadis baru ijtihad pribadi, artinya pada masa ini tabiin tidak 

sewenang-wenang menafsirkan al-Quran semau mereka, tetapi masih ada koridor untuk 

menjabarkan ayat-ayat al-quran, tafsir pada masa ini juga masih menjadi satu bagian dengan 

hadis belum berdiri sendiri. Tetapi walaupun demikian, karena memang memakai ijtihad juga 

maka unsur-unsur lain pun masuk dalam penafsiran, contoh masuknya israiliyat, perbedaan 

mazahab dan yang lain. 

                                                             
1 Muhammad Husain al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, (Maktabah Wahbah, Qahirah, 2000), jil.1,27 
2 Muhammad Husain al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, (Maktabah Wahbah, Qahirah, 2000), jil.1, 73. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

257 

Tafsir pada masa ini mempunyai karakteristik sebagai berikut:3 

1. Mulai disusupi kisah-kisah israiliyat. 

2. Masih dalam bentuk ilmu yang diajarkan langsung ataupun periwayatan separti corak yang 

ada pada zaman sahabat, walaupun pada masa ini lebih kepada periwatan individu dimana 

setiap kota mempunyai sumber ataupun imam masing-masing. 

3. Tampak mulai muncul bibit-bibit perbedaan mazhab. 

4. Mulai dikenal perbedaan-perbedaan tafsir yang sebelumnya tidak dikenal di periode 

sahabat. 

Perjalanan tafsir dari zaman sahabat dan tabi‟in kepada kita hanyalah melalui وال  ن قل   

 pencatatan (ال   تأل   يف   وال   تدوي  ه   periwatan   dan   penyampaian)   bukan   melalui   (ال رواي ة

dan pembukuan). Memang ada buku tafsir yang sekarang sudah diterbitkan, yaitu Tafsir 

Mujahid, akan tetapi buku tafsir ini pada kenyataannya bukanlah ditulis oleh al-Imam Mujahid 

sendiri akan tetapi dikumpulkan dan diriwayatkan oleh Abu Bisyr Warqa ibn Umar dan 

Humaid ibn Qays dari Ibn Abi Najih dan Isa ibn Maimun dari pada Ibn Abi Najih.4 

Ketiga, masa kodifikasi. Masa ini mulai ada pembukuan tafsir dengan corak yang baru 

diantaranya filsafat, sufi, sekte dan juga sains mewarnai penafisran.5 Masa ini dimulai akhir 

Bani Umayyah dan awal Bani Abasiyah. Karya tafsir termasuk yang paling tua yang sampai 

ke tangan generasi sekarang dan ditulis oleh pengarangnya sendiri adalah sebahagian dari kitab 

al-Wujuh wa al-Nazair karya Muqatil ibn Sulaiman al-Balkhi seorang tabi i al-tabi‟in. 

Karya secara keseluruhan isi al-quran belum pernah dilakukan sejak periode pertama 

sampai ketiga, tetapi penulisan secara keseluruhay ayat al-quran baru dilakukan abad ke-4 

yaitu dengan munculnya kitab Jami‟ al-Bayan fi Tafsir al-Qur‟an oleh Ibn Jarir al-Thabari 

Mulai munculnya penafisran modern. Setelah Imam al-Tabari, muncul berbagai 

penekanan pendekatan yang lain ketika menafsirkan al-Qur‟an. Penekanan dari aspek bahasa 

diantaranya dilakukan oleh al-Zajjaj dalam tafsirnya Ma‟anial-Qur‟an, al-Wahidi dan Abu 

Hayyan Muhammad ibn Yusuf al-Andalusi dalam tafsirnya al-Bahr al-Muhit. Dari penekanan 

sisi teologi, penafsiran dilakukan diantaranya oleh al-Zamakhshari dengan kitabnya al-

Kashshaf an haqaiq ghawamid a-tanzil, Fakhrudin al-Razi dalam kitabnya Mafatih al-ghaib, 

juga al-Baydawi dengan Anwar al-tanzil wa asrar al-ta‟wil. Penekanan terhadap aspek hukum 

dilakukan oleh al-Jassas dengan karyanya Ahkam al- Qur‟an, Ibn Arabi dengan karyanya 

                                                             
3 al-Zurqani, Muhammad cAbdu al-Azim, Manahil al- Irfan fi Ulum al-Qur‟an, (Dar Kutub al- Ilmiyyah , 

Bayrut, 1996), jil.1, .22-23. 
4 Ibn al-Nadim, Muhammad ibn Ishaq, al-Fihrisat, (Dar al-Ma‟ rifah: Bayrut, 1978), jil.1,.50. 
5 Muhammad Husain al-Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, (Maktabah Wahbah, Qahirah, 2000), jil.1, 108 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

258 

Ahkam al-Qur‟an dan al-Qurtubi dengan kitabnya yang tersohor al-Jami li ahkam al-Quran, 

Penekanan terhadap isyarat-isyarat al-Qur‟an yang berhubungan dengan ilmu tasauf misalnya 

disusun oleh Mahmud Afandi al-Alusi dalam kitabnya Ruh al-Maani fi tafsir al-Qur‟an al-

Adzim wa al-sab i al-mathani.6 

Walaupun penafsiran dari periode pertama sampai pembukuan belum memperlihatkan 

metode yang final, tetapi dari penuturan Nasrudin Baidan bahwa dinamika tafsir al-Qur‟an 

sejak dahulu sampai sekarang, diidentifikasi menjadi empat gaya penafsiran yang pernah 

dipakai untuk menjelaskan ayat-ayat al-Qur‟an, yaitu; ijmali (global), tahlili (analitis), 

muqarin (perbandingan), maudhi (tematik).7 

Sementara pendapat lain mengatakan bahwa pendekatan tafsir merupakan cara yang 

ditempuh oleh mufasir dalam mengungkap makna-makna al-Qur‟an, yang oleh Abdullah 

Saeed dibagi ke dalam lima bentuk, yaitu: pendekatan berbasis linguistik, pendekatan berbasis 

nalar-logika, pendekatan berbasis riwayat, pendekatan berbasis tasawuf, serta pendekatan 

kontekstual. Metode penafsiran al-Qur‟an merupakan cara yang digunakan penafsir untuk 

menafsirkan ayat-ayat al-Qur‟an, antara lain ijmali, tahlili, muqarin dan maudhu‟i. Di 

samping itu, juga ada ragam corak kecenderungan dalam penafsiran alQur‟an, seperti corak 

lughawi, sufi, fikih, filsafat, sosial dan lain- lain. Menurut Abdullah Saeed, secara alamiah, 

banyak hal yang tumpang tindih dalam pemetaan di atas, yang kemudian memunculkan 

pertanyaan mana yang lebih dominan dalam satu karya tafsir al-Qur‟an. Menurutnya, 

pemetaan ini disuguhkan hanya untuk kepentingan analisis saja. 

Sejauh ini pendekatan penafsiran tidak pernah berhenti, apapun Namanya apa itu 

metode atau pendekatan yang jelas bahwa geliat penafsiran al-quran terus berjalan, sehingga 

pendekatan baru dengan melihat perkembangan zaman maka hal itu akan menemukan 

momentumnya, dan hal itu yang akan peneliti soroti dalam pembahasan lebih lanjut. 

 

 

 

 

                                                             
6 M.Husain al-Dhahabi menyebutnya sebagai inseklopedia tafsir berharga mausuah tafsiriyah qayyimah) karena 

terlalu banyak kitab tafsir yang pengarang nukilkan dalam tafsir tersebut, separti tafsir ibn Atiyyah, Abu 

Hayyan, al-Zamakhshari, Abu al-Su‟ud, al-Baidawi, al-Fakhrurrazi dan kitab-kitab mutabar lainnya. Ia 

berharga karena di samping menukil pendapat-pendapat para ahli tafsir sebelumnya, beliau juga banyak 

memberikan pandangan terhadap setiap pendapat baik dukungan ataupun sanggahan, ataupun membuat 

pandangan sendiri yang berbeda dengan dalil dan argumenstasi yang kuat. Lihat: Dr.Muhammad Husain al-

Dhahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, (Maktabah Wahbah, Qahirah, 2000), jil.1,257. 
7 Nasaruddin Baidan, Metodologi Penafsiran al Qur‟an, (Pustaka Pelajar, Yogyakarta, 2000). 2 

 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

259 

PEMBAHASAN 

A. Corak Penafsiran Modern 

Tafsir sebagai usaha untuk memahami dan menerangkan kandungan ayat-ayat suci 

mengalami perkembangan yang cukup bervariasi. Katakan saja, corak penafsiran al-Qur‟an 

adalah hal yang tak dapat dihindari. M.Quraish Shihab, mengatakan bahwa corak penafsiran 

yang dikenal selama ini, antara lain [a] corak sastra bahasa, [b] corak filsafat dan teologi, [c] 

corak penafsiran ilmiah, [d] corak fiqih atau hukum, [e] corak tasawuf, [f] bermula pada masa 

Syaikh Muhammad Abduh [1849-1905], corak-corak tersebut mulai berkembang dan 

perhatian banyak tertuju kepada corak sastra budaya kemasyarakatan. Yakni suatu corak tafsir 

yang menjelaskan petunjuk-petunjuk ayat- ayat al-Qur‟an yang berkaitan langsung dengan 

kehidupan masyarakat dengan mengemukakan petunjuk-petunjuk tersebut dalam bahasa yang 

mudah dimengerti tapi indah didengar.8 Sebagai bandingan, Ahmad As, Shouwy, dkk., 

menyatakan bahwa secara umum pendekatan yang sering dipakai oleh para mufassir adalah: 

[a] Bahasa, [b] Konteks antara kata dan ayat, [c] Sifat penemuan ilmiah.9 

Tidak hanya berhenti disitu, corak penafsiran terus berkembang, Para intelektual Islam 

modern lebih tertarik dengan upaya menjelaskan nilai-nilai al-Qur‟an secara kemasyarakatan 

demi mengukuhkan akidah dan al-Qur‟an untuk kehidupan masyarakat manusia sesuai dengan 

perbedaan generasi dan daerahnya. Kenyataan ini terungkap dalam dua aliran penafsiran di 

abad modern ini. Aliran Pertama, aliran yang berkeinginan menghidupkan kembali 

pemahaman sosial kemasyarakatan dalam tafsir al-Qur‟an. Inilah yang kemudian hari dikenal 

                                                             
8 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur‟an. (Bandung: Mizan, 1992), 72. 
9 Penjelasan: [a] Bahasa: dipakai oleh semua pihak bahwa untuk memahami kandungan al-Qur‟an diperlukan 

pengetahuan bahasa Arab. Maka untuk memahami arti suatu kata dalam rangkaian redaksi suatu ayat, terlebih 

dahulu harus meneliti apa saja pengertian yang terkandung oleh kata tersebut. Kemudian menetapkan arti yang 

paling tepat setelah memperhatikan segala aspek yang berhubungan dengan ayat tadi. [b] Konteks antara kata 

dan ayat: untuk memahami pengertian suatu kata dalam rangkaian suatu ayat tidak dapat dilelpaskan dari 

konteks kata tersebut dengen keseluruhan kata dalam redaksi ayat tadi. Seseorang yang tidak memperhatikan 

hubungan antara arsalna al-ariyah lawaqi, dengan “mengawinkan [tumbuh-tumbuhan]”. Namun apabila 

diperhatikan kata tersebut berhubungan dengan kalimat berikutnya, maka hubungan sebab akibat atau 

hubungan kronologi yang dipahami dari huruf fa dan anzalna tentunya pengertian “mengawinkan tumbuh-

tumbuhan”, melalui argumentasi tersebut, tidak akan dibenarkan karena tidak ada sebab akibat antara 

perkawinan tumbuh-tumbuhan dan turunya hujan. “Jika pengertian itu yang dikandung oleh arti faanzalna min 

al-sama‟I ma‟a”. Maka tentunya lanjutan ayat tadi adalah “maka tumbuhlah tumbuh-tumbuhan dan siaplah 

buahnya untuk dimakan manusia. [c] Sifat Penemuan Ilmiah: hasil pemikiran seseorang dipengaruhi oleh 

banyak factor, antara lain – perkembangan ilmu pengetahuan dan pengalaman-pengalaman. Perkembangan ilmu 

pengatahuan telah sedemikian pesatnya, sehingga dari factor ini saja pemahaman terhadap redaksi al-Qur‟an 

dapat berbeda-beda. Namun apa yang dipersembahkan oleh para ahli dari berbagai disiplin ilmu, sangat 

bervariasi dari segi kebenarannya. Maka, bertitik tolak dari prinsip “Larangan penafsiran al-Qur‟an secara 

spekulatif”, maka penemuan-penemuan ilmiah yang belum mapan tidak dapat dijadikan dasar dalam penafsiran 

al-Qur‟an [Ahmad As. Shouwy, dkk. 1995. Mukjizat al-Qur‟an dan as-Sunnah tentang IPTEK. Jakarta: Gema 

Insani Press. hlm.27]. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

260 

dengan sebutan corak tafsir sosial ( االج   تماعي  ال   ت  ف س  ر ل ون  )  yang dipelopori  oleh  

syaikh  Muhammad  Abduh  dan  muridnya Sayyid Rasyid Ridha.10 

Aliran Kedua, aliran yang mempunyai corak menghubungkan teori-teori sains modern 

dengan teks al-Qur‟an Tujuannya adalah menghimpun dan menyatukan kembali identitas 

peradaban muslim setelah sebelumnya terpecah belah. Inilah yang kemudian dikenal dengan 

nama ال  ع لمي ال   ت  ف س  ير (corak tafsir saintifik).  Tidak hanya berhenti di sini, seiring 

dengan banyaknya corak penafsiran maka muncul pula pendekatan atau dengan istilah 

perspektif yang beraneka ragam, pendekatan-pendekatan tersebut ada Sebagian besar yang 

berawal dari penafsiran tematik sebagaimana yang marak dikembangkan oleh penafsir 

mutaakhir kini. 

 

B. Hubungan Pendekatan Baru Dengan Penafsiran Tematik 

Dalam menafsirkan dengan pendekatan modern, kebanyakan menggunakan Langkah 

tematik terlebih dahulu, karena berawal dari sebuah kasus kemudian mendialogkan dengan 

ayat-ayat al-Quran, Tafsir tematik memposisikan al-Qur‟an sebagai lawan dialog dalam 

mencari kebenaran. Mufassir bertanya, al-Qur‟an menjawab. Dengan demikan dapat 

diterapkan apa yang dianjurkan oleh Ali bin Abi thalib ”Ajaklah al-Qur‟an berdialog”.11 Yang 

paling penting dalam tafsir ini adalah yang pada lahirnya   bertentangan,   sehingga   

kesemuanya    bertemu dalam satu muara, tanpa perbedaan atau pemaksaan.12 

Dalam kaitan ini, permasalahan yang diangkat dalam tafsir   tematik dianjurkan 

memprioritaskan pada persoalan yang menyentuh masyarakat dan dirasakan secara langsung 

oleh mereka, sehingga tema yang dipilihnya selalu menarik dan tetap aktual. Untuk itu, para 

mufassir diharapkan terlebih dahulu mempelajari problem- problem masyarakat, atau 

ganjalan-ganjalan pemikiran yang dirasakan sangat membutuhkan jawaban al-Qur‟an, 

misalnya masalah kemiskinan, keterbelakangan, korupsi, kolusi, kelaparan, kecelakaan, 

kebakaran, krisis moneter, dan lain sebagainya. 

Sementara macam-macam penafsiran tematik mempunyai dua bentuk, yaitu pertama, 

Penafsiran terhadap satu surat secara menyeluruh dan utuh dengan menjelaskan    maksudnya 

yang bersifat umum dan khusus, menjelaskan   korelasi antara berbagai masalah yang 

                                                             
10 Muhammad Affat al-Sharqawi, Qadaya Insaniyah fi Acmal al-Mufassirin, (Dar al-Nahdah alcArabiyyah, 

Bayrut, 1980), 80-81 
11 M.Qurash Shihab, Wawasan al-Qur’an, (Bandung : Mizan, Hazanah Ilmu -ilmu Islam, 1977),14 
12 Abdul Hayyi al-Farmawi, al -Bidayah fi -al-Tafsir al-Maudhu’I, (Kairo :al-Hadharat al- Gharbiyyah,1977), 

61-62 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

261 

dikandungnya, sehingga surat itu tampak dalam bentuknya yang betul-betul utuh dan cermat. 

Rumusan tersebut dipertegas oleh al- Syathibi dalam al-Muwafaqot, ia mengatakan : 

sesungguhnya satu surat meskipun mengandung masalah, merupakan satu kesatuan yang 

mengacu kepada satu tujuan atau melengkapi tujuan itu, kendatipun mengandung berbagai 

makna.13 

Kedua, Penafsiran dengan cara menghimpun seluruh atau sebagian ayat dari beberapa 

surat yang berbicara tentang topik tertentu untuk dikaitkan yang satu dengan lainnya lalu 

diberi penjelasan dari segala seginya, kemudian diambil kesimpulan menyeluruh tentang 

masalah tersebut menurut pandangan al-Qur‟an. 

Tafsir tematik semacam inilah yang lazim dikenal dalam tafsir kontemporer akhir-

akhir ini. Langkah-langkah yang bisa dilakukan dalam melakukan penafsiran tematik ini 

adalah: 

1. Menetapkan masalah yang akan dibahas (topik) 

2. Melacak dan menghimpun ayat-ayat al-Qur‟an yang berkaitan dengan masalah yang 

dibahas tersebut. 

3. Menyusun runtutan ayat-ayat sesuai dengan masa turunnya, disertai pengetahuan tentang 

latar belakang urun ayat atau   asbab al-Nuzulnya (bila ada). 

4. Memahami korelasi munasabah ayat -ayat tersebut dalam suratnya masing-masing. 

5. Menyusun pembahasan dalam krangka yang sempurna, sistematis dan utuh (outline) 

6. Melengkapi penjelasan ayat dengan hadis, riwayat sahabat dan lain-lain yang relevan bila 

dipandang perlu sehingga pembahasan menjadi semakin sempurna dan smakin jelas. 

7. Mempelajari ayat-ayat tersebut secara keseluruhan dengan jalan menghimpun ayat-ayatnya 

yang mempunyai pengertian yang sama, atau mengkompromikan antara yang „am (umum) 

dan yang khas (khusus), mutlaq dan muqayyad (dibatasi), atau yang pada lahirnya 

bertentangan, sehingga   kesemuanya bertemu dalam  satu muara, tanpa perbedaan atau 

pemaksaan.14 

Selangkah dengan formula tafsir tematik, begitu juga yang dilakukan dalam penafsiran 

kontemporer dimana pendekatan-pendekatan tersebut memulai dengan sebuah tema yang 

berangkat dari persoalan yang ada di masyarakat. Selain itu, dalam penafsiran kontemporer 

mempunyai tujuan-tujuan khusus, Untuk mewujudkan tujuan itu, sebenarnya konsep metode 

tafsir maudhui mendekati corak hermeneutik ini. Dengan mencari tema-tema tertentu, 

                                                             
13 Al-Syattibi, al-Muwafaqot fi Ushul al-Ahkam, (Beirut : Dar al-Fike,t.t.), 249. 
14 Al-Farmawi, al-Bidayah,61-62 

 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

262 

kemudian mencari ayat-ayat yang relevan dimungkinkan akan terjadi pembahasan yang tuntas 

yang dibahas oleh ulama terdahulu. Dan model penafsiran transformatif sama dengan tafsir 

maudhui. 

 

A. Macam-macam metode kontemporer dan Aplikasinya 

1. Hermeneutika 

a. Mekanisme Kerja Hermeneutika 

Secara umum hermenutika itu dikembalikan kepada hermes, pengasosiasian 

hermeneutika dengan Hermes secara sekilas menunjukkan adanya tiga unsur yang pada 

akhimya menjadi variabel utama pada kegiatan manusia dalam memahami, yaitu; Tanda, atau 

teks yang menjadi sumber atau bahan dalam penafsiran yang diasosiasikan dengan pesan yang 

dibawa oleh Hermes. Perantara atau penafsir (Hermes) Penyampaian pesan oleh sang perantara 

agar bisa dipahami dan sampai kepada penerima. Demikian juga secara terminologinya 

hermeneutika bisa diterjemahkan ke dalam tiga pengertian: 

1. Pengungkapan fikiran dalam kata kata, penterjamahan dan tindakan sebagai penafsir. 

2. Usaha mengalihkan dari sutau bahasa asing yang maknanya gelap tidak diketahui ke 

dalam bahasa lain yang bisa dimengerti oleh si pembaca. 

3. Pemindahan ungkapan fikiran yang kurang jelas, diubah menjadi bentuk ungkapan yang 

lebih jelas. 

Hermeneutik dalam bentuk operasionalnya mengandung 3 unsur: teks, konteks, dan 

kontekstualisasi. Ketiganya bekerja saling berhubungan satu sama lain. Walaupun terdapat 

perbedaan dalam aksentuasinya. Ada model-model hermeneutik yang lebih menekankan pada 

kekuatan analisis teks (kebahasaan), ada yang menekankan pada analisis konteks, dan begitu 

pula ada yang lebih menekankan pada upaya kontekstualisasinya. 

Berikut ini merupakan penjelasan singkat tentang tahapan penggunaan hermeneutik 

dalam penafsiran al-Qur‟an: 

1. Langkah pertama ialah melakukan analisis teks. Analisis teks di sini merupakan kegiatan 

menganalisis bagaimana susunan kebahasaan ataupun makna ayat-ayat al-Qur‟an. Pada 

tahap ini seorang penafsir akan mengkaji topik-topik seperti I‟jaz al-Qur‟an, Majaz al-

Qur‟an, Amtsal al-Qur‟an, munasabah al-Qur‟an, „Am & Khash al-Qur‟an, ma‟an al-

Qur‟an, dan lain sebagainya. Sumber-sumber referensi yang dapat dipakai dalah tahap ini 

ialah seperti Kamus Bahasa (contoh: Lisan al-Arab), Mu‟jam Mufahras li alfadz al-

Qur‟an, dan sumber- sumber lain yang berkaitan dengan kebahasaan al-Qur‟an. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

263 

2. Kemudian berlanjut kepada tahap yang kedua, yaitu analisis konteks. Analisis konteks 

merupakan sebuah tahap di mana seorang penafsir mengkaji bagaimana situasi dan 

kondisi yang melatarbelakangi turunnya ayat-ayat al-Qur‟an. Walaupun tidak semua 

ayat-ayat al- Qur‟an mempunyai sebab turun yang spesifik (mikro). Tetapi semua ayat 

pasti mempunyai sebab turun yang luas dan umum (makro). Ilmu-ilmu seperti Asbab an-

Nuzul, Asbab al-Wurud (hadis), Nasikh- Mansukh, Siyaq al-Qur‟an, kitab-kitab Tarikh 

dan yang sejenisnya menjadi keniscayaan untuk dipakai dalam tahap ini 

3. Selanjutnya, setelah melakukan analisis teks dan konteks, langkah terakhir ialah 

melakukan kontekstualisasi. Yang merupakan sebuah langkah tentang bagaimana mencari 

relevansi makna al-Qur‟an di masa kini. Penafsir dituntut untuk dapat menguasai horizon 

(situasi dan kondisi) kekinian dan horizon teks al-Qur‟an (setelah melakukan analisis teks 

dan konteks). Sehingga produk penafsiran yang dihasilkan diharapkan sesuai dengan 

situasi masa kini 

b. Kontribus Dan Wawasan Dalam Hermeneutika 

Budaya Tafsir ulama klasik sangat terikat pada pada keilmuan Tafsir klasiknya seperti 

Ali Bin Abi Thalib sampai fase masa Imam Syafi‟i. Sedangkan ulama kontemporer lebih 

dikenal dengan metode terkininya, yang dikenal dengan pendekatan Hermeneutika. 

Ulama Hermeneutika kontemporer, seperti Nasr Hamid Abu Zayd, Ali Harb, Hasan 

Hanafi, Muhammad Syahrur, Arkoun, Abdullah Saeed, dan Khaled Abou El-Fadl yakni ilmuan 

muslim kontemporer yang memiliki gaya pendekatan Hermeneutika berbeda-beda. 

Implikasinya pada Al-Qur‟an peneliti menganalisis dalam penelitian ini, ulama kontemporer 

Hermeneutika lebih mengarah pada pendekatan linguistik dan humaniora. Seperti peneliti 

menjelaskan diatas, Abu Zayd pendekatan hermenutiknya banyak diwarnai dan dipengaruhi 

oleh teori linguistik dan humaniora. Arkoun dengan metode dekonstruksinya dalam 

pendekatan Hermeneutika Al-Qur‟annya, mengguanakan teori bahasa dan kajiannya pada 

makna Al- Qur‟an. Ali Harb juga dikenal ilmuan kontemporer dalam bidang Hermenutika 

dengan pendekatan teks (kritik teks). Hasan Hanafi dalam pendekatan Hermenutiknya 

menggunakan usul fiqih dan fenomenologi. Syahrur terkenal pada teori limit ḥudūd-nya dalam 

bidang hukum Islam misal hukum waris dan zina. Abdullah Saeed sangat terkenal dengan 

Pendekatan Hermenutika Kontekstual, terakhir Khaled Abou El-Fadl pendekatan 

Hermeneutika dikaitkan dengan teori negosiasif dalam hukum Islam. 

Hermeneutika merupakan salah satu seni atau ilmu menafsirkan teks yang tujuannya 

dimaksudnya untuk memperoleh kesimpulan teks. Hermeneutika sendiri selalu berkaitan 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

264 

dengan 3 aspek 1. Dalam konteks apa teks ditulis, 2. Bagaimana komposisi tata Bahasa teks 

atau yang berkaitan dengan ayat, 3. Bagaimana keseluruhan teks atau ayat.15 

Teori Hermeneutika masing-masing tokoh sangat bermacam- macam, salah satu 

contoh Fazlur Rahman dengna teori double movement, Hasan Hanafi dengan kiri Islam dan 

Nasr Hamid abu Zayd Hermeneutika Humanismenya, yang telah menghasilkan bentuk tafsiran 

yang sangat berani dalam memahami Al-Qur‟an. Begitu juga dengan Aksin Wijaya, Sahiron 

Syamsyudin, dan Muqsith Ghazali yang masih eksis dan produktif epistimologi Hermeneutika 

mereka hingga kini.16 Tujuan mempelajari Hermeneutika yaitu untuk memudahkan penafsiran 

makna dan kosa-kata, konteks dan teks, yang memiliki kandungan makna yang sangat sulit di 

pahami.17 

2. Semiotika 

Tafsir semiotic yang dimaksud dalam hal ini adalah model penafsiran yang lebih 

melihat pada analisa tentang bagaimana system penandaan itu berfungsi pada teks al-Qur‟an. 

Sebagai model dari tafsir semiotic. Kata “semiotika” berasal dari bahasa Yunani “seme”, 

seperti dalam semeiotikos, yang memiliki makna penafsir tanda. Ada juga yang menyatakan 

bahwa semiotika berasal dari kata “semeion”, yang berarti tanda.18 Dalam kajian sastra Arab, 

disiplin ilmu semiotika sering disebut dengan istilah al-simiya‟ ( ال  س  يم  ياء ,( dimana dalam 

kamus “Lisan al-„Arab” karya monumental Ibn al- Manzhur, kata tersebut diberi makna 

menunjukkan kepada sesuatu atau tanda/isyarat (al-isyarah).19 Al-Qur‟an sendiri telah 

menyebutkan secara jelas term al-sima di berbagai ayat, diantaranya: al-Baqarah(2):273, al-

Fath(48):29, dan Muhammad(47):30. Dimana dalam ketiga ayat tersebut istilah al-sima 

didefinisikan dengan tanda. 

Melihat kenyataan seperti ini, maka tidak sedikit dari ilmuwan muslim yang mencoba 

untuk menampilkan metode seperti dalam upaya penafsiran al- Qur‟an. Salah satu diantaranya 

adalah Muhammad Arkoun, dimana dalam menggunakan metode semiotika dalam kajian al-

Qur‟an beliau menawarkan dua tahapan, yaitu; kritik linguistic (linguistic critique) dan kritik 

                                                             
15 Lailatul Maskhuroh, “Implikasi Hermeneutika Al-Qura‟an dalam Epistimologi Islam,” Urwatul Wutqo Vol. 

9, No. 2 (2020): 261–274. 
16 Ipandang Ipandang, “Understanding the Meaning of God‟s Legislation: Critical Analysis of Islamic Law 

Reasoning Criticism in Indonesia”, Jurisdictie Vol. 11, No. 2 (2021): 182–201 
17 Luluk Khumaerah, "Hermeneutika Tradisional Sayyed Hossen Nasr dalam the Study Qur‟an a New 

Translations and Commetary", ed. Luluk Khamaerah, Skripsi Al-Qura’an Hadis, (Semarang: IAIN Salatiga, 

2019). 
18 Nyoman Kutha Ratna, Teori, Metode dan Teknik Penelitian Sastra, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), 97. 
19 Ibn al-Manzhur, Lisan al-„Arab, (Beirut: Dar Shadir, 1968), jil. II, 381 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

265 

keterkaitan/hubungan (relation critique).20 Pada tahap kritik keterkaitan/hubungan, Arkoun 

menetapkan dua langkah yang harus dilalui, yaitu eksplorasi historis dan eksplorasi 

antropologis untuk menentukan petanda akhir. Eksplorasi historis dilakukan Arkoun dengan 

tujuan untuk membaca kembali khazanah tafsir klasik, sedangkan eksplorasi antropologis 

ditujukan untuk melihat bagaimana bahasa dipakai dalam berbagai jenis symbol dalam 

lintasan sejarah. 

Adapun Nashr Hamid Abu Zaid banyak terpengaruh dengan metode semiotika yang 

dikembangkan oleh Saussure. Dimana ia memasukkan al- Qur‟an dalam kategori parole yang 

didasarkan pada langue. Kategori seperti ini telah membawanya pada sebuah kesimpulan 

bahwa pada hakikatnya teks al- Qur‟an itu merupakan produk dari sebuah kebudayaan (muntaj 

al-tsaqafi).21 Selanjutnya dapat dipahami bahwa dalam mengungkapkan makna al-Qur‟an, 

Abu Zaid menawarkan sebuah kajian terhadap persoalan linguistic strukturalisme ala Saussure 

dan aspek budaya yang mengelilingi kehadiran teks al-Qur‟an. Pembacaan al-Qur‟an dengan 

pendekatan semiotika ini, dalam pandangan Ali Imron juga dapat dilalui dengan dua langkah, 

yaitu pembacaan heuristic dan pembacaan retroaktif. Maksudnya, bahwa langkah pertama 

yang mesti dilakukan dalam menganilsa teks al-Qur‟an dengan model pendekatan ini, adalah 

melakukan kajian terhadap teks berdasarkan konvensi bahasa atau berdasarkan system 

semiotic tingkat pertama. Selanjutnya, dilakukan tahapan pembacaan retroaktif , yaitu 

pembacaan terhadap teks berdasarkan konvensi yang letaknya lebih tinggi dibandingkan 

dengan konvensi bahasa pada tingkat pertama.tahapan pertama dalam kajian ini sering disebut 

dengan pembacaan secara semantic, sedangkan tahapan pembacaan retroaktif boleh juga 

disebut dengan penafsiran melalui metode hermeneutic.22 

3. Semantik 

a. Konsep Semantik 

Peta konsep dalam semantik : Lafadz=) Makna=) Tujuan dibalik lafadz ada makna 

yang mana dari makna tersebut mengandung tujuan. Maksud dari makna tersebut yang 

tentunya masih saling berkesinambungan. Maksud dari sebuah lafadz sangat bermakna dalam 

menafsirkan atau mengetahui ayat yang disana. Karena sudah dapat kita pastikan penempatan 

lafadz sangat mempengaruhi makna yang terkandung didalamnya. Maka dari itu sudah sangat 

                                                             
20 Muhammad Arkoun, Kajian Kontemporer al-Qur’an, diterjem. Hidayatullah, (Bandung: Pustaka, 1998). 

101-109. 
21 Nashr Hamid Abu Zaid, Teks Otoritas Kebenaran, terj. Sunarwoto, (Yogyakarta: LKIs, 2003), 

108 
22 Ali Imron, Semiotika al-Qur‟an: Metode dan Aplikasi terhadap Kisah Yusuf, (Yogyakarta: 

Teras, 2011), 14 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

266 

jelas mengapa kita harus mempelajari tentang ilmu semantik. Adapun epistemologi 

pendekatan semantik : 

1. Memposisikan al-Quran sebagai kitab suci yang terdiri dari unsur-unsur bahasa

 (strukturalisme linguistik) 

2. Tidak mengarah kepada desakralisasi Al-Qur‟an 

3. Konsep kalam dzati dan kalam lafdzi 

4. Al-Qur‟an bukan kitab sejarah, tetapi kitab petunjuk. Yang pada seluruh struktur Al-

Qur‟an tunduk kepada tujuan keagamaan. 

b. Ketentuan-Ketentuan Dalam Semantic 

Untuk memahami semantic secara praktis ada ketentuan yang harus diterapkan, yaitu:  

1. Adanya Keterpautan antara kata dalam alquran. Setiap kata di dalam alquran 

tidak berdiri sendiri. Tetapi adanya interkteksual “al-tanash” dan tuduk pada tujua 

keagamaan. Secara historis, bahasa sudah terlebih dahulu berkembang. Pada saat itu banyak 

sekali bahasa-bahasa yang telaj ada dan dimiliki orang arab sebelum adanya alquran. 

Contoh: kata “taqwa”. Inti semantik dasar kata taqwa pada zaman jahiliyah adalah:sikap 

membela diri sendiri baik binatang maupun manusi , untuk tetap hidup melawan sejumlah 

kekuatan destrktif dari liat. Akhirnya kata ini mengalami pembaharuan melalui ilmu dilalah 

yang ketika itu melalui pemahaman dalam al-quran. Akhirnya masuk kedalam sistem yang 

besar sekali. Kata ini telah masuk pada medan semantik khusus yang tersusun dari 

sekelompok konsen yang berdekatan dengan kedekatan manusia dengan sang penciptaNya. 

Melalui semua ketaatan dan kebaikan untuk selalu meraih ridho Allah SWT. 

2. Terdapat makna dasar dan makna relasional. Dalam suatu kata tentunya memiliki kedua 

makna ini. secara dasar dan juga secara yang lebih besar dengan menghubungkan antara 

makna satu kata dengan kata yang lainnya tanpa menghilangkan arti dari makna dasar 

tersebut. Karena sifatnya kata dasar lebih memilik makna yang mampu memancing asumsi 

banyak pihak untu menyalah artikannya maka dari itu makna relasional sangatlah 

diperlukan untuk meluruskan arti yang ingin kita capai dan ketahui sesuai dengan makna 

yang terpadat dialamnya. Contoh : alkitab yang makna dasarnya adalah buku, makna 

relasionalnya adalah Al-Quran. 

3. Kosakata dan weltanschauung (worldview) Kosakata ini sangat berpengaruh, 

karena menentukan suatu arah dari penafsiran. Dan Worldview tidak bisa dilepaskan dari 

corak penafsiran. Setiap mufassir mentafsirkan tafsirnya sesuai dengan kaca pandang, atau 

pandangannya. Seperti Sayd Qutb yang sangat pandai dalam hal sastra. Worldview menjadi 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

267 

kunci dari arah dan tujuan yang dimaksud, apabila yang menafsirkan adalah syi‟ah maka 

tafsir yang dilahirkan tidak bisa lepas dari nilai ke_Syi‟ahan. Maka setiap kosa kata sangat 

terikat dengan worldview seseorang, setiap oramg akan membawa kata-kata di dalam al-

Qur‟an kepada worldview dalam kehidupannya, sama halnya apabila seseorang 

menafsirkan al-Qur‟an dari segi Sains atau ilmu sosial atau ilmu lainnya. Maka setiap 

kosakata yang berada dalam semua kitab meski dalam kata yang sama akan mengandung 

arti yang berbeda sesuia dengan world yang dimilikinya. 

c. Cara Kerja Dan Contoh Analisis Semantik 

Adapun cara kerja dalam analisis semantik disini, yakni dengan membuat kategori 

semantik pada sebuah kata yaitu dengan menyelidiki bagaimana keadaan, sifat, bentuk 

perbuatan kata tersebut berdasarkan bahasa dalam konteks al- Qur‟an/konteks Bahasa yang 

diselidiki. Istilah- istilah etik tertentu dalam alquran biasanya digunakan menurut konteks 

kepentingan islam. 

Contoh : kata “kafara” bergeser sedikit demi sedikit dari makna aslinya (tidak 

bersyukur) dan menjadi semakin lebih dekat kepada makna tidak percaya sebagai 

pengingkaran terhadap konsep iman. Contoh- contoh dalam Al-Qur‟an Makna : Tuhan; 

Manusia; Takut; Alkitab; Taqwa; Kafir; Pemimpin 

Pada dasarnya semantik merupakan ilmu yang sangat diperlukan dalam proses 

pembelajaran kita mengenai Tafsir didalam Al-Qur‟an. Segala kata yang terdapat dalam 

alquran memiliki makna sendiri yang tidak bisa berdiri sendiri pula. Semua memiliki arti 

berdasarkan kalimat apa yang menjadi temannya. Karena belajar tafsir, tidak hanya ilmu-ilmu 

umum saja yang harus kita ketahui. Namun banyak hal-hal khusus lainnya yang perlu kita 

pahami salah satunya yaitu semantik. 

Yang harus kita yakini dan tanamkan dihati kita adalah Al-Qur‟an merupakan 

kalamullah. Yang segala sesuatu didalamnya merupakan perkataan Allah. Sehingga dalam 

proses kita untuk menafsirkan al-Quran atau memahami lebih dalam akan maknanya tidak 

akan melakukan dekontruksi atau menyalahkan artinya dalam memahami makna nya.Ketika 

kita memahami konsep kalam dzati dan kalam lafdzi maka mudah bagi kita untuk memahami 

maksud dari ayat tersebut. Kita harus mampu meletakkan penafsiran alquran sesuai dengan 

hal-hal yang telah ditetapkan oleh para ulama. Ketika alquran telah masuk pada sisi kehidupan 

kita, maka AL-Quran telah bersifat kalam lafdzi. Seluruh struktur alquran merujuk pada 

sejarah. Al-Quran berbicara banyak tentang sejarah ataupun kisah. Namun Al-Quran bukanlah 

kitab sejarah.” 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/
http://iqt.unida.gontor.ac.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

268 

4. Maqasidi 

Tafsir maqashidi adalah tafsir yang menggunakan pendekatan maqashid syari‟ah, atau 

dengan kata lain, tafsir maqashidi adalah sebuah tafsir yang menjelaskan ayat-ayat al-Qur‟an 

dengan mempertimbangkam maqashid syari‟ah. 

Dalam sejarah penafsiran dengan pendekatan maqasidi sudah dilakukan oleh Ibnu 

Asyur dalam kitabnya tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir,   selain beliau ada juga Tokoh-tokoh yang 

konsen kepada maqasyid syariah yaitu al-Syathibi dan Jasser Auda, dan yang konsen kepada 

tafsir maqashidi yaitu Ibnu Asyur dan Muhammad al-Thalibi (Talbi). 

Kaidah itu berawal dari al-‘Ibrah bi maqashid al-syariah. Kaidah ini berusaha mencoba 

mencari sintesa kreatif Ketika menafsirkan teks dengan berpegang teguh pada tujuan 

disyariatkannya sebuah doktrin. Oleh karena itu, ayat-ayat al-quran harus difahami dari sisi 

pesan moral atau maqashid syariahnya.23 Selain itu ada juga Kaidah-kaidah umum maqashid 

syariah, kaidah ushuliyyah, di antaranya: a) Kondisi darurat dapat membolehkan perkara yang 

dilarang, b) Kemudharatan harus dihilangkan, c) Kondisi darurat memiliki batasan tertentu, 

d) Kesulitan mendatangkan kemudahan, dan e) Kemudharatan yang sifatnya lebih kecil bisa 

dikalahkan untuk menghindari kemudharatan yang lebih besarInilah yang kemudian dikenal 

dengan tafsir Maqasidi (menafsirkan al-quran dengan pendekatan maqashid al-syariah). 

Beberapa nilai universal yang harus memperioritaskan kemaslahatan individu dan 

sosial, diantaranya adalah fitrah (naturalis), samahah (toleran), musawah (egalitarianism), 

taisir (kemurahan), dan hurriyah (nilai kebebasan), sehingga al-Quran mampu menggali 

Kembali dan meletakkan kebutuhan- kebutuhan primer kekinian sebagai maqashid al-syariah. 

Muhammad Talbi, membidik kasus mendidik istri dengan hukuman fisik (dipukul), QS an-

Nisa (4): 34-35 ini sering dijadikan dalih untuk melakukan kekerasan dalam rumah tangga dan 

mendudukkan perempuan lebih rendah di bawah laki-laki. Talbi menyerukan untuk menolak 

pemukulan wanita secara tegas, karena ayat yang berkaitan turun dalam redaksi dan konteks 

yang spesifik, dan Talbi mengajak untuk kembali kepada aturan Rasulullah sebelum turunnya 

ayat tersebut.24 

Dewasa ini, tafsir pendekatan maqasidi dikembangkan oleh prof. Mustaqim sebagai 

respon atas moderasi Islam, Menurut Mustaqim, secara ontologis tafsir maqashidi dapat 

dipetakan menjadi tiga macam, yaitu Tafsir Maqashidi sebagai filsafat tafsir (as philosophy), 

Tafsir Maqashidi sebagai metodologi (as methodology) dan Tafsir Maqashidi sebagai produk 

                                                             
23 Abdul Mustaqim, Epistemologi Tafsir Kontemporer, (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2010), 64 
24 Kurdi, dkk., Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadits, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010). 2 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

269 

tafsir (as product). Ketiga hirarkhi ontologis yang saling terkait terkelindan tersebut penting 

dikemukakan, sehingga body of knowledge dari Tafsir Maqashidi menjadi clear and distinct. 

Mustaqim beragumen bahwa secara epistemologis, Tafsir Maqashidi dapat menjadi salah satu 

alternasi dalam meneguhkan kembali moderasi Islam, ketika kita harus berdialektika antara 

teks yang statis dan konteks yang dinamis. Tafsir Maqâshidi adalah bentuk wasathiyah 

(moderasi) antara kelompok tekstualis-skriptualis, hingga seolah „menyembah teks‟ 

(ya‟budûn al-nushûsh) dan kelompok liberalis-substansialis, hingga mendesakralisasi teks 

(yua`th-thlûn al-nushûsh). 

Ada beberapa argumentasi yang Mustaim kemukakan tentang pentingnya tafsir 

maqashidi sebagai alternasi pengembangan tafsir dan basis moderasi Islam. Pertama, tafsir 

maqashidi adalah anak kandung peradaban Islam dan dapat dinilai lebih memiliki basis 

epistemologi dalam tradisi pemikiran para ulama, dalam kajian Islam secara umum dan kajian 

penafsiran al-Qur‟an secara khusus. Kedua, tafsir maqashidi memiliki perangkat metodologi 

yang lebih 

„canggih‟, ketimbang hermeneutika Barat dalam konteks penafsiran teks al- Qur‟an. 

Ada term-term khusus dan teori-teori khas dalam maqashid, yang tidak dimiliki dalam teori 

hermeneutika Barat. Misalnya, konsep al-tsâbit wal mutaghayyir, ma‟qûliyyat al-ma‟na wa 

ghair ma‟qûliyyat, ushûl-furuû‟, kulli- juz‟i, wasîlah-ghâyah dan sebagainya. Sebab dalam 

tafsir maqashidi, bukan hanya persoalan bagaimana memahami teks al-Qur‟an dan bagaimana 

menghubungkan teks dengan konteks masa lalu dan sekarang, melainkan juga perlu 

menghubungkan teori-teori maqashid secara intergratif- interkonektif, baik maqashidi al-

Qur‟an-maqashdi al-Syari‟ah maupun teori-teori sains dan sosial-humaniora. 

Ketiga, tafsir maqashidi sesungguhnya bisa dipandang sebagai falsafah al-tafsîr yang 

memiliki dua fungsi, yaitu: 1) sebagai spirit untuk menjadikan penafsiran al-Qur‟an lebih 

dinamis dan moderat, 2) sebagai kritik terhadap produk- produk tafsir yang mengabaikan 

dimensi maqashidi. Keempat, tafsir maqashidi dapat menjadi sintesa kreatif untuk meretas 

kebuntuan epistemik dari dua model epistem (al-ittijâh al- zhahiriy-al-harfiy-al-nashshiy 

dengan al- ittijâh -al-ta‟thîly-al- liberaly) yang keduanya saling „berkonflik‟ (baca: 

kontestasi) dalam menafsirkan al-Qur‟an. Oleh sebab itu, kehadiran tafsir maqashidi relatif 

lebih bisa diterima umat Islam ketimbang hermeneutik.Tafsir maqashidi lebih memiliki 

cantholan yang sangat erat dengan teori maqashid syari‟ah dan lebih familiar di kalangan para 

ulama. Tafsir maqashidi ingin menegaskan bahwa suatu ayat harus digali maksud dan tujuan 

yang ada di balik ayat. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

270 

5. Cum Maghza 

Ma‟na-cum-maghza merupakan penafsiran yang menjadikan makna asal literal (makna 

historis, tersurat) sebagai pijakan awal untuk memahami pesan utama teks (makna yang 

tersirat).14 Sesuatu yang dinamis dalam penafsiran bukanlah makna literal namun pemaknaan 

signifikansi atas teks dan historis- dinamis sepanjang peradaban manusia. Menurut Sahiron, 

pendekatan yang seperti ini merupakan pendekatan yang menggabungkan antara wawasan 

teks dan wawasan penafsir, antara masa lalu dan masa kini, dan antara aspek Ilahi dengan 

aspek manusiawi. Maka dari itu terdapat balanced hermeneutics dalam pendekatan ma‟na-

cum-maghza.25 

Pendekatan ma‟na-cum-maghza adalah pendekatan dalam penafsiran yang mana 

terdiri dari makna (ma‟na) suatu teks al-Quran yang dipahami oleh pendengar pertama dan 

dikembangkan menjadi signifikansi (maghza) untuk situasi kontemporer. Ada beberapa 

metodologi yang hampir sama dengan pendekatan ini, menurut Sahiron. Fazlur Rahman yang 

menyebutnya dengan pendekatan double movement dan Abdullah Saeed yang mempekenalkan 

pendekatan kontekstual yang sama diaplikasikan dalam ayat-ayat hukum saja. Namun berbeda 

dengan ma‟na-cummaghza yang mencoba mengapresiasikan seluruh pemaknaan al-Quran.26 

Secara garis besar langkah-langkah metodis konkretnya, pertama seorang penafsir 

menganalisa bahasa teks al-Quran. seorang penafsir harus memperhatikan bahwa bahasa yang 

digunakan dalam teks al-Quran adalah bahasa Arab abad ke-7 M. yang mempunyai karakter 

tersendiri baik dari segi kosa kata maupun struktur tata bahasanya. Untuk mempertajam 

analisa ini seorang penafsir harus melalakukan intratekstualitas dalam arti membandingkan 

dan menganalisa penggunaan kata yang sedang ditafsirkan.27 Asumsi pada setiap pendekatan 

teks, termasuk pada teks al-Quran, diawali dengan historical meaning yang spesifik pada 

konteks tersebut. Makna kebenaran al-Quran secara universal adalah proses menuju penafsiran 

selanjutnya. Proses ini mendasarkan pada fakta bahwa setiap bahasa begitu juga bahasa al-

Quran memiliki aspek sinkronik dan diakronik. Aspek sinkronik dalam pemahaman linguistik 

tidak berubah, namun diakronik adalah yang dirubah dari waktu ke waktu.28 

Kedua, penafsir memperhatikan konteks historis pewahyuan ayat-ayat al- Quran baik 

yang bersifat mikro ataupun yang bersifat makro. Konteks historis makro adalah konteks yang 

                                                             
25 Syamsuddin, ―Tipologi Dan Proyeksi Penafsiran Kontemporer Terhadap Al-Qur„an, 202 
26 Sahiron Syamsuddin, ―Ma„na-Cum-Maghza Approach to The Quran: Interpretation of Q. 5:51,‖ 

Education and Humanities Research Vol. 137 (2017): 132 
27 Syamsuddin, Hermeneutika Dan Pengembangan Ulumul Qur‟an, 142 
28 Syamsuddin, ―Ma„na-Cum-Maghza Approach to The Quran: Interpretation of Q. 5:51, 132. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

271 

mencakup situasi dan kondisi bangsa Arab pada masa pewahyuan al-Quran. Sedangkan 

konteks mikro adalah konteks yang melatarbelakangi turunnya suatu ayat yang biasa disebut 

dengan asbaab al- nuzul. Ketiga, penafsir mencoba menggali maqshad atau maghza ayat yang 

sedang ditafsirkan. Hal ini dapat diketahui dengan memperhatikan konteks hostoris dan 

ekspresi bahasa al-Quran. simbol-simbol yang ada di kedua harus dipahami secara baik. 

Selanjutnya, penafsir mencoba mengkontekstualisasikan maghza al-ayat untuk konteks 

kekinian.29 

  

PENUTUP 

Berisi kesimpulan akhir dari hasil analisis Anda dan rekomendasi Anda untuk 

penelitian berikutnya. Hasil penelitian pihak lain yang mendukung penelitian Anda juga dapat 

dicantumkan di sini. 

Perkembangan penafsiran al-Quran selalu terjadi secara dinamis, perubahan sosial di 

masyarakat membuat pengkaji al-quran selalu melakukan cara baru untuk menemukan 

signifikansinya agar al-quran bisa sholih li kulli zaman wal makan. Metode ulama pada masa 

klasik ; ijmali (global), tahlili (analitis), muqarin (perbandingan), maudhi (tematik) tidak 

ketinggalan, karena berangkat dari situ juga muncul berbagai corak yang muncul seperti [a] 

corak sastra bahasa, [b] corak filsafat dan teologi, [c] corak penafsiran ilmiah, [d] corak fiqih 

atau hukum, [e] corak tasawuf. 

Selain model dan corak tersebut, muncul pula pendekatan yang dikategorikan sebagai 

pendekatan kontemporer, diantaranya adalah hermeneutika, semiotika, semantika, maqashidi 

dan cum Maghza. Walaupun pendekatan itu dirasa baru namun cara kerja yang ada didalamnya 

masih mengacu pada cara kerja penafsiran klasik tetapi dengan cara yang baru. Hal itu 

dilakukan agar al-quran bisa dipraktikkan dalam setiap lini kehidupan, dulu, kini dan nanti. 

Tetapi pendekatan-pendekatan yang ada hanya sebuah cara untuk memahami al-Quran, tidak 

ada kebenaran mutlak dalam sebuah penafsiran, hal itu sebagai usaha untuk membuat al-quran 

berbicara sesuai dengan mufassirnya. Semua Kembali hanya Allah yang Maha Benar atas 

Kehendak dan Firman-Nya 

 
 
 

Daftar Pustaka 

 

Abu Zaid,Nashr Hamid, 2003, Teks Otoritas Kebenaran, terj. Sunarwoto, (Yogyakarta: LKIs) 

                                                             
29 Syamsuddin, 142–43. 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/


  

Print ISSN: 2621-5438  Online ISSN: 2656-6877 I Volume 4 Nomor 2 Desember 2021 

Siti Fahimah 

Geliat Penafsiran Kontemporer 

 

272 

Ahmad As. Shouwy, dkk. 1995. Mukjizat al-Qur‟an dan as-Sunnah tentang IPTEK. Jakarta: 

Gema Insani Press) 

al-Dhahabi, Muhammad Husain, al-Tafsir wa al-Mufassirun, 2000 (Maktabah Wahbah, 

Qahirah) 

al-Farmawi, Abdul Hayyi, 1977, al -Bidayah fi -al-Tafsir al-Maudhu’I, (Kairo :al- Hadharat 

al-Gharbiyyah) 

al-Sharqawi, Muhammad Affat, 1980, Qadaya Insaniyah fi Acmal al-Mufassirin, (Dar al-

Nahdah alcArabiyyah, Bayrut) 

Al-Syattibi, al-Muwafaqot fi Ushul al-Ahkam (Beirut : Dar al-Fike,t.t.) 

al-Zurqani, Muhammad Abdu al-Azim, 1996, Manahil al- Irfan fi Ulum al-Qur’an, (Dar Kutub 

al-Ilmiyyah, Bayrut) 

Arkoun, Muhammad, 1998, Kajian Kontemporer al-Qur’an, diterjem. Hidayatullah, (Bandung: 

Pustaka) 

Baidan, Nasaruddin, 2000, Metodologi Penafsiran al Qur’an, (Pustaka Pelajar, Yogyakarta) 

Ibn al-Manzhur, 1968, Lisan al-‘Arab, (Beirut: Dar Shadir), jil. II 

Ibn al-Nadim, Muhammad ibn Ishaq, 1978, al-Fihrisat, (Dar al-Ma‟ rifah: Bayrut) Imron, Ali, 

2011, Semiotika al-Qur’an: Metode dan Aplikasi terhadap Kisah Yusuf, 

(Yogyakarta: Teras) 

Ipandang Ipandang, “Understanding the Meaning of God‟s Legislation: Critical Analysis of 

Islamic Law Reasoning Criticism in Indonesia”, Jurisdictie Vol. 11, No. 2 (2021) 

Kurdi, dkk., Hermeneutika Al-Qur‟an dan Hadits, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010) Luluk 

Khumaerah, "Hermeneutika Tradisional Sayyed Hossen Nasr dalam the Study 

Qur‟an a New Translations and Commetary", ed. Luluk Khamaerah, Skripsi Al- Qur’an Hadis, 

(Semarang: IAIN Salatiga, 2019). 

Maskhuroh, Lailatul, “Implikasi Hermeneutika Al-Qur‟an dalam Epistimologi Islam,” 

Urwatul Wutqo Vol. 9, No. 2 (2020) 

Mustaqim, Abdul, 2010, Epistemologi Tafsir Kontemporer, (Yogyakarta: LKiS Yogyakarta) 

Ratna, Nyoman Kutha, 2004, Teori, Metode dan Teknik Penelitian Sastra, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar) 

Shihab, M. Quraish, 1992, Membumikan al-Qur’an. (Bandung: Mizan) 

   , 1977, Wawasan al-Qur’an (Bandung : Mizan, Hazanah Ilmu -ilmu Islam) 

Syamsuddin, Hermeneutika Dan Pengembangan Ulumul Qur‟an, 142 Syamsuddin, Sahiron, 

2017, ―Ma‘na-Cum-Maghza Approach to The Quran: 

Interpretation of Q. 5:51,‖ Education and Humanities Research Vol. 137 

 

http://issn.lipi.go.id/
http://issn.lipi.go.id/

