
       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

109 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

Diterima : 05 Desember 2025 Direvisi : 09 Desember 2025 Dipublikasi : 24 Desember 2025 
DOI : 10.58518/darajat.v8i2.3801 

 

IMPLEMENTASI PENDEKATAN SOSIO RELIGIUS  

UNTUK AKTUALISASI NILAI ‘ADALAH DAN AMANAH  

PADA KEGIATAN PEMBIASAAN BAKTI SOSIAL SEDEKAH BERAS  

DI MA MAZROATUL ULUM  
 

Wardatul Karomah 
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 

wardatulkaromah@iai-tabah.ac.id 
  

Sa’adi 
Universitas Islam Negeri Salatiga, Indonesia 

saadi@uinsalatiga.ac.id 
 

Miftahuddin  
Universitas Islam Negeri Salatiga, Indonesia 

miftahuddin@iainsalatiga.ac.id 
 

Abstrak  

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis implementasi 

pendekatan sosio religius dalam mengaktualisasikan nilai-nilai ‘adalah (keadilan) dan 

amanah (tanggung jawab) melalui kegiatan pembiasaan bakti sosial sedekah beras di MA 

Mazroatul Ulum Paciran Lamongan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

model studi kasus. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pendekatan sosio 

religius diterapkan secara terpadu dalam perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi kegiatan 

sedekah beras. Kegiatan ini tidak hanya memperkuat empati dan solidaritas sosial siswa, 

tetapi juga menjadi sarana efektif dalam menanamkan nilai keadilan melalui pembagian 

yang merata serta nilai amanah melalui pengelolaan dan penyaluran bantuan secara 

bertanggung jawab. Lingkungan madrasah yang mendukung serta keterlibatan guru dan 

siswa secara aktif menjadi faktor penting dalam keberhasilan implementasi nilai-nilai 

tersebut. Temuan penelitian ini dapat berkonstribusi bagi model pengembangan 

pendidikan karakter berbasis nilai wasathiyah Islam di lingkungan madrasah. 

Kata kunci: Adalah, Amanah, Pendekatan Sosio Religius, Pendidikan Karakter. 

 

Abstract 

This research aims to describe and analyze the implementation of socio-religious approach in 
actualizing the values of 'adalah' (justice) and 'amanah' (responsibility) through social 
service activities of rice donation at MA Mazroatul Ulum Paciran Lamongan. This study 
applies the qualitative method with a case study model. Data collection techniques were 
conducted through observation, in-depth interviews, and documentation. The results show 
that the socio-religious approach is applied integratively in the planning, implementation, 
and evaluation of rice donation activities. These activities not only strengthen students' 

mailto:wardatulkaromah@iai-tabah.ac.id
mailto:saadi@uinsalatiga.ac.id


       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

110 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

empathy and social solidarity but also serve as an effective means of instilling the value of 
justice through equitable distribution and the value of amanah through responsible 
management and distribution of assistance. A supportive madrasah environment and the 
active involvement of teachers and students are the important factors succeeding the 
implementation of these values. The findings of this research can contribute to the 
development model of character education based on Islamic wasathiyah values in the 
madrasah environment. 
Keywords: 'Adalah, Amanah, Socio-Religious Approach, Character Education.  

 

 

PENDAHULUAN 
Fenomena individualisme dan krisis nilai, seperti enggan terlibat dalam kegiatan 

sosial, menutup diri, kurang empati, kompetisi yang berlebih, maraknya perundungan, 
hedonisme dan minimnya keterlibatan dalam kegiatan relegius di kalangan remaja menjadi 
tantangan besar dalam dunia pendidikan saat ini. Penurunan empati, rendahnya 
kepedulian sosial, dan dominasi budaya konsumtif menjadi ciri khas generasi muda 
modern. Hal ini sejalan dengan temuan dalam artikel “We Have Put Individualism Ahead of 
the Common Good for Too Long”, yang mengkritik dominasi individualisme atas 
kepentingan bersama dalam masyarakat Amerika Serikat.1 Di Indonesia, krisis karakter 
serupa juga terjadi, dengan remaja yang cenderung mengabaikan nilai-nilai sosial dan 
agama.2   

Sebagai respons terhadap fenomena tersebut, revitalisasi pendidikan karakter 
berbasis kearifan lokal dan nilai keislaman menjadi penting. Alhamuddin menunjukkan 
bahwa pendidikan karakter yang mengintegrasikan kearifan lokal Minangkabau dan nilai-
nilai Islam dapat membentuk karakter siswa yang berakhlak mulia.3 Demikian pula, 
integrasi nilai-nilai Islam dalam pendidikan karakter di pesantren terbukti efektif dalam 
membentuk perilaku sosial positif siswa.4 Selain itu, kebutuhan akan pendidikan 
transformatif yang menghubungkan ilmu, iman, dan amal semakin mendesak. Pendidikan 
semacam ini tidak hanya fokus pada aspek kognitif, tetapi juga pada pembentukan karakter 
dan spiritualitas siswa. Awaliyah menekankan pentingnya integrasi nilai-nilai Islam dalam 
pendidikan karakter untuk menghasilkan siswa yang mempunyai prinsip-prinsip mulia 
dan tangguh. Dengan demikian, pendekatan sosio-religius menjadi relevan untuk 
diterapkan dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia.5  

Meskipun berbagai teori pendidikan karakter telah dikembangkan, 
implementasinya dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia masih menghadapi 
tantangan. Teori-teori seperti Value Education Theory (Lickona) dan Character Education 
Theory (Lickona & Davidson) menekankan pentingnya pembentukan karakter melalui 
pendidikan. Namun, dalam praktiknya, penerapan teori-teori tersebut seringkali terbentur 
pada kurangnya konteks lokal dan relevansi dengan nilai-nilai budaya setempat. Yusuf 
menunjukkan bahwa pendidikan karakter berbasis kearifan lokal, seperti yang diterapkan 

                                                             
1 Richard. (2023). We Have Put Individualism Ahead of the Common Good for Too Long. How Government Can 
Help Americans Find the Common Good Again | TIME 
2 Hudi, Ilham. (2024). Krisis Moral dan Etika Pada Generasi Muda Indonesia. Jurnal Ilmu Pendidikan dan 
Psikologi, Volume 1 (2) 2024, pp 233-241, https://journal.pipuswina.com/index.php/jippsi/about 
3 Alhamuddin. (2022). Character Education Based on Minangkabau Local Wisdom. Hayula: Indonesian Journal 
of Multidisciplinary Islamic Studies. Vol.6, No.2, July2022 
4 Setiawan, Nanang. (2024). The Impact of Islamic Values and Local Wisdom on Students' Social Behavior: A 

Study at Pondok Pesantren Al-Fatimah, Bojonegoro. Indonesian Journal of Islamic Religion and Culture 
5 Awwaliyah, Ratna, Shofia. (2024). Integrating Islamic Values into School-Based Character Education. Bestari-
Jurnal studi Pendidikan Islam Vol. 21(2). DOI: https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.1136 

https://time.com/6269091/individualism-ahead-of-the-common-good-for-too-long/?utm_source=chatgpt.com
https://time.com/6269091/individualism-ahead-of-the-common-good-for-too-long/?utm_source=chatgpt.com
https://journal.pipuswina.com/index.php/jippsi/about
https://journal.iai-alfatimah.ac.id/index.php/ijirc/article/view/92?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.1136


       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

111 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

di Ternate, dapat meningkatkan efektivitas pendidikan karakter dengan melibatkan 
kolaborasi antara guru, orang tua, dan masyarakat. Namun, pendekatan ini belum banyak 
diadopsi secara luas dalam lembaga pendidikan Islam di Indonesia.6 Selain itu, kurangnya 
integrasi antara teori pendidikan karakter dengan praktik di lapangan menyebabkan nilai-
nilai seperti keadilan (‘adalah) dan tanggung jawab (amanah) sulit diaktualisasikan secara 
maksimal. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan yang mengintegrasikan teori 
pendidikan karakter dengan konteks lokal dan nilai-nilai keislaman. Pendekatan sosio-
religius yang menggabungkan aspek sosial dan religius dalam pendidikan karakter dapat 
menjadi solusi untuk menjembatani kesenjangan antara teori dan praktik tersebut. 
Implementasi pendekatan ini diharapkan dapat menghasilkan siswa yang tidak hanya 
cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan berakhlak mulia. 

MA Mazroatul Ulum adalah salah satu lembaga pendidikan Islam yang berada di 
wilayah Kecamatan Paciran Kabupaten Lamongan yang mempunyai visi “Terwujudnya 
Madrasah yang Islami, Integratif, Berprestasi, dan Berkemajuan”.7 Dengan adanya visi 
tersebut, madrasah ini telah banyak menorehkan prestasi baik akademik maupun non 
akademik, diantaranya adalah Juara 1 lomba tari nasional tahun 2020, juara 1 duta santri 
tahun 2024, juara harapan 1 olimpade PAI tingkat Jawa timur tahun 2025. Selain itu, 
madrasah ini konsisten mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dalam proses pembelajaran 
dan kegiatan kesiswaan. Hal ini menjadikan MA Mazroatul Ulum sebagai tempat yang tepat 
untuk mengkaji pendekatan sosio religius dalam pembentukan karakter siswa, khususnya 
dalam hal keadilan (‘adālah) dan tanggung jawab (amanah) dengan program bakti sosial 
rutin berupa kegiatan sedekah beras yang menjadi fokus penelitian ini. Keberadaan 
program ini memberikan peluang yang strategis untuk mengamati dan menganalisis 
implementasi nilai-nilai keislaman dalam aksi nyata siswa. dengan dukungan lingkungan 
sosial dan kultural yang kuat dikelilingi oleh komunitas yang aktif dalam kegiatan 
keagamaan dan sosial baik komunitas ormas NU maupun ormas Muhammadiyah. Konteks 
ini sangat mendukung pelaksanaan dan pengembangan pendekatan sosio religius dalam 
pendidikan.8  

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi pendekatan sosio-religius 
dalam kegiatan pembiasaan bakti sosial sedekah beras di MA Mazroatul Ulum Paciran 
Lamongan. Secara khusus, penelitian ini bertujuan untuk menggali proses aktualisasi nilai 
‘adalah (keadilan) dan amanah (tanggung jawab) melalui kegiatan tersebut. Selain itu, 
penelitian ini juga bertujuan untuk mengidentifikasi kontribusi pendekatan sosio-religius 
terhadap pembentukan karakter siswa dan memberikan rekomendasi praktis bagi lembaga 
pendidikan Islam lain yang ingin menerapkan kegiatan serupa.  

Melalui penelitian ini, diharapkan dapat diperoleh pemahaman yang lebih 
mendalam mengenai efektivitas pendekatan sosio-religius dalam pendidikan karakter di 
lembaga pendidikan Islam. Hasil penelitian ini juga diharapkan dapat menjadi referensi 
bagi pengembangan kurikulum dan program pendidikan karakter berbasis nilai-nilai 
keislaman dan kearifan lokal. Dengan demikian, penelitian ini memiliki kontribusi penting 
dalam upaya peningkatan kualitas pendidikan Islam di Indonesia. Pentingnya penelitian ini 
didasarkan pada fakta bahwa pendidikan karakter di Indonesia masih menghadapi 
berbagai tantangan, seperti menurunnya nilai-nilai sosial di kalangan remaja dan 
kurangnya integrasi antara teori dan praktik dalam pendidikan karakter. Selain itu, 

                                                             
6 Yusuf, Ramli. (2024). Integrating Local Wisdom in Character Education: A Collaborative Model for Teachers, 
Parents, and Communities. Al Ishlah: Jurnal Pendidikan, Vol.16 (3) (September, 2024) pp. 4226-4238, DOI: 
10.35445/alishlah-v16i3.5271 
7 Web Madrasah, Dokumen, diakses pada 16 Mei 2025. 
8 Istiqomah, Wakasis, Wawancara, 15 Mei 2025. 



       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

112 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

meskipun berbagai pendekatan telah dikembangkan, implementasinya dalam konteks 
pendidikan Islam di Indonesia masih terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini penting untuk 
mengisi kekosongan tersebut dengan mengkaji implementasi pendekatan sosio-religius 
dalam konteks nyata di MA Mazroatul Ulum Paciran Lamongan. Selain itu, penelitian ini 
juga penting untuk memberikan kontribusi terhadap pengembangan pendidikan karakter 
berbasis nilai-nilai keislaman dan kearifan lokal. Dengan menggali proses aktualisasi nilai 
‘adalah dan amanah melalui kegiatan sedekah beras. 

Pendekatan sosio-religius dalam pendidikan merupakan integrasi antara aspek 
sosial dan religius dalam proses pembelajaran. Ismail menyatakan bahwa pendidikan 
karakter religius menekankan pada nilai-nilai karakter Rasulullah Muhammad SAW, 
seperti shiddiq, amanah, tabligh, dan fathanah, yang diterapkan dalam lingkungan sekolah, 
keluarga, dan masyarakat. Pendekatan ini bertujuan untuk membentuk individu yang tidak 
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan berakhlak 
mulia.9 Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan sosio-religius menjadi penting untuk 
menanamkan nilai-nilai keislaman dalam kehidupan sosial peserta didik.  

Manifestasi dari pendekatan sosio-religius dapat dilihat dalam berbagai kegiatan 
yang mengintegrasikan nilai-nilai sosial dan religius. Ismail menyebutkan bahwa 
implementasi pendidikan karakter religius dilakukan melalui keteladanan, pembiasaan, 
dan penguatan nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari.10 Kegiatan seperti bakti 
sosial sedekah beras di MA Mazroatul Ulum Paciran Lamongan merupakan contoh konkret 
dari manifestasi pendekatan sosio-religius. Melalui kegiatan ini, siswa diajak untuk 
mengamalkan nilai-nilai keislaman dalam konteks sosial, seperti berbagi dengan sesama 
dan menjaga amanah.  

Nilai ‘adalah (keadilan) dan amanah (tanggung jawab) merupakan dua prinsip 
penting dalam ajaran Islam yang harus dimiliki oleh setiap individu. ‘Adalah dalam Islam 
berarti menempatkan segala sesuatu pada tempatnya dengan adil, tanpa diskriminasi. 
Sedangkan amanah berarti kepercayaan yang diberikan kepada seseorang untuk 
dilaksanakan dengan penuh tanggung jawab.11 Dalam konteks pendidikan, kedua nilai ini 
menjadi dasar dalam pembentukan karakter peserta didik. Buhori menyatakan, amanah 
dalam pendidikan Islam mencakup kewajiban untuk menjaga dan menunaikan tugas yang 
diberikan, baik dari Allah SWT maupun sesama manusia.12  

Manifestasi dari nilai ‘adalah dan amanah dalam pendidikan dapat dilihat dalam 
sikap dan perilaku peserta didik yang mencerminkan keadilan dan tanggung jawab. Buhori 
menjelaskan bahwa nilai amanah dalam pendidikan Islam mencakup tiga dimensi: 
hubungan dengan Allah, hubungan dengan sesama manusia, dan hubungan dengan diri 
sendiri. Dalam kegiatan bakti sosial sedekah beras, siswa diajak untuk mengamalkan nilai-
nilai tersebut melalui tindakan nyata, seperti membagikan beras kepada yang 
membutuhkan dengan adil dan penuh tanggung jawab.13 Hal ini sejalan dengan tujuan 
pendidikan karakter dalam Islam yang menekankan pada pembentukan akhlak mulia dan 
kepedulian sosial. 

Pendidikan karakter Islam merupakan proses pembelajaran yang bertujuan untuk 
membentuk individu yang memiliki akhlak mulia dan berprilaku sesuai dengan ajaran 

                                                             
9 Ismail. (2015). Pendidikan Karakter Berbasis Religius: Suatu Tinjauan Teoritis. Al-Qolam Volume 7 Nomor 1 
Juni 2015 
10 Ismail. Pendidikan Karakter Berbasis Religius: Suatu Tinjauan Teoritis. 
11 Ependi, Rustam. Nilai-nilai pendidikan Islam: integrasi konsep aqidah, akhlak, ibadah dan sosial dalam 
AlQuran, (Yogyakarta: Grup Penerbitan CV Budi Utama, 2021), 34. 
12 Buhori. (2014). Nilai – Nilai Pendidikan Amanah dalam Al-Qur’an. Madania: Jurnal Ilmu Keislaman. Vol. 4, 
No 2 (2014) 
13 Buhori. Nilai – Nilai Pendidikan Amanah dalam Al-Qur’an.  



       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

113 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

Islam. Pendidikan karakter dalam Islam mencakup pembentukan akidah, ibadah, dan 
muamalah yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam. Pendidikan ini tidak hanya fokus pada 
aspek kognitif, tetapi juga pada pembentukan sikap dan perilaku peserta didik.14 Dalam 
konteks ini, pendidikan karakter Islam menjadi penting untuk membentuk generasi yang 
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki karakter yang kuat dan 
berakhlak mulia.  

Manifestasi dari pendidikan karakter Islam dapat dilihat dalam berbagai kegiatan 
yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Pendidikan karakter 
Islam dapat diterapkan melalui keteladanan, pembiasaan, dan penguatan nilai-nilai agama 
dalam kehidupan sehari-hari.15 Kegiatan seperti bakti sosial sedekah beras di MA 
Mazroatul Ulum Paciran Lamongan merupakan contoh konkret dari manifestasi 
pendidikan karakter Islam. Melalui kegiatan ini, siswa diajak untuk mengamalkan nilai-
nilai Islam dalam konteks sosial, seperti berbagi dengan sesama dan menjaga amanah. Hal 
ini sejalan dengan tujuan pendidikan karakter dalam Islam yang menekankan pada 
pembentukan akhlak mulia dan kepedulian sosial. 

Penelitian tentang karakter religious telah dilakukan oleh Rokim membahas 
bagaimana MA Ma’arif 7 Banjarwati Paciran Lamongan mengembangkan karakter religius 
siswa melalui pendekatan berbasis pesantren dengan empat sikap tawasut, tasamuh, 
tawazun dan i’tidal. Pendekatan ini mencakup pembiasaan nilai-nilai tersebut dalam 
kehidupan sehari-hari siswa.16 Penelitian ini relevan dengan implementasi nilai ‘adalah 
akan tetapi berdeda dalam nilai amanah dalam kegiatan sosial seperti sedekah beras. 
Penelitian Rokim ini lebih makro (sistemik) dan religius-spiritual, sedangkan penelitian ini 
lebih mikro (kegiatan) dan sosio-religius dengan fokus pada dua nilai utama ‘adalah dan 
amanah.  Sejalan dengan hal tersebut, penelitian tentang pengembangan nilai pendidikan 
karakter siswa juga dilakukam oleh Dedy Prasetyo, Penelitian ini mengkaji implementasi 
prinsip At-Tawazun dalam pengembangan nilai pendidikan karakter di Madrasah Aliyah Al 
Azhar Banjarwati Paciran Lamongan. Pendekatan ini menekankan keseimbangan antara 
aspek spiritual dan sosial dalam membentuk karakter siswa.17 Penelitian tersebut sejalan 
dengan pendekatan sosio-religius dalam aktualisasi nilai ‘adalah dan amanah. Perbedaan 
penelitian ini dengan penelitian Dedy adalah terletak pada prinsip keagamaan (doktrinal) 
sedangkan penelitian ini menekankan aktualisasi nilai melalui praktik sosial sedekah beras 
di madrasah. Penelitian yang relevan dengan penelitian ini adalah penelitian oleh 
Nahdiyatul Husna, Penelitian ini menganalisis internalisasi nilai pendidikan agama Islam 
melalui kegiatan "Jum’at Shodaqoh" untuk membentuk sikap kepedulian sosial siswa.18 
Kegiatan ini serupa dengan sedekah beras sebagai bentuk aktualisasi nilai ‘adalah dan 

                                                             
14 Amanah, Siti, Nur. (2018). Pendidikan Karakter Perspektif Islam: Sebuah Solusi Internalisasi Etika Moral Membentuk Insan Kamil. 
Jurnal:Iaicirebon. 
15 Rahmadhani, Rizka, Amalia. (2022) Pendidikan Akhlak dan Pendidikan Islam di Raudhatul Athfal. Jurnal: 
Basicedu. DOI: https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i6.3943 
16 Rohim. (2024). Pengembangan Karakter Religius Siswa Melalui Sekolah Berbasis Pesantren di MA Ma’arif 7 
Banjarwati Paciran Lamongan. Jurnal: Akademika, Vol 18 No. 1(2024). 
DOI: https://doi.org/10.30736/adk.v18i1.2049   
17 Prasetyo, Dedy. (2016). Implementasi Prinsip At-Tawazun Perspektif Ahlus Sunnah Wal Jama'ah An 
Nahdiyah Dalam Pengembangan Nilai Pendidikan Karakter Siswa di Madrasah Aliyah Al Azhar Banjarwati 
Paciran Lamongan. Academia. https://doi.org/10.30736/AKADEMIKA.V10I2.18 
18 Husna, Nahdiyatul. (2022). Internalisasi Kegiatan “Jum’at Shodaqoh” dalam Membentuk Sikap Kepedulian 
Sosial Siswa MA Nahdlatul Ulama’ Kraksaan Probolinggo.  Jurnal: Muallim Vol. 4 No. 2 (2022). 
https://doi.org/10.35891/muallim.v4i2.3077  

 

https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i6.3943
https://doi.org/10.30736/adk.v18i1.2049
https://doi.org/10.30736/AKADEMIKA.V10I2.18
https://doi.org/10.35891/muallim.v4i2.3077


       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

114 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

amanah dalam konteks sosial dan meski penelitian ini sama-sama membahas kegiatan 
sosial di madrasah, fokus nilai dan pendekatan yang digunakan berbeda. 

 

METODE 
Metode penelitian ini dirancang untuk memberikan pemahaman yang mendalam 

mengenai bagaimana pendekatan sosio-religius diimplementasikan dalam kegiatan bakti 
sosial sedekah beras dan bagaimana nilai ‘adalah dan amanah diaktualisasikan dalam 
konteks pendidikan Islam di MA Mazroatul Ulum Paciran Lamongan. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan model studi kasus berbasis lapangan (field 
research). Penelitian ini bertujuan untuk memahami fenomena sosial secara mendalam 
melalui interaksi langsung dengan subjek penelitian di lokasi penelitian. Pendekatan ini 
memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan data yang kaya dan kontekstual mengenai 
implementasi pendekatan sosio-religius dalam kegiatan bakti sosial sedekah beras di MA 
Mazroatul Ulum Paciran Lamongan. 

Penelitian ini dilaksanakan di MA Mazroatul Ulum Paciran Lamongan, sebuah 
lembaga pendidikan Islam yang dikenal dengan program bakti sosial sedekah berasnya. 
Waktu penelitian disesuaikan dengan jadwal kegiatan bakti sosial tersebut untuk 
memastikan pengumpulan data yang relevan dan representatif. Sumber data utama dalam 
penelitian ini adalah: Pertama, informan kunci yakni kepala sekolah dalam hal ini melalui 
waka kesiswaan (Ibu Istiqomah), guru Pendidikan Agama Islam (Bapak Abdullah), dan 
siswa yang terlibat langsung dalam kegiatan bakti sosial sedekah beras (Ananda Eka dan 
Jalal). Kedua, dokumen dan arsip berupa rencana kegiatan, laporan kegiatan sebelumnya, 
dan dokumentasi lainnya yang berkaitan dengan pelaksanaan bakti sosial. Ketiga, 
observasi lapangan yakni melakukan pengamatan langsung terhadap pelaksanaan kegiatan 
bakti sosial sedekah beras yang dilaksanakan setiap hari kamis di lingkungan MA 
Mazroatul Ulum Paciran Lamongan.  

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi: Pertama, 
wawancara mendalam, dilakukan dengan informan kunci baik waka kesiswaan, guru PAI 
(Mapel Aqidah Akhlaq), dan Siswa untuk menggali informasi pelaksanaan program 
sedekah beras dan pemahaman mengenai implementasi pendekatan sosio-religius dan 
aktualisasi nilai ‘adalah dan amanah dalam kegiatan bakti sosial. Kedua, observasi 
partisipatif yakni peneliti terlibat langsung dalam kegiatan bakti sosial sedekah beras 
untuk mengamati proses dan interaksi yang terjadi. Dan ketiga, dokumentasi dengan 
melakukan pengumpulan dokumen dan arsip yang berkaitan dengan pelaksanaan kegiatan 
bakti sosial sebagai bahan analisis tambahan. Langkah-langkah analisis data dari berbagai 
sumber dilakukan dengan: reduksi data untuk menyaring dan memilih data yang relevan 
dengan fokus penelitian, kategorisasi yakni mengelompokkan data ke dalam tema-tema 
utama yang berkaitan dengan implementasi pendekatan sosio-religius dan nilai ‘adalah 
dan amanah, interpretasi yakni menafsirkan makna dari tema-tema yang muncul untuk 
memahami dampak dan efektivitas kegiatan bakti sosial dan verifikasi yakni memastikan 
keabsahan temuan melalui triangulasi data dan konfirmasi dengan informan. Dan untuk 
memastikan validitas dan reliabilitas data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi, 
yaitu membandingkan data yang diperoleh dari berbagai sumber dan metode. 
 

PEMBAHASAN 
1. Implementasi Sosio Relegius dalam Kegiatan Sedekah Beras  

Sebelum diungkapkan implementasi sosio relegius dalam kegiatan sedekah 
beras di MA Mazroatul Ulum Paciran Lamongan, terlebih dahulu dipaparkan tentang 
sedekah beras. Program bakti sosial yang rutin dilakukan oleh siswa-siswi MA 



       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

115 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

Mazroatul Ulum pada setiap hari kamis saat kegiatan apel pagi merupakan kegiatan 
yang dilatarbelakangi oleh Pembiasaan rutin dalam rangka pembentukan akhlak dan 
penanaman atau pengamalan ajaran agama perihal bersedekah. Kegiatan pembiasaan 
terintegrasi dua karakter penting yaitu karakter religius siswa disetiap hari kamis 
dengan pembiasaan shodaqoh beras sebanyak 2 ons sampai 1 kg dan karakter sosial 
dengan mentasyarufkan hasil sedekah beras yang dikemas menjadi sembako lalu 
disalurkan kepada warga atau masyarakat di lingkungan sekitar rumah atau daerah 
tempat tinggal peserta didik baik di wilayah kecamatan paciran maupun luar 
kecamatan yang dilakukan secara bergiliran setiap tiga bulan sekali. Adapun tujuan 
dari kegiatan ini adalah untuk membentuk karakter siswa, menanamkan pembiasaan 
sedekah dan meningkatkan kepedulian sesama. Dalam kegiatan tersebut pihak-pihak 
yang terlibat adalah Kepala Sekolah selaku penanggungjawab, guru PAI sebagai 
pendamping dan pengurus PK IPNU-IPPNU selaku pelaksana.19  

Pelaksanaan kegiatan sedekah beras ini secara teknis terlaksana setiap hari 
kamis pagi setelah melaksanakan apel pagi dan pembiasaan mengaji sebelum masuk 
ke kelas. Siswa-siswi mengumpulkan beras yang dibawa dari rumah kepada pengurus 
PK IPNU-IPPNU, kegiatan pembiasaan ini dilakukan selama tiga bulan atau 12 kali 
pertemuan, setelah itu hasil sedekah beras dijual, kemuadian hasil dari penjualan 
tersebut uangnya dibelikan sembako untuk keperluan baksos berupa beras, gula, mie 
sendok, kecap, teh kotak, tepung dan minyak. Pentasyarufan ini dengan sasaran 
masyarakat yang membutuhkan secara terjadwal. Dan kebiasaan ini dilakukan terus 
menerus dan berulang, sehingga dalam satu tahun ada empat kali kegiatan 
pentasyarufan hasil sedekah beras ke masyarakat.20 Hal ini sejalan dengan observasi 
yang dilakuakan oleh peneliti, bahwa siswa-siswi pada hari kamis padi mereka 
membawa plastik yang berisi beras yang mereka bawa dari rumah, pada saat selesai 
apael dan membaca doa, secara bergantian dengan barisan yang rapi dan kondusif, 
para siswa memasukkan beras yang dibawa pada keranjang yang telah disediakan oleh 
pengurus PK IPNU IPPNU.21  

Dampak positif adanya kegiatan bakti sosial sedekah beras ini dapat dilihat dari 
keberhasilan baksos yang dapat dinilai dari penerima manfaat, seperti peningkatan 
kualitas hidup, pemenuhan kebutuhan, atau peningkatan pengetahuan. Efektivitas 
baksos dapat kami ukur dari seberapa baik program mencapai tujuan yang telah 
ditetapkan, serta efisiensi penggunaan sumber daya di lingkungan sekitar dengan 
keterlibatan aktif para siswa dari setiap tahap kegiatan tersebut, mulai dari proses 
pengumpulan beras, menjual beras yang terkumpul dan membelanjakan hasil penjulan 
tersebut menjadi paket sembako sampai pada tahap pentasyarufan kerpada 
masyarakat yang berhak menerima. Kegiatan bakti sosial sedekah beras ini 
memberikan dampak positif terhadap pembentukan karakter siswa. Siswa 
menunjukkan peningkatan dalam sikap empati, tanggung jawab sosial, dan kesadaran 
akan pentingnya keadilan. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan berbasis nilai-nilai 
sosio-religius efektif dalam membentuk karakter yang sesuai dengan ajaran Islam.22  

Penelitian ini mengungkap bahwa implementasi pendekatan sosio-religius 
dalam kegiatan bakti sosial sedekah beras di MA Mazroatul Ulum Paciran Lamongan 
telah berhasil mengaktualisasikan sosio relegius dari kegiatan sedekah beras tersebut 
pada nilai ‘adalah (keadilan) dan amanah (tanggung jawab). Kegiatan ini tidak hanya 

                                                             
19 Istiqomah, wakasis, wawancara, 15 Mei 2025. 
20 Eka dan Jalal, siswa, wawancara, 15 Mei 2025. 
21 MA Mazroatul Ulum, Observasi, 15 Mei 2025. 
22 Abdullah, guru maple aqidah akhlaq, wawancara, 15 Mei 2025. 



       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

116 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

sebagai bentuk kepedulian sosial, tetapi juga sebagai sarana pendidikan karakter yang 
efektif bagi siswa. Melalui partisipasi aktif dalam kegiatan ini, siswa belajar untuk 
menegakkan keadilan sosial dan memegang amanah dalam membantu sesama. 
Implementasi pendekatan sosio-religius dalam kegiatan bakti sosial sedekah beras di 
MA Mazroatul Ulum Paciran Lamongan berhasil mengaktualisasikan nilai ‘adalah 
(keadilan) dan amanah (tanggung jawab). Hal ini sejalan dengan teori pendidikan nilai 
yang menekankan pentingnya internalisasi nilai-nilai moral dalam proses pendidikan 
untuk membentuk karakter siswa. Selain itu, pendekatan ini juga mendukung teori 
interaksionisme simbolik yang menekankan pentingnya interaksi sosial dalam 
membentuk pemahaman dan perilaku individu. 

2. Aktualisasi ‘Adalah dan Amanah dalam Konteks Pendidikan Islam 
Dalam praktiknya, nilai ‘adalah diwujudkan melalui distribusi beras yang 

merata kepada masyarakat yang membutuhkan, tanpa diskriminasi. Siswa dilibatkan 
dalam proses seleksi penerima bantuan berdasarkan kebutuhan, bukan berdasarkan 
kedekatan personal. Hal ini mencerminkan prinsip keadilan dalam Islam yang 
menekankan perlakuan yang setara terhadap semua individu. Nilai amanah diterapkan 
dengan melibatkan siswa dalam proses pengumpulan, pengelolaan, dan 
pendistribusian beras. Tanggung jawab yang diberikan kepada siswa tidak hanya 
sebatas tugas administratif, tetapi juga sebagai bentuk kepercayaan yang harus dijaga 
dengan integritas. Melalui pengalaman ini, siswa diajarkan untuk memegang amanah 
dalam setiap aspek kehidupan mereka.  

Guru sebagai pembina memiliki peran penting dalam membimbing siswa untuk 
memahami dan mengimplementasikan nilai-nilai ‘adalah dan amanah.23 Mereka tidak 
hanya memberikan arahan, tetapi juga menjadi teladan dalam menjalankan nilai-nilai 
tersebut. Pendekatan ini sejalan dengan strategi pendidikan Nabi Muhammad SAW 
yang menekankan pentingnya keteladanan dalam mendidik. Peningkatan partisipasi 
siswa mencerminkan keberhasilan implementasi pendekatan sosio-religius dalam 
pendidikan karakter. Hal ini menunjukkan bahwa siswa tidak hanya memahami nilai-
nilai ‘adalah dan amanah secara teori, tetapi juga mampu mengaplikasikannya dalam 
kehidupan sehari-hari. Keberhasilan ini sejalan dengan temuan bahwa pendidikan 
karakter berbasis nilai-nilai Islam dapat membentuk individu yang bertanggung jawab 
dan berintegritas.  

Temuan ini relevan dalam konteks pendidikan di Indonesia, di mana pendidikan 
karakter menjadi fokus utama dalam kurikulum. Pendekatan sosio-religius yang 
mengintegrasikan nilai-nilai Islam dapat menjadi model dalam membentuk karakter 
siswa yang sesuai dengan budaya dan nilai-nilai lokal. Hal ini juga mendukung upaya 
revitalisasi pendidikan karakter berbasis kearifan lokal dan nilai keislaman. Hasil 
penelitian ini memberikan implikasi penting bagi pengembangan pendidikan di 
Indonesia. Integrasi nilai-nilai ‘adalah dan amanah dalam kegiatan pembiasaan seperti 
bakti sosial sedekah beras dapat menjadi strategi efektif dalam pendidikan karakter. 
Penerapan pendekatan sosio-religius ini dapat diperluas ke lembaga pendidikan lain 
untuk menciptakan generasi yang berakhlak mulia dan bertanggung jawab sosial. 
Temuan ini memiliki implikasi penting dalam konteks pendidikan, khususnya dalam 
upaya revitalisasi pendidikan karakter berbasis kearifan lokal dan nilai keislaman. 
Kegiatan bakti sosial sedekah beras tidak hanya sebagai bentuk kepedulian sosial, 

                                                             
23 Wibowo, Adi. (2024). Construction of Education Based on Religious Moderation: Role of Islamic Education 
Leadership in Promoting Tolerance and Social Harmony. Jurnal IJMARS,  Vol. 2 No. 03 (2024). 
DOI: https://doi.org/10.59653/ijmars.v2i03.995 

 

https://risetpress.com/index.php/ijmars/issue/view/33
https://doi.org/10.59653/ijmars.v2i03.995


       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

117 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

tetapi juga sebagai sarana efektif dalam membentuk karakter siswa yang berlandaskan 
pada nilai-nilai Islam. Dengan demikian, integrasi nilai ‘adalah dan amanah dalam 
kegiatan tersebut dapat menjadi model dalam pendidikan karakter yang berbasis pada 
nilai-nilai religius. Studi ini sejalan dengan penelitian sebelumnya yang menunjukkan 
bahwa pendekatan pendidikan berbasis nilai dapat meningkatkan pemahaman dan 
penerapan nilai-nilai moral oleh siswa. Jasminto dan Rofi’ah menemukan bahwa 
integrasi pedagogi kritis dalam pendidikan agama dapat membentuk perspektif siswa 
tentang perdamaian, keadilan, dan hak asasi manusia.24 Selain itu, Wibowo 
menunjukkan bahwa pendidikan berbasis wasathiyah efektif dalam mempromosikan 
toleransi dan harmoni sosial di masyarakat.25   

Secara keseluruhan, penelitian ini menunjukkan bahwa implementasi 
pendekatan sosio-religius dalam kegiatan bakti sosial sedekah beras dapat efektif 
dalam mengaktualisasikan nilai ‘adalah dan amanah, serta membentuk karakter siswa 
yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam. Temuan ini penting sebagai dasar untuk 
pengembangan model pendidikan karakter berbasis nilai-nilai religius yang dapat 
diterapkan di berbagai lembaga pendidikan. 

 

KESIMPULAN 
Penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan sosio-religius dapat 

diimplementasikan secara efektif dalam kegiatan pembiasaan di lingkungan pendidikan 
Islam, khususnya melalui kegiatan bakti sosial sedekah beras. Aktualisasi nilai ‘adalah 
(keadilan) dan amanah (tanggung jawab) yang terintegrasi dalam kegiatan tersebut 
mampu membentuk karakter siswa yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam dan sosial. 
Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan karakter berbasis nilai religius bukan sekadar 
teori normatif, tetapi dapat diwujudkan melalui praktik nyata yang kontekstual dengan 
kebutuhan dan budaya lokal. Dengan demikian, model pendidikan yang menggabungkan 
iman, ilmu, dan amal ini memberikan kontribusi terhadap perbaikan kualitas pendidikan 
berbasis nilai dalam skala yang lebih luas.  

Penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi bidang pendidikan Islam dan 
pendidikan karakter secara umum, terutama dalam menjawab tantangan globalisasi dan 
meningkatnya individualisme di kalangan remaja. Melalui pengintegrasian pendekatan 
sosio-religius dalam kegiatan pembiasaan, artikel ini memperluas pemahaman tentang 
bagaimana pendidikan tidak hanya mentransfer pengetahuan, tetapi juga 
mentransformasikan kepribadian siswa. Selain itu, penelitian ini mengisi kekosongan 
dalam literatur terkait praktik pendidikan karakter Islam yang berbasis aksi sosial nyata, 
sehingga memperkaya diskursus akademik dan kebijakan pendidikan yang berorientasi 
pada pembentukan karakter integral.  

Berdasarkan hasil dan temuan penelitian ini, direkomendasikan agar lembaga-
lembaga pendidikan Islam lainnya mengadopsi pendekatan serupa dengan menyesuaikan 
konteks sosial dan budaya setempat. Pemerintah dan pengambil kebijakan pendidikan juga 
disarankan untuk mendukung program pembiasaan berbasis nilai religius sebagai bagian 
dari kurikulum pendidikan karakter nasional. Untuk penelitian selanjutnya, disarankan 
dilakukan studi komparatif di beberapa lembaga pendidikan dengan konteks yang berbeda, 

                                                             
24 Jasminto. (2024). Critical Pedagogy In Religious Education: Shaping Perspectives On Peace, Justice, And 
Human Rights. Jurnal: Urwatul Wutsqo, Vol 13 No 1(2024). 
DOI: https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13i1.1515 
25 Wibowo, Construction of Education Based on Religious Moderation: Role of Islamic Education Leadership in 
Promoting Tolerance and Social Harmony.  

 

https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13i1.1515


       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

118 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

serta penelitian longitudinal untuk mengukur dampak jangka panjang dari pendekatan 
sosio-religius terhadap perkembangan karakter siswa secara berkelanjutan 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Alhamuddin. "Character Education Based on Minangkabau Local Wisdom." Hayula: 

Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies 6, no. 2 (July 2022). 
Amanah, Siti Nur. Pendidikan Karakter Perspektif Islam: Sebuah Solusi Internalisasi Etika 

Moral Membentuk Insan Kamil. Cirebon: IAI Cirebon, 2018. 
Amin, Moh Nasrul, Muhammad Nashihin, and Mukh Nursikin. "Peningkatkan Karakter 

Religius Siswa Melalui Internalisasi Nilai dalam Kegiatan Keagamaan dan Sosial." 
Madinah: Jurnal Studi Islam 11, no. 2 (December 10, 2024): 295–312. Accessed 
December 9, 2025. http://ejournal.iai-tabah.ac.id/madinah/article/view/2950 

Awwaliyah, Ratna Shofia. "Integrating Islamic Values into School-Based Character 
Education." Bestari: Jurnal Studi Pendidikan Islam 21, no. 2 (2024). 
https://doi.org/10.36667/bestari.v21i2.1136 

Buhori. "Nilai–Nilai Pendidikan Amanah dalam Al-Qur’an." Madania: Jurnal Ilmu Keislaman 
4, no. 2 (2014). 

Ependi, Rustam. Nilai-Nilai Pendidikan Islam: Integrasi Konsep Aqidah, Akhlak, Ibadah dan 
Sosial dalam Al-Quran. Yogyakarta: Grup Penerbitan CV Budi Utama, 2021. 

Hudi, Ilham. "Krisis Moral dan Etika pada Generasi Muda Indonesia." Jurnal Ilmu 
Pendidikan dan Psikologi 1, no. 2 (2024): 233–241. 
https://journal.pipuswina.com/index.php/jippsi/about 

Husna, Nahdiyatul. "Internalisasi Kegiatan 'Jum’at Shodaqoh' dalam Membentuk Sikap 
Kepedulian Sosial Siswa MA Nahdlatul Ulama’ Kraksaan Probolinggo." Muallim 4, no. 
2 (2022). https://doi.org/10.35891/muallim.v4i2.3077 

Ismail. "Pendidikan Karakter Berbasis Religius: Suatu Tinjauan Teoritis." Al-Qolam 7, no. 1 
(June 2015). 

Jasminto. "Critical Pedagogy in Religious Education: Shaping Perspectives on Peace, Justice, 
and Human Rights." Urwatul Wutsqo 13, no. 1 (2024). 
https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13i1.1515 

Prasetyo, Dedy. "Implementasi Prinsip At-Tawazun Perspektif Ahlus Sunnah Wal Jama'ah 
An Nahdiyah dalam Pengembangan Nilai Pendidikan Karakter Siswa di Madrasah 
Aliyah Al Azhar Banjarwati Paciran Lamongan." Academia, 2016. 
https://doi.org/10.30736/AKADEMIKA.V10I2.18 

"Profil Madrasah." Dokumen MA Mazroatul Ulum Paciran. Diakses 18 Mei 2025. 
Rahmadhani, Rizka Amalia. "Pendidikan Akhlak dan Pendidikan Islam di Raudhatul Athfal." 

Basicedu (2022). https://doi.org/10.31004/basicedu.v6i6.3943 
Richard. "We Have Put Individualism Ahead of the Common Good for Too Long. How 

Government Can Help Americans Find the Common Good Again." TIME, 2023. 
Rohim. "Pengembangan Karakter Religius Siswa Melalui Sekolah Berbasis Pesantren di MA 

Ma’arif 7 Banjarwati Paciran Lamongan." Akademika 18, no. 1 (2024). 
https://doi.org/10.30736/adk.v18i1.2049. 

Romli, Anang, and Muhammad Nashihin. "Urgensi Teori Sosiologi dalam Pengembangan 
Pendidikan Agama Islam." Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 1 
(December 20, 2024): 11–26. Accessed December 9, 2025. https://ejournal.iai-
tabah.ac.id/Darajat/article/view/2775. 

Setiawan, Nanang. "The Impact of Islamic Values and Local Wisdom on Students' Social 
Behavior: A Study at Pondok Pesantren Al-Fatimah, Bojonegoro." Indonesian Journal 
of Islamic Religion and Culture, 2024. 



       
 
 

ISSN 2620-9985 (Printed), 2656-5595 (Online) 
Link https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Darajat 

119 Implementasi Pendekatan Sosio Religius. | Wardatul Karomah et al 

Darajat.jpai, Volume 8, Nomor 2, Desember 2025 

Wibowo, Adi. "Construction of Education Based on Religious Moderation: Role of Islamic 
Education Leadership in Promoting Tolerance and Social Harmony." IJMARS 2, no. 
03 (2024). https://doi.org/10.59653/ijmars.v2i03.995. 

Yusuf, Ramli. "Integrating Local Wisdom in Character Education: A Collaborative Model for 
Teachers, Parents, and Communities." Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan 16, no. 3 
(September 2024): 4226–4238. https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i3.5271 

  


