
Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   
ISSN :  2621-4881 (Printed),: 2656-8543 (Online)   
https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara 

Volume 06,      
Nomor 2, 
Desember 
2022           

 

149 Avif Alfiyah dan Intiha’ul Khiyaroh 
Teori Mujadalah Dalam... . 

 

ALAMTARA.JSI by IAI TABAH is licensed under a Creative 
CommonsAttribution- NonCommercial 4.0 International License 
 

Naskah masuk Direvisi Diterbitkan 

28 Oktober 2022 15 Nopember 2022 28 Desember 2022 

DOI : https://doi.org/10.58518/alamtara.v6i2.1154 
 

TEORI MUJADALAH DALAM AL-QUR’AN : PENERAPAN METODE 
JIDAL (DEBAT) DALAM KONSEP DAKWAH 

 
Avif Alfiyah 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 
Email : avifalfiyah@iai-tabah.ac.id 

 
Intiha’ul Khiyaroh 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 
Email : intihaulkhiyaroh@iai-tabah.ac.id 

 
Abstrak: Metode Al Mujadalah (jidal) adalah metode debat, bertukar pikiran, berdialog. 
Metode ini sesuai dengan kondisi peserta didik yang tentunya memiliki cara dan 
kapasitas berpikir yang beragam satu sama lain. Menggunakan metode yang bervariasi 
namun sesuai dengan kondisi dan kebutuhan tentu dapat memberikan pengaruh yang 
sangat besar dalam mengokohkan pengetahuan, membangkitkan pemahaman, 
menggerakan kecerdasan, menerima nasehat dan membangkitkan perhatian orang yang 
mendengar. Kajian dalam artikel ini berdasarkan studi terhadap beberapa literatur. 
Tulisan ini juga akan membahas bagaimana peran mujadalah dalam konsep dakwah. 
Kata kunci : mujadalah, dakwah, dan al-Qur’an 
 
Abstract: Al Mujadalah method (jidal) is a method of debate, exchanging ideas, dialogue. This 
method is in accordance with the conditions of students who certainly have different ways and 
capacities of thinking from each other. Using a variety of methods but in accordance with 
conditions and needs can certainly have a very big influence in strengthening knowledge, 
generating understanding, moving intelligence, receiving advice and arousing the attention of 
those who hear it. The study in this article is based on a study of several literatures. This paper 
will also discuss how the role of muj is in the concept of da'wah. 
Keywords : mujadalah, da’wah, and al-Qur’an. 
 
 

PENDAHULUAN  
Al-Qur’an adalah kalam Allah SWT yang didalamnya tersimpan makna-makna 

yang berharga dan tersembunyi yang mesti dijadikan sebagai tuntunan dan pedoman 
hidup bagi manusia. Oleh karena itu, dibutuhkan suatu media untuk dapat memahami 
maknanya. Dalam hal ini penafsiran terhadap ayat Al-Qur’an yang dilakukan oleh Para 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:avifalfiyah@iai-tabah.ac.id


Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   
ISSN :  2621-4881 (Printed),: 2656-8543 (Online)   
https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara 

Volume 06,      
Nomor 2, 
Desember 
2022           

 

150 Avif Alfiyah dan Intiha’ul Khiyaroh 
Teori Mujadalah Dalam... . 

 

Ulama’ mufassirin merupakan salah satu cara untuk memahaminya, sehingga isi dari Al-
Qur’an dapat dipahami dan diamalkan oleh umat manusia.  

Dakwah adalah suatu kegiatan pembinaan keagamaan yang mengajak, 
mengarahkan pengamalan keagamaan sekelompok orang untuk melaksanakan segala 
perintah Allah SWT dan meninggalkan segala larangannya. Kegiatan ini sudah tumbuh 
sejak Nabi Muhammad SAW diutus Allah menjadi rasul di muka bumi, jika dilihat dari 
pelaksanaannya tidak ada hentihentinya di dalam masyarakat muslim. Dari perjalanan 
dakwah tersebut, telah mampu menciptakan manusia-manusia yang beriman dan 
beramal saleh, bertakwa serta berilmu pengetahuan. Hal ini merupakan bukti bahwa 
peranannya cukup kuat dalam rangka meningkatkan pembinaan keagamaan dan 
memberikan pengaruh yang bersar dalam mengatur sikap kehidupan manusia. 

Oleh karena itu, tulisan ini mencoba membahas tentang teori Mujadalah dalam 
Al-Qur’an, diantaranya berisi perdebatan Orang kafir terhadap Allah dan Ayat-ayatnya. 
Hal yang akan dibahas disini nanti juga akan menyinggung tentang ayat yang berisi 
tentang kehancuran kaum terdahulu akibat kegemaran mereka memperdebatkan Allah 
dan Ayat-ayatnya. 

 
PEMBAHASAN 
1. Pengertian Mujadalah 

Secara Etimologi, kata “Mujadalah” diambil dari kata ”Jadala” yang bermakna 
melilit. Apabila kata Jadala ini ditambah dengan huruf alif pada huruf jim yang mengikuti 
wazan Fa’ala, Jadala dapat bermakna berdebat dan Mujadalah adalah perdebatan. 
Sebagaian ulama’ mengartikan kata Jadala sebagai menarik tali dan mengikatnya guna 
menguatkan sesuatu. Jadi dalam kata lain, orang lain yang berdebat bagaikan menarik 
tali dengan ucapan yang meyakinkan lawannya dengan menguatkan pendapatnya 
melalui argumentasi yang disampaikan.1 

Menurut Imam Ghazali dalam kitabnya Ihya’ Ulum al-din menegaskan agar orang-
orang yang melakukan tukar fikiran itu tidak beranggapan bahwa yang satu sebagai 
lawan bagi yang lainnya, tetapi mereka harus menganggap bahwa peserta mujadalah 
atau diskusi itu sebagai kawan yang saling tolong-menolong dalam mencapai 
kebenaran.2 

Sedangkan menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) memberikan defini 
bahwa debat adalah pembahasan dan pertukaran pendapat mengenai sesuatu hal 
dengan saling memberi alasan untuk mempertahankan pendapat masing-masing. Jadi, 
berdebat adalah bertukar pikiran tentang suatu hal dengan saling memberi alasan untuk 
mempertahankan argumen masing-masing. 

Secara garis besar, Jadala terdiri dari dua macam, yaitu buruk dan baik. Buruk jika 
disampaikan secara kasar, mengandung amarah dan bahkan mengundang amarah 
lawan dengan menampilkan dalil-dalil yang yang tidak benar sehingga memunculkan 
masalah baru yang bisa jadi lebih besar dari pada masalah sebelumnya. Disebut baik jika 
disampaikan dengan baik dan sopan serta menggunakan dalil atau argumen yang tepat 

                                                           
1 ‘Ulum At-Tafsir, Madrasah Diniyah Tarbiyatut Tholabah Kranji Paciran Lamongan, 1998. 22. 
2 Hamzah Ya’qub, Publistik Islam Teknik Dakwah Leadership, (Bandung: Diponegoro, 1992), Cet. Ke-1 147. 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara


Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   
ISSN :  2621-4881 (Printed),: 2656-8543 (Online)   
https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara 

Volume 06,      
Nomor 2, 
Desember 
2022           

 

151 Avif Alfiyah dan Intiha’ul Khiyaroh 
Teori Mujadalah Dalam... . 

 

sehingga mampu diterima lawan bahkan dapat membungkam lawan agar tidak 
melakukan perdebatan lagi.3 

Mujadalah adalah metode dakwah Islam yang dilakukan dengan cara yang baik. 
Metode ini bisa digunakan untuk memberikan nasihat, mengemukakan pendapat, dan 
menyampaikan pokok ajaran Islam kepada umat. 
2. Ayat Mujadalah dalam Al-Qur’an 

Berikut adalah tabel mengenai ayat jadal dalam Al Qur`an:4 

No Kata Surat dan Ayat 

 An Nisa` 109 جادلتم 1

 Huud 32 جادلتنا 2

 Ghafir 5 جادلو 3

 Al Hajj 68 جادلوك 4

 تجادل 5
An Nisa` 107 

An Nahl 111 

 Al Mujadalah 1 تجادلك 6

 Al Ankabut 46 تحادلوا 7

 AL A`raf 71 اتجادلوننى 8

 يجادل 9

An Nisa` 109 

Al Kahfi 56 

Al Hajj 3 dan 8 

Luqman 20 

Ghafir 4 

 Huud 74 يجادلنا 10

 Al An`am 121 ليجادلوكم 11

 يجادلون 12

Ar Ra`d 13 

Ghafir 35, 56 dan 69 

As Syuraa 35 

 يجادلونك 13
Al An`am 25 

Al Anfal 6 

 An Nahl 125 جادلهم 14

 جدلا 15
Al Kahfi 54 

Az Zuhruf 58 

 Al Baqarah 197 جدال 16

 Huud 32 جدالنا 17

 
3. Macam-macam Mujadalah dalam Al-Qur’an 

a) Menyebutkan ayat-ayat kauniyah (tanda bahwa Allah itu ada) yang disertai 
perintah melakukan perhatian dan pemikiran untuk dijadikan dalil bagi penetapan 
dasar aqidah, seperti ketauhidan Allah dalam uluhiyah nya dan keimanan kepada 

                                                           
3 Zulfan Nabrisah, Mujadalah dalam al-qur’an, (Surabaya: UINSA, 2014), 36 PDF ONLINE 
4 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu`jam Mufahras li Alfadh Al Qur`an al Kariim, (t.k: Mathbaqah Daar al 
Kutub al Mishri: 1364), 165. 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara


Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   
ISSN :  2621-4881 (Printed),: 2656-8543 (Online)   
https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara 

Volume 06,      
Nomor 2, 
Desember 
2022           

 

152 Avif Alfiyah dan Intiha’ul Khiyaroh 
Teori Mujadalah Dalam... . 

 

malikat-malaikat, kitab-kitab, rasul-rasulNya dan hari akhir. Perdebatan semacam 
ini banyak diungkap dalam al-Qur’an.5 Misalnya: QS Al-Baqoroh ayat 21-22 , dan 
QS. Al-Baqoroh ayat 163-164. 

b) Membantah pendapat para penantang dan lawan, serta mematahkan argumentasi 
mereka. Perdebatan semacam ini mempunyai beberapa bentuk:6 

c) Membungkam lawan bicara dengan mengajukan pertanyaan tentang hal yang telah 
diakui dan diterima baik oleh akal, agar ia mengakui apa yang tadinya ia ingkari, 
seperti penggunaan dalil dengan makhluk untuk menetapkan adanya Khaliq. 
Misalnya: QS At-Tur ayat 35-43. 

d) Mengambil dalil dengan Mabda’ (asal mula kejadian) untuk menetapkan Ma’ad (hari 
kebangkitan). Misalnya: QS. Qaf ayat 15, QS. Al-Qiyamah ayat 36-40, dan QS. At-
Tariq ayat 5-8 

e) Membatalkan pendapat lawan dengan membuktikan (kebenaran) kebalikannya, 
seperti: QS. Al-An’am ayat 91 

f) Menghimpun dan memerinci, yakni menghimpun beberapa sifat dan menerangkan 
bahwa sifat-sifat tersebut bukanlah ‘Illah, alasan hukum, seperti dalam QS. Al-
An’am ayat 143-144 

g) Membungkam lawan dan mematahkan hujjahnya dengan menjelaskan bahwa 
pendapat yang dikemukakannya itu menimbulkan suatu pendapat yang tidak 
diakui oleh siapapun. Misalnya dalam QS. Al-An’am ayat 100-1017 

 
4. Mujadalah dalam konsep dakwah 

Dakwah adalah menegaskan atau membela, baik terhadap yang benar ataupun 
yang salah, yang positif ataupun yang negatif. Pendapat lain mengatakan dakwah adalah 
usaha atau aktivitas dengan lisan, tulisan dan lainnya yang bersifat menyeru, mengajak, 
memanggil manusia untuk beriman dan menaati Allah sesuai dengan garis-garis akidah 
dan syariat serta akhlak islamiyah. Maka dapat disimpulkan bahwa dakwah Islam 
adalah satu cara mempengaruhi pemikiran manusia kepada yang baik.8 

Metode dakwah secara garis besar ditunjukkan dalam al-Quran surat an-Nahl 
ayat 125: 

 هُوَ اعَْلَمُ بمَِنْ ضَلَّ عَنْ سَبيِْلِه   ادُْعُ الِٰى سَبيِْلِ رَب كَِ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ باِلَّتِيْ هِيَ احَْسَنُُۗ انَِّ رَبَّكَ 

 وَهُوَ اعَْلَمُ بِالْمُهْتدَِيْنَ 
Artinya: Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan pelajaran yang 
baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu Dialah yang 
lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang lebih 
mengetahui orangorang yang mendapat petunjuk.  
 
 

                                                           
5 Ibid., 38.  
6 Abdul Kadir  Munsyi, Metode Diskusi Dalam Dakwah, (Surabaya : Al-Ikhlas, 1981), 25. 
7 Manna’ Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, (Jakarta: PT Pustaka Litera AntarNusa, 2006), 433-434 
8 Intihaul Khiyaroh dan Avif Alfiyah, Praktik Dakwah islam di Media Digital dan Pengaruhnya, dalam jurnal 
Alamtara; Jurnal KPI Vol. 6 No. 1 Juni 2022, 61. 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara


Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   
ISSN :  2621-4881 (Printed),: 2656-8543 (Online)   
https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara 

Volume 06,      
Nomor 2, 
Desember 
2022           

 

153 Avif Alfiyah dan Intiha’ul Khiyaroh 
Teori Mujadalah Dalam... . 

 

Berdasarkan ayat tersebut, bahwa metode atau dakwah meliputi tiga cakupan:  
a. al-Hikmah Kata hikmah dalam al-Quran disebutkan sebanyak 20 kali baik dalam 

bentuk nakirah maupun ma’rifat bentuk masdhar-nya adalah hukuman yang 
diartikan mencegah. Jika dikaitkan dengan dakwah maka berarti menghindari hal-hal 
yang kurang relevan dalam tugas melaksanakan dakwah.9 
al-Hikmah diartikan pula sebagai al-add (keadilan), al-haq (kebenaran), al-hil 
(ketabahan), al-ilmi (pengetahuan) dan annubuwwah.10 al-Hikmah termanifestasikan 
kedalam 4 hal: kecakapan menajerial, kecermatan, kejernihan dan ketajaman pikiran. 
Jadi sebagai metode dakwah, al-hikmah diartikan bijaksana, akal budi yang mulia, 
dada yang lapang, hati yang bersih, menarik perhatian orang kepada agama dan 
Tuhan. Jadi dapat dikatakan bahwa hikmah adalah penentu sukses tidaknya dakwah. 
Dalam menghadapi mad’u yang beragam tingkat pendidikan, strata sosial dan latar 
belakang budaya, para dai memerlukan hikmah. Dai tidak boleh hanya sekedar 
menyampaikan ajaran agama tanpa mengamalkannya. Seharusnya dai-lah orang 
pertama mengamalkan apa yang diucapkannya. Dia menjadi contoh utama bagi 
masyarakatnya, jadi hikmah itu, bekal dai menuju sukses.  

b. al-Mauidzati al-Hasanah Secara bahasa al-mauidzati al-hasanah terdiri dari dua kata, 
mau’izhah dan hasanah. Mau’izhah berarti nasehat, bimbingan, pendidikan dan 
peringatan.11 Hasanah artinya kebaikan. Maka dapat diartikan sebagai ungkapan 
yang mengandung unsur bimbingan, pendidikan dan peringatan, pengajaran, kisah-
kisah, berita gembira, peringatan, pesan-pesan positif yang bisa dijadikan pedoman 
dalam kehidupan agar mendapat keselamtan dunia dan akhirat. Menurut Abdul 
Hamid, al-mau’izhah al-hasanah merupakan salah satu manhaj (metode) dalam 
dakwah untuk mengajak ke jalan Allah dengan memberikan nasehat atau 
membimbing dengan lemah lembut agar mereka mau berbuat baik.12 Dengan 
demikian, mau’izhah hasanah diklasifikasikan dalam beberapa bentuk; (1) nasehat 
atau petuah, (2) bimbingan, pengajaran (pendidikan), (3) kisah-kisah, (4) kabar 
gembira dan peringatan, (5) Wasiat. 

c. al-Mujadalah bi al-lati Hiya Ahsan Berbantah dengan baik yaitu dengan jalan yang 
sebaik-baiknya dalam ber-mujadalah, antara lain dengan perkataan yang lunak, lemah 
lembut, tidak dengan ucapan yang kasar, dengan demikian al-mujadalah adalah 
merupakan tukar pendapat yang dilakukan dua belah pihak secara sinergis, yang 
tidak melahirkan permusuhan dengan tujuan agar memberikan argumentasi dan 
bukti yang kuat. Para sahabat merumuskan suatu pola tabligh dengan konsep 
“khatibu an-nisa ‘ala qodri uqulihim” (berbicara atau bertablighlah kalian kepada 
manusia menurut kadar kemampuan mereka).13 

                                                           
9 Harjani Hefni, dkk., Metode Dakwah, (Jakarta: Kencana, 2003),  8. 
10 Ibid,. 10. 
11 Lois Ma’luf, Munjid fi al-Lughah Waa’lam, (Beirut: Dar Fikr, 1986), 907. 
12 Abdul Hamid al-Bilalai, Fiqh al-Dakwah, (Kuwait: Dar al-Dakwah, 1989), 16. 
13  Ibid 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara


Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   
ISSN :  2621-4881 (Printed),: 2656-8543 (Online)   
https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara 

Volume 06,      
Nomor 2, 
Desember 
2022           

 

154 Avif Alfiyah dan Intiha’ul Khiyaroh 
Teori Mujadalah Dalam... . 

 

Mujadalah atau diskusi atau debat juga mempunyai tujuan tersendiri, yakni 
mendapatkan suatu pengertian, kesepakatan dan keputusan bersama mengenai suatu 
masalah, hal tersebut diarahkan untuk memecahkan suatu masalah.  

Tujuan dan penerapan mujadalah adalah mencapai kemufakatan dalam suatu 
masalah yang perlu dipecahkan secara bersama. Disamping itu juga, mujadalah juga 
bertujuan menyampaikan ide tertentu dan menyajikan suatu materi untuk bisa dibahas 
dan dibicarakan bersama. Dengan adanya mujadalah, pihak penerima pesan bersifat 
kritis dalam menerima pesan, sehingga proses penyajiannya yang dilakukan dengan adu 
argumentasi dan dalil logika yang sistematis.14 

Dan demikian, diskusi bertujuan menumbuhkan keberanian mengeluarkan 
pendapat, melatih berfikir sendiri dan memupuk rasa toleransi dan dituntut terlebih 
dahulu menghargai pendapat orang lain.15 
5. Metode dan Teknik Mujadalah 

a. Mempersiapkan pendirian dan menyampaikan dengan perkataan yang sebaik-
baiknya dan tidak berlebihan. Menjauhkan terjadinya perdebatan yang sengit itu 
lebih baik dari pada ia turut terlibat di dalamnya. 

b. Berkhidmat dalam memberikan jawaban atas pertanyan-pertanyaan adalah suatu 
tindakan yang bijaksana, demikian pula jawaban yang ringkas lagi padat yang 
disertai dengan teknik-teknik tertentu yang tajam. 

c. Tidak mencampuri sesuatu yang bukan bidang spesialisasi anggota diskusi. 
Sekiranya terpaksa harus mencampurinya, maka perkataan hendaknya 
disesuaikan serta disertai dengan isyarat atau penjelasan bahwa anda belum 
mempelajarinya secara detail dan mendalam. 

d. Lemah lembut dan berhati-hati, yakni menaruh perhatian dan mendengarkan 
sungguh-sungguh dalam sebuah diskusi agar informasi informasi yang 
dikemukakan dalam forum diskusi tersebut menjadi pelajaran bagi anggota 
diskusi, bahkan seseorang dapat mengambil faedah dari hal tersebut. 

e. Berbudi yang baik, seperti: tidak memutus pembicaraan orang yang sedang 
berbicara, menyebutkan nama orang dengan sebutan yang sebaik- baiknya dan 
tidak membeda-badakan antara satu dengan yang lainnya. 

f. Kesimpulan dalam diskusi (mujadalah) hendaknya berkecenderungan 
memperoleh hasil yang dilakukan dengan tingkatan yang paling utama. Jika 
melihat pembahasan atau penelitian menuju ke arah tersebut, memang hal itulah 
yang dikehendaki. 

6. Tujuan Mujadalah 
Tujuan mujadalah pada khususnya ialah; Pertama,  berusaha untuk 

menghindarkan berbagai malapetaka yang akan menimpa pada seseorang atau kaum 
tertentu Keuda, Diharapkan dapat menyadarkan hati membangunkan jiwa dan 
menerangi akal pikiran, ini merupakan penolakan bagi orang yang enggan melakukan 
perdebatan dalam agama, dan Ketiga, Untuk menangkal dan menolak dengan cara-cara 
yang paling baik terhadap orang-orang menentang dan melawan dakwah, terutama 

                                                           
14 Ibid.,   
15 Ibid., 111 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara


Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam   
ISSN :  2621-4881 (Printed),: 2656-8543 (Online)   
https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara 

Volume 06,      
Nomor 2, 
Desember 
2022           

 

155 Avif Alfiyah dan Intiha’ul Khiyaroh 
Teori Mujadalah Dalam... . 

 

ketika berhadapan dengan lawan-lawan yang menggunakan cara-cara kebatilan untuk 
mematahkan dan menghancurkan dakwah. 
 
PENUTUP 

Kata “Mujadalah” diambil dari kata ”Jadala” yang bermakna melilit. Apabila kata 
Jadala ini ditambah dengan huruf alif pada huruf jim yang mengikuti wazan Fa’ala, Jadala 
dapat bermakna berdebat dan Mujadalah adalah perdebatan. Sebagaian ulama’ 
mengartikan kata Jadala sebagai menarik tali dan mengikatnya guna menguatkan 
sesuatu. 

Secara garis besar, Jadala terdiri dari dua macam, yaitu buruk dan baik. Buruk jika 
disampaikan secara kasar, mengandung amarah dan bahkan mengundang amarah 
lawan dengan menampilkan dalil-dalil yang yang tidak benar sehingga memunculkan 
masalah baru yang bisa jadi lebih besar dari pada masalah sebelumnya. Disebut baik jika 
disampaikan dengan baik dan sopan serta menggunakan dalil atau argumen yang tepat 
sehingga mampu diterima lawan bahkan dapat membungkam lawan agar tidak 
melakukan perdebatan lagi. 

Tujuan dan penerapan mujadalah adalah mencapai kemufakatan dalam suatu 
masalah yang perlu dipecahkan secara bersama. Disamping itu juga, mujadalah juga 
bertujuan menyampaikan ide tertentu dan menyajikan suatu materi untuk bisa dibahas 
dan dibicarakan bersama. Dengan adanya mujadalah, pihak penerima pesan bersifat 
kritis dalam menerima pesan, sehingga proses penyajiannya yang dilakukan dengan adu 
argumentasi dan dalil logika yang sistematis 

 
 
BIBLIOGRAFI 
Baqi, Muhammad Fuad Abdul. 1364. Mu`jam Mufahras li Alfadh Al Qur`an al Kariim, (t.k: 

Mathbaqah Daar al Kutub al Mishri. 
Bilalai (al), Abdul Hamid, 1989. Fiqh al-Dakwah, Kuwait: Dar al-Dakwah. 
Hefni, Harjani dkk., 2003. Metode Dakwah, Jakarta: Kencana. 
Khiyaroh, Intihaul dan Avif Alfiyah, Praktik Dakwah islam di Media Digital dan 

Pengaruhnya, dalam jurnal Alamtara; Jurnal KPI Vol. 6 No. 1 Juni 2022. 
Ma’luf, Lois, 1986. Munjid fi al-Lughah Waa’lam, Beirut: Dar Fikr. 
Munsyi, Abdul Kadir.  1981. Metode Diskusi Dalam Dakwah, Surabaya : Al-Ikhlas. 
Nabrisah, Zulfan. 2014. Mujadalah dalam al-qur’an, Surabaya: UINSA, PDF ONLINE 
Qattan (al), Manna’ Khalil, 2006. Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an, Jakarta: PT Pustaka Litera 

AntarNusa. 
Ya’qub, Hamzah. 1992. Publistik Islam Teknik Dakwah Leadership, Bandung: Diponegoro, 

Cet. Ke-1. 
 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara

