
 

Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam                        
ISSN :  2621-4881 (Printed),: 2656-8543 (Online) 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara 

Volume 9,      

Nomor 2, 

Desembe 

2025             

 

217 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

This is an open access article under the CCBYSA 

 

Naskah masuk Direvisi Diterima Diterbitkan 

02-Juni-2025 03-Juli-2025 01-Agustus-2025 30-Desember-
2025 

DOI : https://doi.org/10.58518/alamtara.v9i1.3787    
 

 

Sosio Religius dalam Internalisasi Nilai Tasamuh dan Syura pada Kehidupan 

di Kampus IAI Tarbiyatut Tholabah 

 
Nur Hakim 

Institut Agama Islam Tariyatut Tholabah Lamongan, Indnesia 
E-mail: nurhakim@iai-tabah.ac.id  

 
Sa’adi 

Universitas Islam Negeri Salatiga, Indonesia 
E-mail: saadi@uinsalatiga.ac.id  

 
Miftahuddin 

Universitas Islam Negeri Salatiga, Indonesia 
E-mail: miftahuddin@iainsalatiga.ac.id, 

 

ABSTRAK:  Internalisasi nilai tasamuh (toleransi) dan syura (musyawarah) 
merupakan bagian integral dari budaya akademik yang ingin dibangun oleh 
institusi pendidikan tinggi Islam. Namun demikian, masih ditemukan kesenjangan 
antara idealitas visi kelembagaan dan realitas praksis sosial mahasiswa dalam 
kehidupan kampus. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi 
pendekatan sosio religius dalam internalisasi nilai tasamuh (toleransi) dan syura 
(musyawarah) di lingkungan kampus IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan. 
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif dengan 
pendekatan fenomenologis, data dikumpulkan melalui observasi partisipatif, 
wawancara mendalam, dan dokumentasi, serta dianalisis dengan model interaktif 
Miles dan Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa upaya internalisasi 
nilai tasamuh dan syura telah dilakukan melalui kurikulum pendidikan, kegiatan 
organisasi kemahasiswaan, dan pembinaan karakter. Meskipun demikian, masih 
terdapat kendala dalam penerapan nilai-nilai tersebut, seperti polarisasi kelompok, 
resistensi terhadap dialog, serta keterlibatan yang belum merata dari sivitas 
akademika. Temuan ini berbeda dari penelitian sebelumnya yang cenderung 
menekankan aspek formal kurikulum tanpa mengelaborasi dinamika sosial 
mahasiswa secara mendalam. Penelitian ini memberikan kontribusi teoritik dan 
praktis bagi pengembangan strategi internalisasi nilai-nilai keislaman yang lebih 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.58518/alamtara.v9i1.3787
mailto:nurhakim@iai-tabah.ac.id
mailto:saadi@uinsalatiga.ac.id
mailto:miftahuddin@iainsalatiga.ac.id


Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

218 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

kontekstual, serta merekomendasikan penguatan budaya musyawarah dan 
pelatihan kolaboratif lintas elemen kampus. 
Kata Kunci : Sosio Religius, Tasamuh, Syura, Internalisasi Nilai, Kampus Islam. 

  
ABSTRACT: The internalization of the values of tasamuh (tolerance) and syura 
(consultation) is an integral part of the academic culture that Islamic higher education 
institutions seek to build. However, there is still a gap between the idealism of the 
institutional vision and the reality of student social practices in campus life. This study aims 
to analyze the implementation of a socio-religious approach in the internalization of the 
values of tasamuh (tolerance) and syura (consultation) within the campus environment of 
IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan. This study employs a descriptive qualitative method 
with a phenomenological approach. Data were collected through participatory observation, 
in-depth interviews, and documentation, and analyzed using the interactive model of Miles 
and Huberman. The results of the study indicate that efforts to internalize the values of 
tasamuh and syura have been carried out through the educational curriculum, student 
organization activities, and character development. However, there are still challenges in 
applying these values, such as group polarization, resistance to dialogue, and uneven 
involvement from the academic community. These findings differ from previous studies, 
which tended to emphasize the formal aspects of the curriculum without delving deeply into 
the social dynamics of students. This study contributes theoretically and practically to the 
development of more contextual strategies for internalizing Islamic values, and recommends 
strengthening the culture of consultation and collaborative training across campus 
elements. 
Keywords: Socio-Religious, Tasamuh, Syura, Internalization of Values, Islamic Campus. 

 

PENDAHULUAN  

Lingkungan akademik merupakan ruang yang plural, baik dari segi 

pemikiran, latar belakang budaya, maupun ekspresi keagamaan. Toleransi menjadi 

fondasi bagi terciptanya suasana belajar yang damai, inklusif, dan saling 

menghargai. Kampus yang menjunjung tinggi nilai tasamuh akan mendorong 

mahasiswa untuk tidak hanya memahami perbedaan, tetapi juga mampu hidup 

berdampingan secara konstruktif di tengah keragaman tersebut (Nasri, 2024). 

Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, internalisasi tasamuh sekaligus menjadi 

cermin dari akhlak Islami yang menghargai kemanusiaan dan menjauhkan diri dari 

sikap fanatisme maupun eksklusivisme ideologis (Ismail & Sulaiman, 2022). 

Sementara itu, nilai syura penting untuk ditanamkan sebagai etika deliberatif 

dalam proses pengambilan keputusan, baik dalam konteks kelembagaan maupun 

dinamika organisasi kemahasiswaan. Musyawarah tidak hanya berfungsi sebagai 

metode penyelesaian konflik, tetapi juga sebagai bentuk partisipasi aktif seluruh 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

219 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

elemen kampus dalam membangun budaya demokratis yang bernuansa islami 

(Majid, 2000). Dengan menginternalisasi nilai syura, mahasiswa belajar menjadi 

pemimpin yang mendengar, adil, dan bijak dalam merespon perbedaan 

pandangan. Kehadiran syura dalam kehidupan kampus akan memperkuat rasa 

kepemilikan bersama terhadap institusi serta membentuk karakter kepemimpinan 

kolektif yang berlandaskan pada nilai keadaban (Masamah, 2016). 

Perguruan tinggi keagamaan Islam, seperti Institut Agama Islam (IAI) 

Tarbiyatut Tholabah Lamongan, memiliki mandat ganda dalam mencetak lulusan: 

sebagai insan akademis dan sekaligus insan religius. Hal ini berarti, lulusan yang 

dihasilkan diharapkan tidak hanya memiliki kecakapan intelektual, tetapi juga 

menunjukkan karakter dan integritas moral yang mencerminkan nilai-nilai Islam 

secara kaffah. Dalam konteks ini, penguatan nilai-nilai tasamuh (toleransi) dan syura 

(musyawarah) menjadi bagian integral dari proses pendidikan karakter di 

lingkungan kampus. Kedua nilai ini merupakan refleksi dari dimensi sosial Islam 

yang berakar kuat dalam Al-Qur’an dan Sunnah, serta menjadi fondasi penting 

dalam kehidupan bermasyarakat dan berbangsa (Shihab, 1998). 

Wakil rektor tiga menuturkan “Secara normatif, nilai-nilai tasamuh dan syura 

telah tercantum dalam berbagai dokumen kelembagaan IAI Tarbiyatut Tholabah, 

baik dalam visi-misi, kurikulum pendidikan, maupun dalam kebijakan pembinaan 

mahasiswa (Fitrotin, 2025). Salah satu dosen mengatakan “Dalam perkuliahan 

misalnya, mahasiswa kami dikenalkan dengan konsep-konsep etika sosial Islam, 

resolusi konflik, serta prinsip-prinsip musyawarah dalam kehidupan kolektif 

(Suheri, 2025). Selain itu, dalam kegiatan organisasi kemahasiswaan, mahasiswa 

menyampaikan bahwa “Internalisasi nilai-nilai tasamuh dan syuro diterapkan 

melalui latihan kepemimpinan, diskusi ilmiah, dan forum dialog antar unit 

kegiatan mahasiswa seperti UKM, BEM dan HMP (Hanafi, 2025). 

Namun demikian, terdapat jarak yang cukup lebar antara idealitas normatif 

tersebut dengan realitas kehidupan kampus, sebagaimana yang diungkapkan 

ketuan BEM IAI Tarbiyatut Tholabah bahwa “realitas interaksi sosial di kampus 

selama ini masih sering dijumpai ketegangan sosial antar kelompok mahasiswa 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

220 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

karena perbedaan kelompok organisasi dan prodi, latar belakang sosial, maupun 

pandangan politik. Bahkan dalam pengambilan keputusan organisasi 

kemahasiswaan pun, prinsip shura kerap kali diabaikan dan digantikan dengan 

dominasi satu pihak tertentu’ (Azka 2025). Gejala ini menunjukkan bahwa nilai-

nilai sosio-religius belum sepenuhnya terinternalisasi dalam kesadaran kolektif 

sivitas akademika. 

Hasil observasi menunjukkan bahwa internalisasi nilai tasamuh dan syura 

telah diterapkan dalam berbagai aktivitas kampus di IAI Tarbiyatut Tholabah, 

misalnya seperti rapat pimpinan lembaga, rapat dosen, forum ilmiah dosen, prosees 

perkuliahan dan musyawarah mahasiswa baik di tingkat kampus maupun prodi 

(2025),  namun penerapannya belum merata dan masih menghadapi tantangan 

struktural dan kultural. Kegiatan pimpinan dan dosen cenderung lebih stabil dalam 

mengadopsi nilai-nilai tersebut, sementara di tingkat mahasiswa masih perlu 

pembinaan yang lebih intensif dan berkelanjutan . 

Realitas ini memunculkan pertanyaan mendasar tentang efektivitas 

pendekatan yang selama ini digunakan dalam mentransformasikan nilai-nilai Islam 

ke dalam praksis sosial kampus. Apakah pendekatan yang bersifat top-down dan 

normatif masih relevan untuk generasi mahasiswa yang hidup dalam era digital 

dan berpikir kritis? Ataukah diperlukan pendekatan baru yang lebih kontekstual, 

partisipatif, dan berbasis pengalaman sosial mahasiswa itu sendiri? Pendekatan 

sosio-religius, dalam konteks ini, perlu dilihat sebagai jembatan antara dimensi 

keislaman dan kemanusiaan mahasiswa (Pratama et al., 2024). 

Pendekatan sosio religius menempatkan agama tidak hanya sebagai doktrin 

normatif, tetapi juga sebagai sistem nilai yang hidup dan menyatu dalam realitas 

sosial. Artinya, internalisasi nilai tasamuh dan shura harus dibangun melalui 

interaksi sosial yang reflektif, bukan sekadar penyampaian materi di ruang kelas. 

Hal ini sejalan dengan pendekatan pendidikan nilai berbasis pengalaman 

(experiential learning), di mana nilai dipahami, dihidupi, dan dirasakan dalam 

kehidupan sehari-hari (Lickona, 1992). 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

221 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

Dalam konteks kampus, pendekatan ini dapat diterapkan melalui dialog 

antar kelompok mahasiswa lintas organisasi, kegiatan bakti sosial yang melibatkan 

berbagai unsur sivitas, atau forum musyawarah yang menghadirkan beragam 

perspektif. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat kohesi sosial, tetapi juga 

mengasah keterampilan komunikasi, empati, dan pengambilan keputusan kolektif 

nilai-nilai yang sangat diperlukan dalam menghadapi tantangan masyarakat 

majemuk (Sahlan, 2011). 

Lebih lanjut, internalisasi nilai tasamuh dan shura juga harus melibatkan 

unsur kelembagaan kampus, baik dosen, tenaga kependidikan, maupun pimpinan 

institusi. Peran model (role model) dari tokoh kampus dalam menerapkan nilai-

nilai ini dalam keseharian sangat berpengaruh terhadap mahasiswa. Keteladanan 

sikap toleransi dan kemampuan bermusyawarah dari para dosen dan pimpinan 

akan menjadi cerminan nilai-nilai yang diharapkan dari mahasiswa (Azra, 2012). 

Berdasarkan uraian di atas, maka penting dilakukan kajian yang mendalam 

mengenai efektivitas pendekatan sosio-religius dalam menginternalisasi nilai 

tasamuh dan shura dalam kehidupan kampus. Kajian ini akan memberi kontribusi 

terhadap pengembangan strategi pendidikan nilai yang lebih kontekstual, serta 

membantu perguruan tinggi Islam dalam memperkuat perannya sebagai agen 

transformasi sosial yang inklusif dan dialogis, sebagaimana semangat Islam 

rahmatan lil ‘alamin. 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif diskriptif dengan jenis 

penelitian studi kasus. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk 

memahami fenomena sosial secara mendalam dan holistik melalui perspektif 

partisipan serta konteks sosial tempat nilai-nilai tersebut diinternalisasikan. Tujuan 

penelitian untuk mendeskripsikan dan menganalisis secara mendalam bagaimana 

pendekatan sosio-religius digunakan dalam proses internalisasi nilai tasamuh dan 

shura di lingkungan kampus IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan, serta sejauh 

mana efektivitasnya dalam membentuk budaya kampus yang inklusif dan dialogis. 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

222 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

Teknik penggalian data dilakukan melalui metode Wawancara mendalam dengan 

informan kunci seperti dosen, pimpinan lembaga, pembina organisasi 

kemahasiswaan, dan mahasiswa aktif. Observasi partisipatif terhadap aktivitas 

pimpinan lembaga, dosen dan kemahasiswaan, forum diskusi, musyawarah 

organisasi, dan kegiatan keagamaan kampus. Studi dokumentasi terhadap 

kurikulum, kebijakan lembaga, serta laporan kegiatan yang relevan dengan 

internalisasi nilai-nilai keislaman. Data dianalisis dengan menggunakan analisis 

tematik, yaitu dengan mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul dari hasil 

wawancara, observasi, dan dokumentasi. Proses ini melibatkan tahap reduksi data, 

penyajian data, serta penarikan kesimpulan secara reflektif dan interpretatif, 

sebagaimana yang dikemukakan oleh Miles dan Huberman. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Pendekatan sosio-religius merupakan pendekatan multidimensional yang 

memadukan dimensi keagamaan dan sosial dalam kerangka pendidikan nilai. 

Dalam konteks Islam, pendekatan ini bertolak dari keyakinan bahwa agama bukan 

hanya kumpulan doktrin spiritual, tetapi juga sistem sosial yang memiliki peran 

transformatif dalam kehidupan bermasyarakat. Pendidikan yang 

mengintegrasikan aspek sosial dan religius akan lebih efektif dalam membentuk 

karakter peserta didik karena menyentuh aspek afektif dan kognitif 

sekaligus(Ramadhan, 2019). 

Pendekatan sosio-religius merupakan suatu pendekatan yang memandang 

bahwa nilai-nilai agama tidak berdiri sendiri, melainkan selalu terkait dengan 

struktur dan dinamika sosial masyarakat. Dalam perspektif ini, agama berfungsi 

bukan hanya sebagai sistem kepercayaan transendental, tetapi juga sebagai 

kekuatan sosial yang membentuk pola interaksi, etika kolektif, dan norma dalam 

kehidupan bermasyarakat. Menurut Emile Durkheim, agama adalah ekspresi 

solidaritas sosial yang memperkuat keterikatan individu dengan komunitasnya 

melalui simbol dan ritus bersama yang sarat makna kolektif (Durkheim, 2016). 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

223 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

Pendekatan ini memiliki landasan epistemologis yang kuat dari dua domain: 

normatif-teologis dan sosiologis-empiris. Pada sisi normatif, Islam mengajarkan 

nilai-nilai universal seperti tasamuh (toleransi), syura (musyawarah), ‘adl (keadilan), 

dan ukhuwwah (persaudaraan), yang merupakan fondasi kehidupan sosial yang 

harmonis. Sementara itu, pendekatan sosiologis menekankan pentingnya proses 

interaksi sosial dalam membentuk perilaku dan identitas (Mawardi Kholid, 2006). 

Oleh karena itu, pendekatan sosio-religius berupaya menghubungkan ajaran 

tekstual Islam dengan konteks nyata kehidupan sosial, termasuk dalam ruang 

pendidikan tinggi. 

Dalam konteks kehidupan kampus, pendekatan sosio-religius menjadi 

penting karena kampus adalah ruang yang plural secara intelektual, ideologis, dan 

sosial. Di sinilah nilai tasamuh dan shura harus dibumikan tidak hanya melalui 

kurikulum formal, tetapi juga melalui interaksi sosial mahasiswa, diskusi 

akademik, organisasi kemahasiswaan, dan budaya institusi. Sebagaimana 

dikemukakan oleh Waghid, pendidikan Islam yang berorientasi pada keadaban 

publik harus mendorong diskursus inklusif dan partisipatif di ruang-ruang sosial 

kampus (2014). Pendekatan sosio-religius relevan diterapkan untuk membentuk 

karakter mahasiswa yang tidak hanya taat secara spiritual, tetapi juga memiliki 

sensitivitas sosial. Abuddin Nata menyatakan bahwa pendidikan Islam yang ideal 

harus mampu mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan nilai-nilai 

kemanusiaan dan sosial, sehingga menghasilkan lulusan yang tidak hanya berilmu, 

tetapi juga mampu berkontribusi bagi kehidupan bermasyarakat secara arif dan 

toleran(Munir, 2020). 

Prinsip dasar dari pendekatan ini mencakup: (1) integrasi nilai keislaman 

dengan pengalaman sosial mahasiswa, (2) pelibatan aktif dalam proses 

musyawarah, (3) penerimaan terhadap perbedaan pandangan, dan (4) 

pembentukan kesadaran kritis melalui dialog. Proses ini sejalan dengan teori 

pendidikan humanistik dan konstruktivistik yang menempatkan peserta didik 

sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran (Kraince, 2007). Dalam perspektif 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

224 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

ini, nilai-nilai Islam tidak sekadar diajarkan, tetapi dihidupkan melalui praktik 

sosial kolektif. 

Pendekatan sosio-religius juga selaras dengan pendekatan prophetic 

education yang dikembangkan oleh Kuntowijoyo dan kontemporer seperti 

Abuddin Nata, yang menekankan bahwa transformasi sosial harus berlandaskan 

nilai kenabian: humanisasi, liberasi, dan transendensi (Nata, 2016). Internalisasi 

nilai tasamuh dan shura melalui pendekatan ini tidak hanya menciptakan 

mahasiswa yang religius secara ritual, tetapi juga inklusif, kritis, dan komunikatif 

dalam membangun relasi sosial di lingkungan kampus. 

Dalam studi-studi mutakhir, pendekatan sosio-religius telah 

diimplementasikan dalam berbagai konteks pendidikan Islam, terutama dalam 

penguatan karakter dan moderasi beragama. Misalnya, hasil penelitian Hasan 

menunjukkan bahwa pendidikan berbasis sosio-religius efektif dalam membentuk 

budaya kampus yang harmonis dan bebas dari intoleransi (Musyafak N, Munawar 

I, 2021).Pendekatan ini memungkinkan adanya ruang dialog lintas kelompok dan 

penyelesaian konflik melalui musyawarah, bukan konfrontasi. 

Lebih lanjut, pendekatan sosio-religius memberikan kerangka kerja untuk 

memahami bahwa agama bukan sekadar entitas normatif, tetapi juga praksis yang 

berkembang melalui interaksi sosial dalam berbagai ruang kehidupan, termasuk 

institusi pendidikan. Sebagaimana dikemukakan oleh Zainal Abidin Bagir, dalam 

masyarakat multikultural, pendekatan ini memungkinkan agama untuk berperan 

sebagai kekuatan dialogis yang mendorong harmoni sosial tanpa kehilangan 

substansi teologisnya(Munir, 2020). 

 

Internalisasi Nilai Tasamuh & Syura Pada Kehidupan Kampus di IAI Tarbiyatut 

Tholabah Lamongan 

Pendekatan sosio religius dalam pendidikan Islam lahir dari kesadaran akan 

pentingnya menyatukan nilai-nilai transendental agama dengan konteks sosial 

kehidupan peserta didik. Dalam pandangan ini, pendidikan agama tidak cukup 

hanya mentransmisikan doktrin normatif, melainkan harus mampu membentuk 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

225 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

kepribadian sosial yang inklusif, partisipatif, dan beretika(Ramadhan, 2019). Nilai-

nilai Islam seperti tasamuh (toleransi) dan shura (musyawarah) dipandang sebagai 

dua prinsip fundamental yang tidak hanya bersumber dari wahyu, tetapi juga 

sangat kontekstual dengan kebutuhan masyarakat multikultural dan demokratis 

dewasa ini (Aulia & Arifin, 2023). 

Secara konseptual, tasamuh dalam Islam memiliki akar yang kuat dalam Al-

Qur’an dan sunnah, keduanya jika dikembangkan melalui pendekatan sosio-

religius akan membentuk identitas keislaman yang terbuka terhadap dialog, 

mampu menyelesaikan konflik secara deliberatif, dan menghargai pluralitas 

pandangan dalam kerangka etika Islam (Kraince, 2007). 

Dalam konteks kampus, pendekatan sosio religius dapat menjadi strategi 

untuk menanamkan nilai-nilai tersebut secara sistematis dan berkelanjutan. 

Pendidikan tidak hanya berlangsung di ruang kelas, tetapi juga di ruang interaksi 

sosial, organisasi mahasiswa, forum akademik, dan dinamika kehidupan kampus.  

IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan, sebagai salah satu perguruan tinggi 

keagamaan Islam, telah berupaya mengintegrasikan nilai tasamuh dan shura dalam 

berbagai aspek kelembagaan, seperti melalui visi misi kampus, mata kuliah 

pendidikan karakter, dan kegiatan kemahasiswaan bernuansa keislaman (Fitrotin, 

2025).  

Hasil observasi dalam pembukaan PBAK (Pengenalan Budaya Akademik 

dan Kemahasiswaan), rapat senat terbuka, dialog kebangsaan, forum evaluasi 

pimmpinan dan dosen, pimpinan kampus aktif menyampaikan pesan-pesan 

toleransi dan pentingnya musyawarah dalam pidato resmi. Dalam forum senat 

terbuka, pimpinan membuka ruang musyawarah bagi dosen dan perwakilan 

mahasiswa dalam pengambilan kebijakan akademik, gaya komunikasi pimpinan 

cenderung terbuka, egaliter, dan menghargai perbedaan pendapat. Internalisasi 

nilai shura tampak melalui praktik kepemimpinan partisipatif serta menunjukkan 

sikap tasamuh terhadap perbedaan aspirasi dan latar belakang mahasiswa. Leih  

lanjut rapat pimpinan institusi menunjukkan adanya internalisasi nilai shura 

melalui mekanisme pengambilan keputusan yang kolektif dan deliberatif. Setiap 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

226 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

pimpinan unit diberi ruang menyampaikan pandangan. Toleransi terhadap 

perbedaan pendapat cukup kuat, meskipun masih didominasi oleh figur tertentu. 

Diskusi berlangsung terbuka, dan hasil keputusan diambil berdasarkan mufakat, 

bukan dominasi suara mayoritas (2025). 

Temuan peneliti dalam proses pembelajaran di kelas dan seminar, dosen 

memberi ruang diskusi terbuka dan mendorong mahasiswa menyampaikan 

pendapat tanpa diskriminasi. Begitu juga dalam seminar, dosen menunjukkan 

keterbukaan terhadap kritik dan membimbing mahasiswa memahami perbedaan 

perspektif. Selain itu terdapat beberapa dosen mengintegrasikan tema-tema 

moderasi beragama serta pentingnya dialog dalam perkuliahan. Nilai tasamuh dan 

shuro dalam praktik pembelajaran tercermin dalam pengelolaan kelas yang inklusif 

dan metode pengambilan keputusan dalam kelompok berlajar (2025). 

Pada kegiatan organisasi intra kampus, dialog lintas organisasi, forum 

ilmiah mahasiswa,  diikuti oleh berbagai elemen organisasi mahasiswa, namun 

masih terlihat dominasi kelompok tertentu dalam forum. Begitu juga dalam dialog 

lintas organisasi berlangsung dengan semangat saling menghargai, meski sesekali 

terjadi ketegangan sosial. Dalam forum keagamaan seperti kajian rutin dan diskusi 

tafsir sudah mengangkat tema moderasi dan etika sosial Islam dan dalam kegiatan 

PBAK, mahasiswa baru diajak memahami budaya kampus yang toleran dan 

menjunjung musyawarah. Dalam kontek kemahasiswaan, internalisasi nilai 

tasamuh mulai tmbuh daam interaksi litas kelompok mahasiswa, sedangkan nilai 

shuro secara struktural dilakukan dalam pengambilan keputusan organisasi (2025). 

Dalam rapat dan forum ilmiah dosen, nilai tasamuh mulai tampak dari 

keterbukaan antar dosen dalam menyampaikan masukan, terutama terkait 

pengembangan kurikulum dan strategi pembelajaran. Namun, suasana shura 

belum sepenuhnya tercipta. Terkadang, keputusan penting lebih ditentukan oleh 

pimpinan fakultas tanpa musyawarah yang substansial. Sebagian dosen muda 

cenderung pasif, menunjukkan perlunya pembiasaan budaya partisipatif. Namun 

dalam forum ilmiah rutin dosen memperlihatkan internalisasi nilai tasamuh yang 

cukup baik. Perbedaan perspektif keilmuan dalam diskusi dipandang sebagai 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

227 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

kekayaan wacana, bukan sebagai ancaman. Moderator forum biasanya 

menekankan etika berdiskusi dan saling menghargai (2025).  

Hal ini selaras dengan pendapat Yusef Waghid yang menyatakan bahwa 

pendidikan Islam harus beranjak dari transmisi dogma ke arah dialog praksis, di 

mana nilai-nilai agama dipraktikkan dalam situasi sosial nyata dan direspons 

secara reflektif oleh peserta didik (Waghid, 2014). Dengan kata lain, pendidikan 

yang hanya menekankan aspek kognitif tidak cukup dalam membentuk karakter 

tasamuh dan shura. Perlu ada pendekatan yang lebih partisipatoris, kontekstual, 

dan bersentuhan langsung dengan realitas sosial mahasiswa. 

Dalam implementasinya, pendekatan sosio-religius perlu didesain sebagai 

proses bertahap yang melibatkan tiga dimensi utama: (1) pemahaman nilai melalui 

kajian ilmiah, (2) pengalaman nilai melalui interaksi sosial yang positif, dan (3) 

internalisasi nilai melalui keteladanan dan kebiasaan (Nata, 2016). Strategi ini 

hanya bisa berjalan efektif jika didukung oleh semua unsur kampus, mulai dari 

dosen, pengelola, hingga mahasiswa itu sendiri. Kegiatan seperti forum 

musyawarah terbuka antar organisasi, pelatihan kepemimpinan moderat, serta 

dialog antar kelompok keagamaan internal perlu digalakkan sebagai laboratorium 

hidup pendidikan sosio-religius. 

Namun demikian, realitas implementasi di lapangan menunjukkan bahwa 

nilai-nilai tersebut belum sepenuhnya terinternalisasi secara merata dalam perilaku 

sivitas akademika. Masih terlihat adanya eksklusivitas kelompok dalam organisasi 

intra kampus, ketegangan karena perbedaan ideologi mahasiswa, hingga praktik 

musyawarah yang hanya bersifat formalitas. Kesenjangan ini menunjukkan bahwa 

pendekatan sosio-religius yang diterapkan selama ini cenderung bersifat normatif 

instruksional, belum cukup kuat dalam membangun pengalaman dialogis dan 

pembiasaan partisipatif yang otentik. 

Dengan membumikan nilai-nilai tasamuh dan shura melalui pendekatan 

sosio-religius yang lebih aplikatif, kampus akan menjadi ekosistem yang tidak 

hanya religius dalam ritual, tetapi juga sosial dalam etika interaksi. Internalisasi ini 

akan menjadi bekal penting bagi mahasiswa untuk berkiprah di tengah masyarakat 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

228 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

yang majemuk, baik dalam konteks keagamaan, kebangsaan, maupun 

kemanusiaan. IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan, dengan karakternya sebagai 

perguruan tinggi keagamaan Islam berbasis pesantren, memiliki modal kuat untuk 

memimpin transformasi pendidikan yang tidak hanya religius, tetapi juga sosial-

prophetik 

 

KESIMPULAN  

Pendekatan sosio-religius dalam internalisasi nilai tasamuh (toleransi) dan 

syura (musyawarah) di IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan telah diakomodasi 

secara normatif dalam dokumen kelembagaan dan aktivitas akademik. Namun 

demikian, nilai-nilai tersebut belum sepenuhnya diterapkan dalam budaya sosial 

kampus secara menyeluruh. Kesenjangan antara idealitas dan kenyataan 

mencerminkan bahwa strategi internalisasi masih bersifat instruksional dan belum 

optimal dalam mengembangkan aspek partisipatif, dialogis, serta praksis sosial 

yang kontekstual. Temuan ini tampak berbeda dengan penelitian terdahulu yang 

cenderung menekankan pada efektivitas pendekatan normatif; sementara 

penelitian ini menekankan pentingnya pendekatan sosio-religius yang 

transformatif dengan mengarusutamakan interaksi sosial yang inklusif serta 

pelibatan mahasiswa aktif dalam praktik deliberatif sebagai strategi pembentukan 

karakter moderat dan demokratis di lingkungan kampus. Diperlukan upaya 

penguatan budaya akademik berbasis nilai melalui lintas elemen pelatihan kampus, 

dialog antarorganisasi mahasiswa, serta pembiasaan musyawarah dalam 

pengambilan keputusan kolektif. Mengintegrasikan nilai tasamuh dan syura ke 

dalam kebijakan kelembagaan secara aplikatif, serta menjadikannya indikator 

evaluasi dalam pengembangan karakter mahasiswa, keterlibatan dosen dan tenaga 

kependidikan dalam memodelkan nilai-nilai ini menjadi elemen penting untuk 

memastikan internalisasi berjalan secara holistik. Penulis menyadari bahwa 

penelitian ini memiliki keterbatasan, terutama dalam hal mencakup waktu dan 

ruang pengumpulan data yang belum menjangkau seluruh dinamika sosial 

kampus secara utuh. Penelitian lanjutan dengan pendekatan etnografis atau 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

229 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

partisipatoris sangat disarankan agar dapat menggali lebih lanjut dalam praktik 

sosial keseharian dan hubungan antar kelompok dalam komunitas kampus. 

Penulis menyampaikan terima kasih kepada seluruh pimpinan, dosen, 

tenaga kependidikan, dan mahasiswa IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan atas 

keterbukaan, partisipasi, dan dukungannya selama proses penelitian ini 

berlangsung. Semoga hasil penelitian ini memberikan manfaat dalam 

pengembangan strategi pendidikan karakter berbasis nilai Islam yang responsif 

terhadap tantangan zaman. 

 
 

BIBLIOGRAFI 
Aulia, F. A., & Arifin, F. (2023). Moderasi Beragama Dalam Ruang Digital : Studi 

Harmonisasi Moderasi Beragama Di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam 

Negeri. MODERATIO: Jurnal Moderasi Beragama, 3(2), 205. 

https://doi.org/10.32332/moderatio.v3i2.8105 

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 

Melenium III. 

Durkheim, E. (2016). The elementary forms of religious life. In Social theory re-wired 

(pp. 52–67). Routledge. 

Hanafi, M. (2014). Pengembangan Kurikulum Perguruan Tinggi Agama Islam. 

Islamuna: Jurnal Studi Islam, 1(2). https://doi.org/10.19105/islamuna.v1i2.572 

Ismail, S., & Sulaiman, W. (2022). Implementasi Kurikulum Pendidikan Islam 

Inklusif di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri. Edukasi Islami: Jurnal 

Pendidikan Islam, 11(1), 1–19. https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.3538 

Kraince, R. G. (2007). Islamic higher education and social cohesion in Indonesia. 

Prospects, 37(3), 345–356. https://doi.org/10.1007/s11125-008-9038-1 

Lickona, T. (1992). Educating for character: How our schools can teach respect and 

responsibility. Bantam. 

Majid, N. (2000). Islam, doktrin dan peradaban: sebuah telaah kritis tentang 

keimanan, kemanusiaan, dan kemodernan. (No Title). 

Masamah, U. (2016). Pendidikan Islam, Pendidikan Politik, dan Dialog Antar Umat 

Beragama di Indonesia. Fikrah, 4(1), 1–19. 

Mawardi Kholid. (2006). Pendekatan Sosio-kultural Pembelajaran Islam dalam 

Pesantren dan Masyarakat NU. Jurnal Pemikiran Alternatif Kependidikan, 11(3), 

1–9. 

Munir, M. (2020). PENDIDIKAN ISLAM DAN TANTANGAN MODERNITAS Jurnal 

Al-Makrifat Vol 5 , No 1 , April 2020. 58–78. 

Musyafak N, Munawar I, K. N. (2021). Dissimilarity Implementasi Konsep 



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
Vol 9 No 2 Tahun 2025 

230 
Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin 

 Sosio Religius dalam Internalisasi 

 

Moderasi Beragama di PTKIN. Prosisidng Muktamar Dosen PMII, September, 

453–464. 

Nasri, U. (2024). Rethinking Religious Moderation: Revitalisasi Konsep Manusia 

Perspektif Filsafat Pendidikan Islam dalam Konteks Multikultural. Jurnal Ilmiah 

Profesi Pendidikan, 9(1), 213–220. https://doi.org/10.29303/jipp.v9i1.1655 

Nata, H. A. (2016). Pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an. Prenada Media. 

Pratama, A. R., Rawati, M., Fajri, F., Oktaviany, K., & Messy, M. (2024). Dinamika 

Organisasi Mahasiswa: Pengembangan, Komitmen, dan Transformasi di 

Zaman Modern. Jurnal Manajemen Dan Budaya, 4(2), 28–38. 

https://doi.org/10.51700/manajemen.v4i2.627 

Ramadhan, M. R. (2019). Integrasi Nilai Islam Moderat dalam Pendidikan Islam 

untuk Menguatkan Harmoni Sosial Keagamaan pada Masyarakat Plural. 

Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars, 3(1), 701–709. 

Sahlan, A. (2011). Pembelajaran pendidikan agama Islam dengan pendekatan 

kontekstual. El-Hikmah. 

Shihab, M. Q. (1998). Wawasan Al-Quran Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Perseolan 

Umat. Bandung: Mizan, Cet Ke7. 

Waghid, Y. (2014). Pedagogy out of bounds: Untamed variations of democratic education 

(Vol. 61). Springer Science & Business Media. 

 


