. . ] Volume 9,
. Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam | .,
ISSN : 2621-4881 (Printed),: 2656-8543 (Online) ’
https:/ /ejournal.iai-tabah.ac.id /index.php/ Alamtara Desembe
2025
This is an open access article under the CCBYSA
Naskah masuk Direvisi Diterima Diterbitkan
02-Juni-2025 03-Juli-2025 01-Agustus-2025 30-Desember-
2025
DOQOI : https://doi.org/10.58518/alamtara.v9i1.3787

Sosio Religius dalam Internalisasi Nilai Tasamuh dan Syura pada Kehidupan
di Kampus IAIl Tarbiyatut Tholabah

Nur Hakim
Institut Agama Islam Tariyatut Tholabah Lamongan, Indnesia
E-mail: nurhakim@iai-tabah.ac.id

Sa’adi
Universitas Islam Negeri Salatiga, Indonesia
E-mail: saadi@uinsalatiga.ac.id

Miftahuddin
Universitas Islam Negeri Salatiga, Indonesia
E-mail: miftahuddin@iainsalatiga.ac.id,

ABSTRAK: Internalisasi nilai tasamuh (toleransi) dan syura (musyawarah)
merupakan bagian integral dari budaya akademik yang ingin dibangun oleh
institusi pendidikan tinggi Islam. Namun demikian, masih ditemukan kesenjangan
antara idealitas visi kelembagaan dan realitas praksis sosial mahasiswa dalam
kehidupan kampus. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi
pendekatan sosio religius dalam internalisasi nilai tasamuh (toleransi) dan syura
(musyawarah) di lingkungan kampus IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan.
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif deskriptif dengan
pendekatan fenomenologis, data dikumpulkan melalui observasi partisipatif,
wawancara mendalam, dan dokumentasi, serta dianalisis dengan model interaktif
Miles dan Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa upaya internalisasi
nilai tasamuh dan syura telah dilakukan melalui kurikulum pendidikan, kegiatan
organisasi kemahasiswaan, dan pembinaan karakter. Meskipun demikian, masih
terdapat kendala dalam penerapan nilai-nilai tersebut, seperti polarisasi kelompok,
resistensi terhadap dialog, serta keterlibatan yang belum merata dari sivitas
akademika. Temuan ini berbeda dari penelitian sebelumnya yang cenderung
menekankan aspek formal kurikulum tanpa mengelaborasi dinamika sosial
mahasiswa secara mendalam. Penelitian ini memberikan kontribusi teoritik dan
praktis bagi pengembangan strategi internalisasi nilai-nilai keislaman yang lebih

217 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi


https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/Alamtara
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.58518/alamtara.v9i1.3787
mailto:nurhakim@iai-tabah.ac.id
mailto:saadi@uinsalatiga.ac.id
mailto:miftahuddin@iainsalatiga.ac.id

Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

kontekstual, serta merekomendasikan penguatan budaya musyawarah dan
pelatihan kolaboratif lintas elemen kampus.
Kata Kunci : Sosio Religius, Tasamuh, Syura, Internalisasi Nilai, Kampus Islam.

ABSTRACT: The internalization of the values of tasamuh (tolerance) and syura
(consultation) is an integral part of the academic culture that Islamic higher education
institutions seek to build. However, there is still a gap between the idealism of the
institutional vision and the reality of student social practices in campus life. This study aims
to analyze the implementation of a socio-religious approach in the internalization of the
values of tasamuh (tolerance) and syura (consultation) within the campus environment of
IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan. This study employs a descriptive qualitative method
with a phenomenological approach. Data were collected through participatory observation,
in-depth interviews, and documentation, and analyzed using the interactive model of Miles
and Huberman. The results of the study indicate that efforts to internalize the values of
tasamuh and syura have been carried out through the educational curriculum, student
organization activities, and character development. However, there are still challenges in
applying these values, such as group polarization, resistance to dialogue, and uneven
involvement from the academic community. These findings differ from previous studies,
which tended to emphasize the formal aspects of the curriculum without delving deeply into
the social dynamics of students. This study contributes theoretically and practically to the
development of more contextual strategies for internalizing Islamic values, and recommends
strengthening the culture of consultation and collaborative training across campus
elements.

Keywords: Socio-Religious, Tasamuh, Syura, Internalization of Values, Islamic Campus.

PENDAHULUAN

Lingkungan akademik merupakan ruang yang plural, baik dari segi
pemikiran, latar belakang budaya, maupun ekspresi keagamaan. Toleransi menjadi
fondasi bagi terciptanya suasana belajar yang damai, inklusif, dan saling
menghargai. Kampus yang menjunjung tinggi nilai tasamuh akan mendorong
mahasiswa untuk tidak hanya memahami perbedaan, tetapi juga mampu hidup
berdampingan secara konstruktif di tengah keragaman tersebut (Nasri, 2024).
Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, internalisasi tasamuh sekaligus menjadi
cermin dari akhlak Islami yang menghargai kemanusiaan dan menjauhkan diri dari
sikap fanatisme maupun eksklusivisme ideologis (Ismail & Sulaiman, 2022).

Sementara itu, nilai syura penting untuk ditanamkan sebagai etika deliberatif
dalam proses pengambilan keputusan, baik dalam konteks kelembagaan maupun
dinamika organisasi kemahasiswaan. Musyawarah tidak hanya berfungsi sebagai

metode penyelesaian konflik, tetapi juga sebagai bentuk partisipasi aktif seluruh

218 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

elemen kampus dalam membangun budaya demokratis yang bernuansa islami
(Majid, 2000). Dengan menginternalisasi nilai syura, mahasiswa belajar menjadi
pemimpin yang mendengar, adil, dan bijak dalam merespon perbedaan
pandangan. Kehadiran syura dalam kehidupan kampus akan memperkuat rasa
kepemilikan bersama terhadap institusi serta membentuk karakter kepemimpinan
kolektif yang berlandaskan pada nilai keadaban (Masamah, 2016).

Perguruan tinggi keagamaan Islam, seperti Institut Agama Islam (IAl)
Tarbiyatut Tholabah Lamongan, memiliki mandat ganda dalam mencetak lulusan:
sebagai insan akademis dan sekaligus insan religius. Hal ini berarti, lulusan yang
dihasilkan diharapkan tidak hanya memiliki kecakapan intelektual, tetapi juga
menunjukkan karakter dan integritas moral yang mencerminkan nilai-nilai Islam
secara kaffah. Dalam konteks ini, penguatan nilai-nilai tasamuh (toleransi) dan syura
(musyawarah) menjadi bagian integral dari proses pendidikan karakter di
lingkungan kampus. Kedua nilai ini merupakan refleksi dari dimensi sosial Islam
yang berakar kuat dalam Al-Qur’an dan Sunnah, serta menjadi fondasi penting
dalam kehidupan bermasyarakat dan berbangsa (Shihab, 1998).

Wakil rektor tiga menuturkan “Secara normatif, nilai-nilai tasamuh dan syura
telah tercantum dalam berbagai dokumen kelembagaan IAI Tarbiyatut Tholabah,
baik dalam visi-misi, kurikulum pendidikan, maupun dalam kebijakan pembinaan
mahasiswa (Fitrotin, 2025). Salah satu dosen mengatakan “Dalam perkuliahan
misalnya, mahasiswa kami dikenalkan dengan konsep-konsep etika sosial Islam,
resolusi konflik, serta prinsip-prinsip musyawarah dalam kehidupan kolektif
(Suheri, 2025). Selain itu, dalam kegiatan organisasi kemahasiswaan, mahasiswa
menyampaikan bahwa “Internalisasi nilai-nilai tasamuh dan syuro diterapkan
melalui latihan kepemimpinan, diskusi ilmiah, dan forum dialog antar unit
kegiatan mahasiswa seperti UKM, BEM dan HMP (Hanafi, 2025).

Namun demikian, terdapat jarak yang cukup lebar antara idealitas normatif
tersebut dengan realitas kehidupan kampus, sebagaimana yang diungkapkan
ketuan BEM IAI Tarbiyatut Tholabah bahwa “realitas interaksi sosial di kampus

selama ini masih sering dijumpai ketegangan sosial antar kelompok mahasiswa

219 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

karena perbedaan kelompok organisasi dan prodi, latar belakang sosial, maupun
pandangan politik. Bahkan dalam pengambilan keputusan organisasi
kemahasiswaan pun, prinsip shura kerap kali diabaikan dan digantikan dengan
dominasi satu pihak tertentu” (Azka 2025). Gejala ini menunjukkan bahwa nilai-
nilai sosio-religius belum sepenuhnya terinternalisasi dalam kesadaran kolektif
sivitas akademika.

Hasil observasi menunjukkan bahwa internalisasi nilai tasamuh dan syura
telah diterapkan dalam berbagai aktivitas kampus di IAI Tarbiyatut Tholabah,
misalnya seperti rapat pimpinan lembaga, rapat dosen, forum ilmiah dosen, prosees
perkuliahan dan musyawarah mahasiswa baik di tingkat kampus maupun prodi
(2025, namun penerapannya belum merata dan masih menghadapi tantangan
struktural dan kultural. Kegiatan pimpinan dan dosen cenderung lebih stabil dalam
mengadopsi nilai-nilai tersebut, sementara di tingkat mahasiswa masih perlu
pembinaan yang lebih intensif dan berkelanjutan .

Realitas ini memunculkan pertanyaan mendasar tentang efektivitas
pendekatan yang selama ini digunakan dalam mentransformasikan nilai-nilai Islam
ke dalam praksis sosial kampus. Apakah pendekatan yang bersifat top-down dan
normatif masih relevan untuk generasi mahasiswa yang hidup dalam era digital
dan berpikir kritis? Ataukah diperlukan pendekatan baru yang lebih kontekstual,
partisipatif, dan berbasis pengalaman sosial mahasiswa itu sendiri? Pendekatan
sosio-religius, dalam konteks ini, perlu dilihat sebagai jembatan antara dimensi
keislaman dan kemanusiaan mahasiswa (Pratama et al., 2024).

Pendekatan sosio religius menempatkan agama tidak hanya sebagai doktrin
normatif, tetapi juga sebagai sistem nilai yang hidup dan menyatu dalam realitas
sosial. Artinya, internalisasi nilai tasamuh dan shura harus dibangun melalui
interaksi sosial yang reflektif, bukan sekadar penyampaian materi di ruang kelas.
Hal ini sejalan dengan pendekatan pendidikan mnilai berbasis pengalaman
(experiential learning), di mana nilai dipahami, dihidupi, dan dirasakan dalam

kehidupan sehari-hari (Lickona, 1992).

220 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

Dalam konteks kampus, pendekatan ini dapat diterapkan melalui dialog
antar kelompok mahasiswa lintas organisasi, kegiatan bakti sosial yang melibatkan
berbagai unsur sivitas, atau forum musyawarah yang menghadirkan beragam
perspektif. Pendekatan ini tidak hanya memperkuat kohesi sosial, tetapi juga
mengasah keterampilan komunikasi, empati, dan pengambilan keputusan kolektif
nilai-nilai yang sangat diperlukan dalam menghadapi tantangan masyarakat
majemuk (Sahlan, 2011).

Lebih lanjut, internalisasi nilai tasamuh dan shura juga harus melibatkan
unsur kelembagaan kampus, baik dosen, tenaga kependidikan, maupun pimpinan
institusi. Peran model (role model) dari tokoh kampus dalam menerapkan nilai-
nilai ini dalam keseharian sangat berpengaruh terhadap mahasiswa. Keteladanan
sikap toleransi dan kemampuan bermusyawarah dari para dosen dan pimpinan
akan menjadi cerminan nilai-nilai yang diharapkan dari mahasiswa (Azra, 2012).

Berdasarkan uraian di atas, maka penting dilakukan kajian yang mendalam
mengenai efektivitas pendekatan sosio-religius dalam menginternalisasi nilai
tasamuh dan shura dalam kehidupan kampus. Kajian ini akan memberi kontribusi
terhadap pengembangan strategi pendidikan nilai yang lebih kontekstual, serta
membantu perguruan tinggi Islam dalam memperkuat perannya sebagai agen
transformasi sosial yang inklusif dan dialogis, sebagaimana semangat Islam

rahmatan lil ‘alamin.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif diskriptif dengan jenis
penelitian studi kasus. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti untuk
memahami fenomena sosial secara mendalam dan holistik melalui perspektif
partisipan serta konteks sosial tempat nilai-nilai tersebut diinternalisasikan. Tujuan
penelitian untuk mendeskripsikan dan menganalisis secara mendalam bagaimana
pendekatan sosio-religius digunakan dalam proses internalisasi nilai tasamuh dan
shura di lingkungan kampus IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan, serta sejauh

mana efektivitasnya dalam membentuk budaya kampus yang inklusif dan dialogis.

291 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

Teknik penggalian data dilakukan melalui metode Wawancara mendalam dengan
informan kunci seperti dosen, pimpinan lembaga, pembina organisasi
kemahasiswaan, dan mahasiswa aktif. Observasi partisipatif terhadap aktivitas
pimpinan lembaga, dosen dan kemahasiswaan, forum diskusi, musyawarah
organisasi, dan kegiatan keagamaan kampus. Studi dokumentasi terhadap
kurikulum, kebijakan lembaga, serta laporan kegiatan yang relevan dengan
internalisasi nilai-nilai keislaman. Data dianalisis dengan menggunakan analisis
tematik, yaitu dengan mengidentifikasi tema-tema utama yang muncul dari hasil
wawancara, observasi, dan dokumentasi. Proses ini melibatkan tahap reduksi data,
penyajian data, serta penarikan kesimpulan secara reflektif dan interpretatif,

sebagaimana yang dikemukakan oleh Miles dan Huberman.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pendekatan sosio-religius merupakan pendekatan multidimensional yang
memadukan dimensi keagamaan dan sosial dalam kerangka pendidikan nilai.
Dalam konteks Islam, pendekatan ini bertolak dari keyakinan bahwa agama bukan
hanya kumpulan doktrin spiritual, tetapi juga sistem sosial yang memiliki peran
transformatif =~ dalam  kehidupan  bermasyarakat. = Pendidikan  yang
mengintegrasikan aspek sosial dan religius akan lebih efektif dalam membentuk
karakter peserta didik karena menyentuh aspek afektif dan kognitif
sekaligus(Ramadhan, 2019).

Pendekatan sosio-religius merupakan suatu pendekatan yang memandang
bahwa nilai-nilai agama tidak berdiri sendiri, melainkan selalu terkait dengan
struktur dan dinamika sosial masyarakat. Dalam perspektif ini, agama berfungsi
bukan hanya sebagai sistem kepercayaan transendental, tetapi juga sebagai
kekuatan sosial yang membentuk pola interaksi, etika kolektif, dan norma dalam
kehidupan bermasyarakat. Menurut Emile Durkheim, agama adalah ekspresi
solidaritas sosial yang memperkuat keterikatan individu dengan komunitasnya

melalui simbol dan ritus bersama yang sarat makna kolektif (Durkheim, 2016).

299 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

Pendekatan ini memiliki landasan epistemologis yang kuat dari dua domain:
normatif-teologis dan sosiologis-empiris. Pada sisi normatif, Islam mengajarkan
nilai-nilai universal seperti tasamuh (toleransi), syura (musyawarah), ‘adl (keadilan),
dan ukhuwwah (persaudaraan), yang merupakan fondasi kehidupan sosial yang
harmonis. Sementara itu, pendekatan sosiologis menekankan pentingnya proses
interaksi sosial dalam membentuk perilaku dan identitas (Mawardi Kholid, 2006).
Oleh karena itu, pendekatan sosio-religius berupaya menghubungkan ajaran
tekstual Islam dengan konteks nyata kehidupan sosial, termasuk dalam ruang
pendidikan tinggi.

Dalam konteks kehidupan kampus, pendekatan sosio-religius menjadi
penting karena kampus adalah ruang yang plural secara intelektual, ideologis, dan
sosial. Di sinilah nilai tasamuh dan shura harus dibumikan tidak hanya melalui
kurikulum formal, tetapi juga melalui interaksi sosial mahasiswa, diskusi
akademik, organisasi kemahasiswaan, dan budaya institusi. Sebagaimana
dikemukakan oleh Waghid, pendidikan Islam yang berorientasi pada keadaban
publik harus mendorong diskursus inklusif dan partisipatif di ruang-ruang sosial
kampus (2014). Pendekatan sosio-religius relevan diterapkan untuk membentuk
karakter mahasiswa yang tidak hanya taat secara spiritual, tetapi juga memiliki
sensitivitas sosial. Abuddin Nata menyatakan bahwa pendidikan Islam yang ideal
harus mampu mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan nilai-nilai
kemanusiaan dan sosial, sehingga menghasilkan lulusan yang tidak hanya berilmu,
tetapi juga mampu berkontribusi bagi kehidupan bermasyarakat secara arif dan
toleran(Munir, 2020).

Prinsip dasar dari pendekatan ini mencakup: (1) integrasi nilai keislaman
dengan pengalaman sosial mahasiswa, (2) pelibatan aktif dalam proses
musyawarah, (3) penerimaan terhadap perbedaan pandangan, dan (4)
pembentukan kesadaran kritis melalui dialog. Proses ini sejalan dengan teori
pendidikan humanistik dan konstruktivistik yang menempatkan peserta didik

sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran (Kraince, 2007). Dalam perspektif

223 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

ini, nilai-nilai Islam tidak sekadar diajarkan, tetapi dihidupkan melalui praktik
sosial kolektif.

Pendekatan sosio-religius juga selaras dengan pendekatan prophetic
education yang dikembangkan oleh Kuntowijoyo dan kontemporer seperti
Abuddin Nata, yang menekankan bahwa transformasi sosial harus berlandaskan
nilai kenabian: humanisasi, liberasi, dan transendensi (Nata, 2016). Internalisasi
nilai tasamuh dan shura melalui pendekatan ini tidak hanya menciptakan
mahasiswa yang religius secara ritual, tetapi juga inklusif, kritis, dan komunikatif
dalam membangun relasi sosial di lingkungan kampus.

Dalam  studi-studi = mutakhir, pendekatan  sosio-religius telah
diimplementasikan dalam berbagai konteks pendidikan Islam, terutama dalam
penguatan karakter dan moderasi beragama. Misalnya, hasil penelitian Hasan
menunjukkan bahwa pendidikan berbasis sosio-religius efektif dalam membentuk
budaya kampus yang harmonis dan bebas dari intoleransi (Musyafak N, Munawar
I, 2021).Pendekatan ini memungkinkan adanya ruang dialog lintas kelompok dan
penyelesaian konflik melalui musyawarah, bukan konfrontasi.

Lebih lanjut, pendekatan sosio-religius memberikan kerangka kerja untuk
memahami bahwa agama bukan sekadar entitas normatif, tetapi juga praksis yang
berkembang melalui interaksi sosial dalam berbagai ruang kehidupan, termasuk
institusi pendidikan. Sebagaimana dikemukakan oleh Zainal Abidin Bagir, dalam
masyarakat multikultural, pendekatan ini memungkinkan agama untuk berperan
sebagai kekuatan dialogis yang mendorong harmoni sosial tanpa kehilangan

substansi teologisnya(Munir, 2020).

Internalisasi Nilai Tasamuh & Syura Pada Kehidupan Kampus di IAI Tarbiyatut
Tholabah Lamongan

Pendekatan sosio religius dalam pendidikan Islam lahir dari kesadaran akan
pentingnya menyatukan nilai-nilai transendental agama dengan konteks sosial
kehidupan peserta didik. Dalam pandangan ini, pendidikan agama tidak cukup

hanya mentransmisikan doktrin normatif, melainkan harus mampu membentuk

224 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

kepribadian sosial yang inklusif, partisipatif, dan beretika(Ramadhan, 2019). Nilai-
nilai Islam seperti tasamubh (toleransi) dan shura (musyawarah) dipandang sebagai
dua prinsip fundamental yang tidak hanya bersumber dari wahyu, tetapi juga
sangat kontekstual dengan kebutuhan masyarakat multikultural dan demokratis
dewasa ini (Aulia & Arifin, 2023).

Secara konseptual, tasamuh dalam Islam memiliki akar yang kuat dalam Al-
Qur'an dan sunnah, keduanya jika dikembangkan melalui pendekatan sosio-
religius akan membentuk identitas keislaman yang terbuka terhadap dialog,
mampu menyelesaikan konflik secara deliberatif, dan menghargai pluralitas
pandangan dalam kerangka etika Islam (Kraince, 2007).

Dalam konteks kampus, pendekatan sosio religius dapat menjadi strategi
untuk menanamkan nilai-nilai tersebut secara sistematis dan berkelanjutan.
Pendidikan tidak hanya berlangsung di ruang kelas, tetapi juga di ruang interaksi
sosial, organisasi mahasiswa, forum akademik, dan dinamika kehidupan kampus.

IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan, sebagai salah satu perguruan tinggi
keagamaan Islam, telah berupaya mengintegrasikan nilai tasamuh dan shura dalam
berbagai aspek kelembagaan, seperti melalui visi misi kampus, mata kuliah
pendidikan karakter, dan kegiatan kemahasiswaan bernuansa keislaman (Fitrotin,
2025).

Hasil observasi dalam pembukaan PBAK (Pengenalan Budaya Akademik
dan Kemahasiswaan), rapat senat terbuka, dialog kebangsaan, forum evaluasi
pimmpinan dan dosen, pimpinan kampus aktif menyampaikan pesan-pesan
toleransi dan pentingnya musyawarah dalam pidato resmi. Dalam forum senat
terbuka, pimpinan membuka ruang musyawarah bagi dosen dan perwakilan
mahasiswa dalam pengambilan kebijakan akademik, gaya komunikasi pimpinan
cenderung terbuka, egaliter, dan menghargai perbedaan pendapat. Internalisasi
nilai shura tampak melalui praktik kepemimpinan partisipatif serta menunjukkan
sikap tasamuh terhadap perbedaan aspirasi dan latar belakang mahasiswa. Leih
lanjut rapat pimpinan institusi menunjukkan adanya internalisasi nilai shura

melalui mekanisme pengambilan keputusan yang kolektif dan deliberatif. Setiap

295 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

pimpinan unit diberi ruang menyampaikan pandangan. Toleransi terhadap
perbedaan pendapat cukup kuat, meskipun masih didominasi oleh figur tertentu.
Diskusi berlangsung terbuka, dan hasil keputusan diambil berdasarkan mufakat,
bukan dominasi suara mayoritas (2025,

Temuan peneliti dalam proses pembelajaran di kelas dan seminar, dosen
memberi ruang diskusi terbuka dan mendorong mahasiswa menyampaikan
pendapat tanpa diskriminasi. Begitu juga dalam seminar, dosen menunjukkan
keterbukaan terhadap kritik dan membimbing mahasiswa memahami perbedaan
perspektif. Selain itu terdapat beberapa dosen mengintegrasikan tema-tema
moderasi beragama serta pentingnya dialog dalam perkuliahan. Nilai tasamuh dan
shuro dalam praktik pembelajaran tercermin dalam pengelolaan kelas yang inklusif
dan metode pengambilan keputusan dalam kelompok berlajar (2025,

Pada kegiatan organisasi intra kampus, dialog lintas organisasi, forum
ilmiah mahasiswa, diikuti oleh berbagai elemen organisasi mahasiswa, namun
masih terlihat dominasi kelompok tertentu dalam forum. Begitu juga dalam dialog
lintas organisasi berlangsung dengan semangat saling menghargai, meski sesekali
terjadi ketegangan sosial. Dalam forum keagamaan seperti kajian rutin dan diskusi
tafsir sudah mengangkat tema moderasi dan etika sosial Islam dan dalam kegiatan
PBAK, mahasiswa baru diajak memahami budaya kampus yang toleran dan
menjunjung musyawarah. Dalam kontek kemahasiswaan, internalisasi nilai
tasamuh mulai tmbuh daam interaksi litas kelompok mahasiswa, sedangkan nilai
shuro secara struktural dilakukan dalam pengambilan keputusan organisasi 2922,

Dalam rapat dan forum ilmiah dosen, nilai tasamuh mulai tampak dari
keterbukaan antar dosen dalam menyampaikan masukan, terutama terkait
pengembangan kurikulum dan strategi pembelajaran. Namun, suasana shura
belum sepenuhnya tercipta. Terkadang, keputusan penting lebih ditentukan oleh
pimpinan fakultas tanpa musyawarah yang substansial. Sebagian dosen muda
cenderung pasif, menunjukkan perlunya pembiasaan budaya partisipatif. Namun
dalam forum ilmiah rutin dosen memperlihatkan internalisasi nilai tasamuh yang

cukup baik. Perbedaan perspektif keilmuan dalam diskusi dipandang sebagai

226 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

kekayaan wacana, bukan sebagai ancaman. Moderator forum biasanya
menekankan etika berdiskusi dan saling menghargai (2025,

Hal ini selaras dengan pendapat Yusef Waghid yang menyatakan bahwa
pendidikan Islam harus beranjak dari transmisi dogma ke arah dialog praksis, di
mana nilai-nilai agama dipraktikkan dalam situasi sosial nyata dan direspons
secara reflektif oleh peserta didik (Waghid, 2014). Dengan kata lain, pendidikan
yang hanya menekankan aspek kognitif tidak cukup dalam membentuk karakter
tasamuh dan shura. Perlu ada pendekatan yang lebih partisipatoris, kontekstual,
dan bersentuhan langsung dengan realitas sosial mahasiswa.

Dalam implementasinya, pendekatan sosio-religius perlu didesain sebagai
proses bertahap yang melibatkan tiga dimensi utama: (1) pemahaman nilai melalui
kajian ilmiah, (2) pengalaman nilai melalui interaksi sosial yang positif, dan (3)
internalisasi nilai melalui keteladanan dan kebiasaan (Nata, 2016). Strategi ini
hanya bisa berjalan efektif jika didukung oleh semua unsur kampus, mulai dari
dosen, pengelola, hingga mahasiswa itu sendiri. Kegiatan seperti forum
musyawarah terbuka antar organisasi, pelatihan kepemimpinan moderat, serta
dialog antar kelompok keagamaan internal perlu digalakkan sebagai laboratorium
hidup pendidikan sosio-religius.

Namun demikian, realitas implementasi di lapangan menunjukkan bahwa
nilai-nilai tersebut belum sepenuhnya terinternalisasi secara merata dalam perilaku
sivitas akademika. Masih terlihat adanya eksklusivitas kelompok dalam organisasi
intra kampus, ketegangan karena perbedaan ideologi mahasiswa, hingga praktik
musyawarah yang hanya bersifat formalitas. Kesenjangan ini menunjukkan bahwa
pendekatan sosio-religius yang diterapkan selama ini cenderung bersifat normatif
instruksional, belum cukup kuat dalam membangun pengalaman dialogis dan
pembiasaan partisipatif yang otentik.

Dengan membumikan nilai-nilai tasamuh dan shura melalui pendekatan
sosio-religius yang lebih aplikatif, kampus akan menjadi ekosistem yang tidak
hanya religius dalam ritual, tetapi juga sosial dalam etika interaksi. Internalisasi ini

akan menjadi bekal penting bagi mahasiswa untuk berkiprah di tengah masyarakat

297 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

yang majemuk, baik dalam konteks keagamaan, kebangsaan, maupun
kemanusiaan. IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan, dengan karakternya sebagai
perguruan tinggi keagamaan Islam berbasis pesantren, memiliki modal kuat untuk
memimpin transformasi pendidikan yang tidak hanya religius, tetapi juga sosial-

prophetik

KESIMPULAN

Pendekatan sosio-religius dalam internalisasi nilai tasamuh (toleransi) dan
syura (musyawarah) di IAI Tarbiyatut Tholabah Lamongan telah diakomodasi
secara normatif dalam dokumen kelembagaan dan aktivitas akademik. Namun
demikian, nilai-nilai tersebut belum sepenuhnya diterapkan dalam budaya sosial
kampus secara menyeluruh. Kesenjangan antara idealitas dan kenyataan
mencerminkan bahwa strategi internalisasi masih bersifat instruksional dan belum
optimal dalam mengembangkan aspek partisipatif, dialogis, serta praksis sosial
yang kontekstual. Temuan ini tampak berbeda dengan penelitian terdahulu yang
cenderung menekankan pada efektivitas pendekatan normatif; sementara
penelitian ini menekankan pentingnya pendekatan sosio-religius yang
transformatif dengan mengarusutamakan interaksi sosial yang inklusif serta
pelibatan mahasiswa aktif dalam praktik deliberatif sebagai strategi pembentukan
karakter moderat dan demokratis di lingkungan kampus. Diperlukan upaya
penguatan budaya akademik berbasis nilai melalui lintas elemen pelatihan kampus,
dialog antarorganisasi mahasiswa, serta pembiasaan musyawarah dalam
pengambilan keputusan kolektif. Mengintegrasikan nilai tasamuh dan syura ke
dalam kebijakan kelembagaan secara aplikatif, serta menjadikannya indikator
evaluasi dalam pengembangan karakter mahasiswa, keterlibatan dosen dan tenaga
kependidikan dalam memodelkan nilai-nilai ini menjadi elemen penting untuk
memastikan internalisasi berjalan secara holistik. Penulis menyadari bahwa
penelitian ini memiliki keterbatasan, terutama dalam hal mencakup waktu dan
ruang pengumpulan data yang belum menjangkau seluruh dinamika sosial

kampus secara utuh. Penelitian lanjutan dengan pendekatan etnografis atau

208 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

partisipatoris sangat disarankan agar dapat menggali lebih lanjut dalam praktik
sosial keseharian dan hubungan antar kelompok dalam komunitas kampus.
Penulis menyampaikan terima kasih kepada seluruh pimpinan, dosen,
tenaga kependidikan, dan mahasiswa IAl Tarbiyatut Tholabah Lamongan atas
keterbukaan, partisipasi, dan dukungannya selama proses penelitian ini
berlangsung. Semoga hasil penelitian ini memberikan manfaat dalam
pengembangan strategi pendidikan karakter berbasis nilai Islam yang responsif

terhadap tantangan zaman.

BIBLIOGRAFI
Aulia, F. A., & Arifin, F. (2023). Moderasi Beragama Dalam Ruang Digital : Studi

Harmonisasi Moderasi Beragama Di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam
Negeri. =~ MODERATIO:  Jurnal ~ Moderasi ~ Beragama,  3(2),  205.
https:/ /doi.org/10.32332 /moderatio.v3i2.8105

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan
Melenium III.

Durkheim, E. (2016). The elementary forms of religious life. In Social theory re-wired
(pp. 52-67). Routledge.

Hanafi, M. (2014). Pengembangan Kurikulum Perguruan Tinggi Agama Islam.
Islamuna: Jurnal Studi Islam, 1(2). https:/ /doi.org/10.19105/islamuna.v1i2.572

Ismail, S., & Sulaiman, W. (2022). Implementasi Kurikulum Pendidikan Islam
Inklusif di Perguruan Tinggi Keagamaan Islam Negeri. Edukasi Islami: Jurnal
Pendidikan Islam, 11(1), 1-19. https:/ /doi.org/10.30868/ ei.v11i01.3538

Kraince, R. G. (2007). Islamic higher education and social cohesion in Indonesia.
Prospects, 37(3), 345-356. https:/ /doi.org/10.1007 /s11125-008-9038-1

Lickona, T. (1992). Educating for character: How our schools can teach respect and
responsibility. Bantam.

Majid, N. (2000). Islam, doktrin dan peradaban: sebuah telaah kritis tentang
keimanan, kemanusiaan, dan kemodernan. (No Title).

Masamah, U. (2016). Pendidikan Islam, Pendidikan Politik, dan Dialog Antar Umat
Beragama di Indonesia. Fikrah, 4(1), 1-19.

Mawardi Kholid. (2006). Pendekatan Sosio-kultural Pembelajaran Islam dalam
Pesantren dan Masyarakat NU. Jurnal Pemikiran Alternatif Kependidikan, 11(3),
1-9.

Munir, M. (2020). PENDIDIKAN ISLAM DAN TANTANGAN MODERNITAS Jurnal
Al-Makrifat Vol 5, No 1, April 2020. 58-78.

Musyafak N, Munawar I, K. N. (2021). Dissimilarity Implementasi Konsep

Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

229 Sosio Religius dalam Internalisasi



Alamtara : Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Vol 9 No 2 Tahun 2025

Moderasi Beragama di PTKIN. Prosisidng Muktamar Dosen PMII, September,
453-464.

Nasri, U. (2024). Rethinking Religious Moderation: Revitalisasi Konsep Manusia
Perspektif Filsafat Pendidikan Islam dalam Konteks Multikultural. Jurnal Ilmiah
Profesi Pendidikan, 9(1), 213-220. https:/ /doi.org/10.29303 /jipp.v9i1.1655

Nata, H. A. (2016). Pendidikan dalam perspektif Al-Qur’an. Prenada Media.

Pratama, A. R., Rawati, M., Fajri, F., Oktaviany, K., & Messy, M. (2024). Dinamika
Organisasi Mahasiswa: Pengembangan, Komitmen, dan Transformasi di
Zaman Modern.  Jurnal =~ Manajemen  Dan  Budaya, 4(2), 28-38.
https://doi.org/10.51700/ manajemen.v4i2.627

Ramadhan, M. R. (2019). Integrasi Nilai Islam Moderat dalam Pendidikan Islam
untuk Menguatkan Harmoni Sosial Keagamaan pada Masyarakat Plural.
Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars, 3(1), 701-709.

Sahlan, A. (2011). Pembelajaran pendidikan agama Islam dengan pendekatan
kontekstual. El-Hikmah.

Shihab, M. Q. (1998). Wawasan Al-Quran Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Perseolan
Umat. Bandung: Mizan, Cet Ke?7.

Waghid, Y. (2014). Pedagogy out of bounds: Untamed variations of democratic education
(Vol. 61). Springer Science & Business Media.

230 Nur Hakim, Sa'adi, Miftahuddin

Sosio Religius dalam Internalisasi



