
Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

 
This work is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International 

License. Available online on: https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index 

 

Diterima Redaksi Direvisi Terakhir Diterbitkan Online 

13 November 2025 04 Desember 2025 30 Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.58518/awwaliyah.v8i2.4279 

 

PEMIKIRAN AL-FARABI DAN RELEVANSINYA DALAM 

PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN DASAR 

Filzatun Nafsi1, Mohamad Salik2, Suheri Widianto3 
1STAI KH. Muhammad Ali Shodiq Tulungagung, 2UIN Sunan Ampel Surabaya, 

3Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 

E-mail: 1nafsifilzatun@gmail.com, 2mohamadsalik1212@gmail.com, 
3suheriwidianto@iai-tabah.ac.id 

 

Abstrak: Pendidikan dasar yang cenderung berfokus pada capaian kognitif telah 

memicu degradasi pendidikan karakter. Akibatnya, sistem pendidikan berisiko 

menghasilkan lulusan yang cerdas secara intelektual namun rapuh secara moral. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menawarkan kerangka kerja konseptual dari 

pemikiran filsuf Muslim, Al-Farabi, sebagai fondasi filosofis untuk merevitalisasi 

kurikulum pendidikan dasar yang berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 

(library research), di mana data dari karya primer Al-Farabi dan literatur sekunder 

dianalisis secara deskriptif-filosofis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa gagasan Al-

Farabi tentang pendidikan bersifat holistik, dengan tujuan tertinggi mencapai 

kebahagiaan sejati (sa‘adah) melalui keseimbangan antara pengembangan akal budi 

(‘aql) dan akhlak mulia (khuluq). Konsepnya tentang hubungan ilmu teoritis (logika, 

metafisika) dan ilmu praktis (etika, politik), serta peran sentral guru sebagai teladan 

moral, menawarkan relevansi yang kuat untuk mengatasi dualisme antara kognisi dan 

karakter. Pemikiran Al-Farabi dapat diimplementasikan melalui kurikulum yang 

menyeimbangkan dimensi filosofis, pedagogis, dan kurikuler, sehingga mampu 

membentuk generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga 

berintegritas moral dan memiliki kesadaran sosial yang tinggi. 

Kata Kunci: Al-Farabi, Kurikulum, Pendidikan Karakter, Pendidikan Dasar. 

 

Abstract: Primary education that predominantly emphasizes cognitive achievement has led to 

a gradual degradation of character education. Consequently, the educational system risks 

producing graduates who are intellectually capable but morally fragile. This study aims to 
examine and propose a conceptual framework derived from the thoughts of the Muslim 

philosopher Al-Farabi as a philosophical foundation for revitalizing the primary education 

curriculum toward the formation of a holistic human being. This research employs a 

qualitative method with a library research approach, in which data from Al-Farabi’s 

primary works and relevant secondary literature are analyzed through descriptive-

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

319 | Filzatun Nafsi et al.  Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya… 
 

philosophical analysis. The findings reveal that Al-Farabi’s educational thought is 

holistic in nature, emphasizing the ultimate goal of attaining true happiness (sa‘adah) 

through the balance between intellectual cultivation (‘aql) and moral excellence 

(khuluq). His concept of integrating theoretical sciences (logic, metaphysics) and 

practical sciences (ethics, politics), along with the central role of the teacher as a moral 

exemplar, holds significant relevance for addressing the persistent dualism between 

cognition and character in modern education. The study concludes that Al-Farabi’s 

philosophy can be actualized through a curriculum that harmonizes philosophical, 

pedagogical, and curricular dimensions, thereby nurturing a generation that is not only 

intellectually superior but also morally upright and socially conscious. 

Keywords: Al-Farabi, Curriculum, Character Education, Primary Education. 

 

Pendahuluan  

Pendidikan dasar merupakan salah fondasi utama dalam pengembangan sumber 

daya manusia suatu bangsa. Pada jenjang ini, proses pendidikan tidak sekadar berfungsi 

sebagai mekanisme transfer of knowledge, melainkan juga sebagai tempat untuk 

menerapkan nilai-nilai moral, pembentukan karakter, serta dasar kompetensi intelektual 

dan sosial peserta didik (Ritonga, 2020). Pendidikan dasar berperan sebagai titik awal 

pembentukan manusia seutuhnya yang memiliki keseimbangan antara kemampuan 

kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Seiring dengan perubahan peradaban akibat globalisasi dan revolusi teknologi, 

kurikulum pendidikan dasar dituntut untuk senantiasa adaptif dan responsif terhadap 

dinamika zaman. Proses pembelajaran pada tahap ini harus mampu membekali peserta 

didik dengan seperangkat kompetensi abad ke-21 yang mencakup literasi digital, 

kemampuan berpikir kritis, kreativitas, komunikasi, dan kolaborasi. Kompetensi 

tersebut tidak hanya diperlukan untuk menghadapi tantangan dunia modern, tetapi juga 

untuk menyiapkan generasi yang mampu berpartisipasi aktif dalam masyarakat berbasis 

pengetahuan tanpa kehilangan jati diri dan nilai-nilai kemanusiaannya. 

Tantangan yang dihadapi sistem pendidikan di Indonesia salah satunya tertanam 

paradigma yang mengukur keberhasilan pendidikan semata-mata melalui indikator nilai 

yang berupa angka dan capaian kognitif. Hal ini menyebabkan terjadinya penurunan 

dalam pendidikan karakter (Narawi, 2022). Sehingga dalam nilai moral dan kepekaan 

sosial sering kali terabaikan. Akibatnya, sistem pendidikan berisiko menghasilkan 

lulusan yang cerdas secara intelektual, namun rapuh secara karakter dan miskin nilai 

kemanusiaan. 

Pemikiran filosofis Muslim terkemuka, Al-Farabi (872–950 M), menawarkan 

sebuah kerangka kerja konseptual yang relevan dan mendalam untuk mengatasi 

persoalan tersebut. Al-Farabi memandang bahwa tujuan tertinggi pendidikan adalah 

pencapaian kebahagiaan sejati (sa‘adah), yang hanya dapat diraih melalui 

pengembangan potensi manusia secara integral (Humaedah, 2021). Menurutnya, 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

320 | Filzatun Nafsi et al.  Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya… 
 

kebahagiaan bukanlah hasil dari intelektual semata, melainkan buah dari keselarasan 

antara akal budi, akhlak mulia, dan tindakan yang konstruktif dalam tatanan sosial 

(Rofiq, 2022). 

Gagasan Al-Farabi dalam pengembangan kurikulum pendidikan dasar 

menawarkan solusi konseptual bagi revitalisasi pendidikan karakter yang selama ini 

cenderung bersifat seremonial dan formalistik. Dengan mengembalikan pendidikan 

pada hakikatnya sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya, pendekatan ini 

diharapkan mampu menghadirkan implementasi pendidikan karakter yang lebih 

substansial, kontekstual, dan transformatif. Melalui paradigma tersebut, pendidikan 

dasar dapat berperan sebagai instrumen pembentukan generasi yang tidak hanya unggul 

secara intelektual, tetapi juga berintegritas moral dan memiliki kesadaran sosial yang 

tinggi. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research). Metode ini dipilih karena penelitian berfokus pada 

kajian teoritis dan konseptual terhadap pemikiran Al-Farabi yang bersumber dari 

berbagai literatur. Melalui pendekatan ini, peneliti menelaah secara mendalam karya-

karya Al-Farabi serta berbagai sumber sekunder seperti buku, jurnal, dan artikel ilmiah 

yang membahas pemikirannya dalam konteks pendidikan. Data yang diperoleh 

kemudian dianalisis secara deskriptif dan filosofis untuk menggali esensi pemikiran Al-

Farabi tentang pendidikan, pengetahuan, dan nilai-nilai moral. Hasil analisis ini 

selanjutnya digunakan untuk menemukan relevansi pemikiran tersebut dalam 

pengembangan kurikulum pendidikan dasar masa kini. Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti memahami gagasan Al-Farabi secara komprehensif dan mengaitkannya dengan 

kebutuhan serta tantangan pendidikan modern. 

Hasil dan Pembahasan 

Biografi, kehidupan sosial politik dan pandangan pendidikan Al-Farabi. Al-

Farabi seorang filsuf muslim yang memiliki pengaruh besar terhadap pemikiran dunia 

Timur, bahkan dunia Barat. Nama lengkap beliau adalah Abū Nasir Muhammad bin al-

Farakh al-Fārābi yang hidup pada 870 - 950M. Ayahnya merupakan seorang jenderal 

berkebangsaan Persia dan ibunya berkebangsaan Turki. Pendidikan Al-Farabi beliau 

mempelajari ilmu agama fiqh, hadits, dan tafsir Al Qur’an. Selain itu beliau, mengusai 

(70 bahasa) namun yang benar-benar dikuasai empat Bahasa, yaitu: Arab, Persia, Turki, 

dan Kurdi. Beliau belajar di Baghdad, kepada Abu Bakar As Saraj, dan logika serta 

filsafat kepada Abu Bisyr Mattiatus ibn Yunus, seorang Kristen yang banyak 

menerjemahkan filsafat Yunani. Dan belajar kepada Yuhana ibn Haila pada bidang 

logika. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

321 | Filzatun Nafsi et al.  Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya… 
 

 Al-Farabi mampu mengungguli gurunya ibn Yunus, oleh karena itu beliau 

dijuluki sebagai “guru kedua”. Al-Farabi pindah ke Harran, pusat kebudayaan Yunani 

tidak lama kemudian beliau kembali ke Baghdad untuk memperdalam ilmu filsafat dan 

menetap di kota ini selama 20 tahun. Al-Farabi adalah seorang yang sangat mencintai 

ilmu, seorang ‘alim dan sederhana hal ini terbukti ketika beliau pindah di Damaskus 

bertemu dengan Saif Ad Daulah Al-Hamdani, seorang Sultan Dinasti Hamdan di 

Aleppo memberinya kedudukan sebagai seorang ulama istana dan mendapatkan 

tunjangan yang besar namun beliau memberikan tunjangan tersebut kepadaa fakir 

miskin di Damaskus. Al-Farabi menghabiskan hidupnya dengan dunia Ilmu, sehingga 

beliau tidak dekat dengan penguasa-penguasa Abbasiyah pada saat itu dan memilih 

untuk berkhalwat/menyendiri. 

Ada tiga bidang studi yang memikat Al-Farabi, ialah logika, filsafat politik dan 

metafisika. Dalam bidang logika Al-Farabi menulis banyak komentar dan parafrase atas 

kumpulan karya logika Aristoteles yang dikenal dengan organon (Majid, 2019). 

Naskah-naskah Al-Farabi yang orisinal tentang logika terutama membahas istilah-istilah 

logika yang bahkan jauh lebih pelik ketimbang categories karya Aristoteles dan Isagoge 

karya Porphyry. Di antaranya adalah Al-Alfaz Al-Mustamalah Fi Al Manthiq (istilah-

istilah logika), Al-Fusul Al-Khamsah (lima pasal logika) dan Risalah fi Al-Mantiq 

(pengantar logika), semua risalah tersebut sampai sekarang masih terdokumentasi 

dengan baik. 

 Al-Farabi yang dikenal sebagai filosof muslim yang terbesar memiliki banyak 

keahlian dalam bidang keilmuan, seperti ilmu bahasa, matematika, kimia, astronomi, 

kemiliteran, musik, ilmu alam, ketuhanan, fiqh, dan manthiq (Hakim, 2021). Maka dari 

itu, banyak karya-karya Al-Farabi yang sudah terkenal dikalangan filsafat Islam, 

diantaranya sebagai berikut (Ardiansyah, 2020): Syarah Risalah Zainun Al-Kabir Al-

yunani, At-Ta’liqat, Risalah fima Yajibu Ma’rifat Qabla Ta’allumi Al-Falasafah, Kitab 

Tahshil As-Sa’asdah, Risalah fi Isbat Al-Fadhilah, ‘Uyun Al-Masa’il, Ara’Ahl Al-

Madinah Al-Fadhilah, Ihsa Al-Ulum wa at-Ta’rif bi Aghradita, Makalat fi Ma’ani Al-

Aql, Fususul Al-Hikam, Risalah Al-aql, As-Siyasah Al-Madaniyah, Al-mas’il Al-

Falasfiyah wa Al-Ajwibah Anha dan Al-Ibanah ‘an Ghardi Aristo fi Kotabi ma Ba’da al 

Thabi’ah. 

Pandangan Al-Farabi dalam Pendidikan mengembangkan konsep pendidikan 

yang bersifat holistik dan berorientasi pada penyempurnaan manusia. Ia memandang 

bahwa tujuan pendidikan tidak semata-mata pada penguasaan ilmu teoritis, tetapi juga 

meliputi pembentukan akhlak, moralitas, serta pengaktualan akal budi manusia menuju 

kebahagiaan (sa‘adah) dan kesempurnaan hidup (al-insan al-kamil). Bagi Al-Farabi, 

pendidikan merupakan sarana untuk membawa manusia menuju kehidupan yang 

bermakna, di mana keseimbangan antara aspek intelektual, spiritual, dan sosial menjadi 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

322 | Filzatun Nafsi et al.  Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya… 
 

pilar utama. Maka Pendidikan tidak boleh berhenti pada dimensi kognitif semata, 

melainkan harus mencakup pengembangan karakter, keterampilan praktis, dan 

kesadaran moral (Suntoro, 2022). 

Konsep keilmuan Al-Farabi dapat dikategorikan ke dalam bidang filsafat 

pendidikan Islam. Filsafat pendidikan Islam sendiri merupakan ilmu yang mempelajari 

hakikat dan kekhasan pendidikan yang bersumber dari Al-Quran dan As-Sunnah, 

merumuskan berbagai proses pembelajaran, strategi pembelajaran, kurikulum dan 

sistem evaluasi pendidikan, serta dasar-dasar Islam. Menjelaskan maksud dan tujuan 

pendidikan Islam, baik yang khusus maupun yang umum, yang bersifat sementara dan 

abadi (Nursa, 2020). 

 Al-Farabi berpendapat bahwa pendidikan dapat dipahami melalui tiga aspek 

utama. Pertama, material pendidikan atau isi kurikulum, yang menurutnya harus 

mencakup ilmu-ilmu teoritis dan praktis. Ilmu teoritis meliputi logika, matematika, 

fisika, dan metafisika, yang berfungsi mengasah kemampuan intelektual peserta didik. 

Sementara itu, ilmu praktis mencakup etika, politik, dan keterampilan hidup, yang 

diarahkan pada pembentukan kepribadian dan perilaku yang baik dalam kehidupan 

bermasyarakat. Kedua, metode pendidikan, yang bagi Al-Farabi harus sesuai dengan 

tingkat perkembangan intelektual peserta didik. Al-Farabi menekankan pentingnya 

metode bertahap, mulai dari penggunaan imajinasi dan analogi pada tahap awal, hingga 

penalaran logis dan demonstrasi ilmiah pada tahap lanjutan. Metode ini menunjukkan 

bahwa Al-Farabi telah menyadari prinsip pedagogis modern yang menekankan 

diferensiasi pembelajaran sesuai kemampuan anak (Hilmansah, 2023). 

Ketiga, peran guru dan murid dalam proses pendidikan. Al-Farabi menempatkan 

guru sebagai figur sentral yang bukan hanya penyampai ilmu, tetapi juga teladan moral 

dan pembimbing spiritual. Guru ideal, menurutnya, adalah sosok yang memiliki 

pengetahuan luas, akhlak mulia, dan mampu mengarahkan peserta didik menuju tujuan 

hidup yang baik (Alfazri, 2024). Sementara itu, murid dipandang sebagai subjek aktif 

yang harus mengembangkan potensi akal dan jiwanya melalui bimbingan guru. Relasi 

guru dan murid dalam pandangan Al-Farabi bersifat hierarkis tetapi juga dialogis, di 

mana guru memberikan arahan, sementara murid berperan aktif dalam proses belajar. 

Konsep pendidikan Al-Farabi menghadirkan suatu kerangka yang komprehensif, 

yang mencakup tujuan, isi, metode, serta peran pelaku pendidikan. Kerangka ini sangat 

relevan untuk pengembangan kurikulum pendidikan dasar masa kini, karena mampu 

mengharmonikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dengan nilai-nilai moral 

dan spiritual. Relevansi ini juga sejalan dengan kebutuhan pendidikan abad ke-21 yang 

menuntut penguasaan ilmu pengetahuan, keterampilan hidup, serta penguatan karakter 

secara seimbang (Rofiki, 2024). 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

323 | Filzatun Nafsi et al.  Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya… 
 

Adapun gagasan-gagasan Al-Farabi, dapat dirinci sebagai berikut: pandangan 

hakikat jiwa manusia, jiwa manusia beserta materi asalnya memancar dari akal 

kesepuluh. Jiwa adalah jauhar rohani sebagai form bagi jasad. Kesatuan keduanya 

merupakan secara accident, artinya masingmasing keduanya mempunyai substansi yang 

berbeda dan binasanya jasad tidak membawa binasa pada jiwa. Jiwa manusia disebut 

dengan al-nafs al-nathiqah, berasal dari alam ilahi, sedangkan jasad berasal dari alam 

khalq, berbentuk, berupa, berkadar, dan bergerak. Jiwa diciptakan tatkala jasad siap 

menerimanya. 

Tentang bahagia dan sengsaranya jiwa, Al-Farabi mengaitkan dengan filsafat 

negara utamanya. Bagi jiwa yang hidup pada negara utamanya, yakni jiwa yang kenal 

dengan Allah dan melaksanakan perintah Allah maka jiwa ini menurut Al-Farabi akan 

kembali ke alam nufus (alam kejiwaan) dan abdi dalam kebahagiaan. Jiwa yang hidup 

pada negara fasiqoh, yakni jiwa yang kenal dengan Allh, ia kembali ke dalam nufus 

(alam kejiwaan) dan abdi dalam kesengsaraan. Sementara itu, jiwa yang hidup pada 

negara jahiliyah, yakni jiwa yang tidak kenal sama sekali dengan Allah dan tidak pula 

pernah melakukan perintah Allah, ia lenyap bagaikan jiwa hewan (Nursa, 2020). 

Pemikiran filsafat dan ilmu logika, Al-Farabi ketika menjelaskan Metafisika (ke-

Tuhanan), menggunakan pemikiran Aristoteles dan Neoplatonisme. Al-Farabi 

berpendapat bahwa al-Maujud al-Awwal sebagai sebab pertama bagi segala yang ada. 

Dalam pemikiran adanya Tuhan, menurut Al-Farabi mengemukakan dalil Wajib al-

Wujud dan Mumkin al-Wujud. Menurutnya, segala yang ada ini hanya memiliki dua 

kemungkinan dan tidak ada alternatif yang ketiga. Wajib al-Wujud adalah wujudnya 

tidak boleh tidak ada, ada dengan sendirinya, esensi dan wujudnya adalah sama dan satu 

(Nursa, 2020).  

Beliau adalah Wujud yang sempurna selamanya dan tidak didahului oleh tiada. 

Jika Wujud itu tidak ada, akan timbul kemustahilan karena Wujud lain untuk adanya 

bergantung kepadanya. Inilah yang disebut dengan Tuhan. Adapun mumkin Al-Wujud 

tidak akan berubah menjadi wujud aktual tanpa adanya wujud yang menguatkan, dan 

yang menguatkan itu bukan dirinya, tetapi Wajib al-Wujud. Walaupun demikian, 

mustahil terjadi daur dan tasalsul (processus in infinitum) karena rentetan sebab akibat 

itu akan berakhir pada Wajib al-Wujud. 

Pemikiran asal usul negara, dalam dua karyanya Al-Siyasah Al Madaniyyah 

(pemerintahan politik) dan Ara’ Al-Madinah Al Fadhilah (pendapat-pendapat tentang 

negara utama) banyak dipengaruhi oleh konsep Plato yang menyamakan negara dengan 

tubuh manusia. Ada kepala, tangan, kaki dan anggota tubuh lainnya yang masing-

masing memiliki fungsi tertentu. Yang paling penting dalam tubuh manusia adalah 

kepala, karena adari kepala (otak) segala perbuatan manusia dikendalikan, sedangkan 

untuk mengendalikan kerja otak dilakukan oleh hati. Demikian juga dengan negara. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

324 | Filzatun Nafsi et al.  Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya… 
 

Menurut Al-Farabi yang amat penting dalam negara adalah pemimpinnya atau 

penguasanya bersama-sama dengan bawahannya sebagaimana halnya jantung dan 

organ-organ tubuh yang lebih rendah secara berturut-turut (Mardiyah, 2024).  

Penguasa ini haruslah orang yang lebih unggul baik dalam bidang intelektual 

maupun moralnya diantara yang ada. Di samping daya profetik yang dikaruniakan 

Tuhan kepadanya, ia harus memiliki kualitas-kualitas berupa kecerdasan, ingatan yang 

baik, pikiran yang tajam, cinta pada pengetahuan, sikap moderat dalam hal makanan, 

minuman dan seks, cinta pada kejujuran, kemurahan hati, kesederhanaan, cinta pada 

keadilan, ketegaran dan keberanian serta kesehatan jasmani dan rohani dan kefasihan 

berbicara. Kepala negara harus mempunyai akal tingkatan ketiga agar bisa 

berkomunikasi dengan akal ke 10. Jika tidak ada nabi yang akan menjadi kepala negara, 

maka dapat digantikan oleh orang yang dianggap memiliki sifat nabi, yaitu filsuf. 

Rakyat harus bekerja sesuai dengan kemampuan masing-masing untuk kepentingan 

bersama. Inilah ciri atau karakteristik yang harus ada pada negara ideal. 

Pemikiran Al-Farabi memiliki relevansi yang signifikan dengan prinsip-prinsip 

kurikulum pendidikan dasar kontemporer. Kurikulum abad ke-21 menekankan 

keseimbangan antara penguasaan pengetahuan, keterampilan berpikir kritis, kreativitas, 

kolaborasi, dan pembentukan karakter (Majid, 2019). Prinsip tersebut sejalan dengan 

gagasan Al-Farabi mengenai antara akal (‘aql) dan moral (khuluq), serta pentingnya 

pengembangan potensi manusia secara komprehensif. Dalam pandangan Al-Farabi, 

pendidikan tidak hanya berorientasi pada hasil kognitif, tetapi juga harus menyentuh 

ranah afektif dan psikomotorik sebagai bagian dari proses penyempurnaan manusia. 

Jika dikaitkan dengan pandangan Al-Farabi, kurikulum pendidikan dasar yang 

ideal harus mencakup beberapa dimensi penting. Pertama, dimensi tujuan filosofis, 

yakni pembentukan manusia yang berilmu dan berakhlak mulia. Kedua, dimensi isi 

pendidikan, yaitu keseimbangan antara ilmu rasional, moral, dan sosial yang saling 

melengkapi dalam membentuk pribadi yang utuh. Ketiga, dimensi metode 

pembelajaran, yang menumbuhkan kemampuan berpikir kritis sekaligus membiasakan 

nilai-nilai kebajikan dalam kehidupan sehari-hari. Model kurikulum semacam ini 

sejalan dengan paradigma pendidikan karakter yang menempatkan moralitas sebagai 

inti pendidikan (Alfazri, 2024).  

Selain itu, Al-Farabi menekankan keterkaitan erat antara pendidikan individu 

dan kemaslahatan masyarakat. Menurutnya, masyarakat ideal hanya dapat terwujud 

apabila setiap individu terdidik dalam tatanan moral dan rasional yang harmonis. Prinsip 

ini memberikan dasar filosofis yang kuat bagi pendidikan dasar sebagai wahana 

pembentukan warga negara yang berkepribadian, memiliki tanggung jawab sosial, serta 

berkontribusi terhadap kemajuan bangsa. Pemikiran Al-Farabi dapat menjadi inspirasi 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

325 | Filzatun Nafsi et al.  Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya… 
 

konseptual dalam mengembangkan kurikulum yang humanistik, etis, dan relevan 

dengan tantangan kehidupan modern. 

 

Kesimpulan 

 Pemikiran Al-Farabi dalam pengembangan kurikulum pendidikan dasar dapat 

diwujudkan melalui tiga dimensi utama. Pertama, dimensi filosofis, yang menjadikan 

tujuan pendidikan sebagai sarana pembentukan manusia berilmu dan berakhlak mulia. 

Kedua, dimensi pedagogis, yang menekankan metode pembelajaran berbasis 

keteladanan, dialog, serta pembiasaan nilai-nilai kebajikan dalam proses belajar 

mengajar. Ketiga, dimensi kurikuler, yaitu perancangan materi yang menyeimbangkan 

antara ilmu pengetahuan, keterampilan hidup, dan nilai-nilai moral. Ketiga dimensi ini 

mencerminkan pandangan Al-Farabi bahwa pendidikan harus menjadi sarana 

penyempurnaan manusia secara rasional, moral, dan spiritual. 

Dalam praktiknya, hubungan tersebut dapat diimplementasikan melalui 

pendekatan integrative curriculum, yaitu model kurikulum yang mengaitkan berbagai 

disiplin ilmu dengan pengalaman kehidupan nyata peserta didik. Pendidikan karakter 

tidak diajarkan sebagai mata pelajaran tersendiri, melainkan diinternalisasikan dalam 

seluruh proses pembelajaran dan interaksi sosial di lingkungan sekolah. Hal ini sejalan 

dengan pandangan Tilaar yang menegaskan bahwa pendidikan harus bersifat 

transformatif dan kontekstual agar mampu membentuk manusia yang sadar nilai, 

berkepribadian, dan tangguh menghadapi perubahan zaman. 

Pemikiran Al-Farabi dapat menjadi fondasi filosofis bagi rekonstruksi 

kurikulum pendidikan dasar di Indonesia. Relevansi antara rasionalitas, moralitas, dan 

spiritualitas dalam kerangka pendidikan modern memungkinkan terciptanya kurikulum 

yang tidak hanya mencerdaskan otak, tetapi juga menumbuhkan kebijaksanaan hati dan 

kematangan sosial. Kurikulum semacam ini diharapkan mampu melahirkan generasi 

yang cerdas secara intelektual, beradab secara moral, dan berdaya secara sosial—sejalan 

dengan cita-cita pendidikan nasional yang menekankan keseimbangan antara ilmu, 

iman, dan amal. 

 

Daftar Pustaka 

Alfazri, M. R., Probowati, I., & Sari, H. P. (2024). Konsep pendidikan dalam perspektif 

filsafat Islam menurut pemikiran Al-Farabi dan relevansinya di era moderen. 

Reflection: Islamic Education Journal, 1(4): 140–153. 

https://doi.org/10.61132/reflection.v1i4.186 

Ardiansyah, A. (2020). Pemikiran Filsafat Al-Farabi dan Ibnu Sina. TAJDID, 4(2). 

https://doi.org/10.52266/tadjid.v4i2.520 

Hakim, L. (2021). Pemikiran Filosofis Al-Farabi Tentang Pendidikan Islam Dan 

Relevansinya Dengan Pendidikan Pesantren. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 19(2), 

198–218. http://ejournal.kopertais4.or.id/pantura/index.php/jipi/article/view/3750 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

326 | Filzatun Nafsi et al.  Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya… 
 

Hilmansah, D. (2023). Kajian pemikiran pendidikan Al-Farabi dalam pendidikan Islam 

kontemporer. Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 4(2):136-161. 

https://doi.org/10.51190/jazirah.v4i2.121 

Humaedah, H., & Almubarak, M. (2021). Pemikiran Al-Farabi tentang pendidikan dan 

relevansinya dengan dunia kontemporer. Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr, 

10(1), 104–113. https://doi.org/10.24090/jimrf.v10i1.4687 

Majid, A. (2019). Filsafat Al-Farabi dalam praktek pendidikan Islam. Manarul Qur’an: 

Jurnal Ilmiah Studi Islam, 19(1). https://doi.org/10.32699/mq.v19i1.1597 

Mardiyah. (2024). “Al-Farabi; Sang Maestro Kedua Filsafat”, diakses melalui 

https://www.kompasiana.com/yaya7707/666eb24234777c4582042423/al-farabi-

sang-maestro-kedua-filsafat 

Narawi, M. S., dkk. (2022). The formation of moral values as being a message based on 

a character name in the Kelabit community custom terms of address. International 

Journal of Humanities, Philosophy and Language, 5(17). 

https://doi.org/10.35631/ijhpl.517001 

Nursa, A., & Suyadi, S. (2020). Konsep akal bertingkat Al-Farabi dalam teori 

neurosains dan relevansinya dengan pendidikan Islam. Tawazun: Jurnal 

Pendidikan Islam, 13(1): 1-17. https://doi.org/10.32832/tawazun.v13i1.2757 

Ritonga, Z. S. (2020). Perencanaan pendidikan dalam upaya peningkatan mutu 

pendidikan di SMP Swasta Graha Kirana Medan. Equity in Education Journal, 

2(2). https://doi.org/10.37304/eej.v2i2.1673 

Rofiki. (2024). Konsep pendidikan Islam dalam pandangan Al-Farabi. Cognitive: Jurnal 

Pendidikan dan Pembelajaran, 1(2). https://doi.org/10.61743/cg.v1i2.48 

Rofiq, N., Sutomo, I., & Rodliyatun, M. (2022). Perbandingan pemikiran kurikulum Al-

Farabi dengan Ibnu Sina dan relevansinya dengan pendidikan masa kontemporer. 

JIIP, 5(12): 5765-5774. https://doi.org/10.54371/jiip.v5i12.1274 

Suntoro, R. (2022). Konsep akal bertingkat Al-Farabi dalam perspektif neurosains dan 

relevansinya dengan pendidikan sains di madrasah. At-Tajdid: Jurnal Ilmu 

Tarbiyah, 10(1). https://doi.org/10.52640/tajdid.v10i1.213 


