Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

: : Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025
e p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296
Diterima Redaksi Direvisi Terakhir Diterbitkan Online
13 November 2025 04 Desember 2025 30 Desember 2025

DOI: https://doi.org/10.58518/awwaliyah.v8i2.4279

PEMIKIRAN AL-FARABI DAN RELEVANSINYA DALAM
PENGEMBANGAN KURIKULUM PENDIDIKAN DASAR

Filzatun Nafsi*, Mohamad Salik?, Suheri Widianto®
ISTAI KH. Muhammad Ali Shodig Tulungagung, 2UIN Sunan Ampel Surabaya,
3Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia
E-mail: nafsifilzatun@gmail.com, 2mohamadsalik1212@gmail.com,
Ssuheriwidianto@iai-tabah.ac.id

Abstrak: Pendidikan dasar yang cenderung berfokus pada capaian kognitif telah
memicu degradasi pendidikan karakter. Akibatnya, sistem pendidikan berisiko
menghasilkan lulusan yang cerdas secara intelektual namun rapuh secara moral.
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menawarkan kerangka kerja konseptual dari
pemikiran filsuf Muslim, Al-Farabi, sebagai fondasi filosofis untuk merevitalisasi
kurikulum pendidikan dasar yang berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan
(library research), di mana data dari karya primer Al-Farabi dan literatur sekunder
dianalisis secara deskriptif-filosofis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa gagasan Al-
Farabi tentang pendidikan bersifat holistik, dengan tujuan tertinggi mencapai
kebahagiaan sejati (sa ‘adah) melalui keseimbangan antara pengembangan akal budi
(‘agl) dan akhlak mulia (khulug). Konsepnya tentang hubungan ilmu teoritis (logika,
metafisika) dan ilmu praktis (etika, politik), serta peran sentral guru sebagai teladan
moral, menawarkan relevansi yang kuat untuk mengatasi dualisme antara kognisi dan
karakter. Pemikiran Al-Farabi dapat diimplementasikan melalui kurikulum yang
menyeimbangkan dimensi filosofis, pedagogis, dan kurikuler, sehingga mampu
membentuk generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi juga
berintegritas moral dan memiliki kesadaran sosial yang tinggi.

Kata Kunci: Al-Farabi, Kurikulum, Pendidikan Karakter, Pendidikan Dasar.

Abstract: Primary education that predominantly emphasizes cognitive achievement has led to
a gradual degradation of character education. Consequently, the educational system risks
producing graduates who are intellectually capable but morally fragile. This study aims to
examine and propose a conceptual framework derived from the thoughts of the Muslim
philosopher Al-Farabi as a philosophical foundation for revitalizing the primary education
curriculum toward the formation of a holistic human being. This research employs a
qualitative method with a library research approach, in which data from Al-Farabi’s
primary works and relevant secondary literature are analyzed through descriptive-

This work is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International
e License. Available online on: https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index



https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

philosophical analysis. The findings reveal that Al-Farabi’s educational thought is
holistic in nature, emphasizing the ultimate goal of attaining true happiness (sa ‘adah)
through the balance between intellectual cultivation (‘aql) and moral excellence
(khulug). His concept of integrating theoretical sciences (logic, metaphysics) and
practical sciences (ethics, politics), along with the central role of the teacher as a moral
exemplar, holds significant relevance for addressing the persistent dualism between
cognition and character in modern education. The study concludes that Al-Farabi’s
philosophy can be actualized through a curriculum that harmonizes philosophical,
pedagogical, and curricular dimensions, thereby nurturing a generation that is not only
intellectually superior but also morally upright and socially conscious.

Keywords: Al-Farabi, Curriculum, Character Education, Primary Education.

Pendahuluan

Pendidikan dasar merupakan salah fondasi utama dalam pengembangan sumber
daya manusia suatu bangsa. Pada jenjang ini, proses pendidikan tidak sekadar berfungsi
sebagai mekanisme transfer of knowledge, melainkan juga sebagai tempat untuk
menerapkan nilai-nilai moral, pembentukan karakter, serta dasar kompetensi intelektual
dan sosial peserta didik (Ritonga, 2020). Pendidikan dasar berperan sebagai titik awal
pembentukan manusia seutuhnya yang memiliki keseimbangan antara kemampuan
kognitif, afektif, dan psikomotorik.

Seiring dengan perubahan peradaban akibat globalisasi dan revolusi teknologi,
kurikulum pendidikan dasar dituntut untuk senantiasa adaptif dan responsif terhadap
dinamika zaman. Proses pembelajaran pada tahap ini harus mampu membekali peserta
didik dengan seperangkat kompetensi abad ke-21 yang mencakup literasi digital,
kemampuan berpikir Kkritis, kreativitas, komunikasi, dan kolaborasi. Kompetensi
tersebut tidak hanya diperlukan untuk menghadapi tantangan dunia modern, tetapi juga
untuk menyiapkan generasi yang mampu berpartisipasi aktif dalam masyarakat berbasis
pengetahuan tanpa kehilangan jati diri dan nilai-nilai kemanusiaannya.

Tantangan yang dihadapi sistem pendidikan di Indonesia salah satunya tertanam
paradigma yang mengukur keberhasilan pendidikan semata-mata melalui indikator nilai
yang berupa angka dan capaian kognitif. Hal ini menyebabkan terjadinya penurunan
dalam pendidikan karakter (Narawi, 2022). Sehingga dalam nilai moral dan kepekaan
sosial sering kali terabaikan. Akibatnya, sistem pendidikan berisiko menghasilkan
lulusan yang cerdas secara intelektual, namun rapuh secara karakter dan miskin nilai
kemanusiaan.

Pemikiran filosofis Muslim terkemuka, Al-Farabi (872-950 M), menawarkan
sebuah kerangka kerja konseptual yang relevan dan mendalam untuk mengatasi
persoalan tersebut. Al-Farabi memandang bahwa tujuan tertinggi pendidikan adalah
pencapaian kebahagiaan sejati (sa‘adah), yang hanya dapat diraih melalui
pengembangan potensi manusia secara integral (Humaedah, 2021). Menurutnya,

319 | Filzatun Nafsi et al. Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

kebahagiaan bukanlah hasil dari intelektual semata, melainkan buah dari keselarasan
antara akal budi, akhlak mulia, dan tindakan yang konstruktif dalam tatanan sosial
(Rofig, 2022).

Gagasan Al-Farabi dalam pengembangan kurikulum pendidikan dasar
menawarkan solusi konseptual bagi revitalisasi pendidikan karakter yang selama ini
cenderung bersifat seremonial dan formalistik. Dengan mengembalikan pendidikan
pada hakikatnya sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya, pendekatan ini
diharapkan mampu menghadirkan implementasi pendidikan karakter yang lebih
substansial, kontekstual, dan transformatif. Melalui paradigma tersebut, pendidikan
dasar dapat berperan sebagai instrumen pembentukan generasi yang tidak hanya unggul
secara intelektual, tetapi juga berintegritas moral dan memiliki kesadaran sosial yang

tinggi.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research). Metode ini dipilin karena penelitian berfokus pada
kajian teoritis dan konseptual terhadap pemikiran Al-Farabi yang bersumber dari
berbagai literatur. Melalui pendekatan ini, peneliti menelaah secara mendalam karya-
karya Al-Farabi serta berbagai sumber sekunder seperti buku, jurnal, dan artikel ilmiah
yang membahas pemikirannya dalam konteks pendidikan. Data yang diperoleh
kemudian dianalisis secara deskriptif dan filosofis untuk menggali esensi pemikiran Al-
Farabi tentang pendidikan, pengetahuan, dan nilai-nilai moral. Hasil analisis ini
selanjutnya digunakan untuk menemukan relevansi pemikiran tersebut dalam
pengembangan kurikulum pendidikan dasar masa kini. Pendekatan ini memungkinkan
peneliti memahami gagasan Al-Farabi secara komprehensif dan mengaitkannya dengan
kebutuhan serta tantangan pendidikan modern.

Hasil dan Pembahasan

Biografi, kehidupan sosial politik dan pandangan pendidikan Al-Farabi. Al-
Farabi seorang filsuf muslim yang memiliki pengaruh besar terhadap pemikiran dunia
Timur, bahkan dunia Barat. Nama lengkap beliau adalah Abt Nasir Muhammad bin al-
Farakh al-Farabi yang hidup pada 870 - 950M. Ayahnya merupakan seorang jenderal
berkebangsaan Persia dan ibunya berkebangsaan Turki. Pendidikan Al-Farabi beliau
mempelajari ilmu agama figh, hadits, dan tafsir Al Qur’an. Selain itu beliau, mengusai
(70 bahasa) namun yang benar-benar dikuasai empat Bahasa, yaitu: Arab, Persia, Turki,
dan Kurdi. Beliau belajar di Baghdad, kepada Abu Bakar As Saraj, dan logika serta
filsafat kepada Abu Bisyr Mattiatus ibn Yunus, seorang Kristen yang banyak
menerjemahkan filsafat Yunani. Dan belajar kepada Yuhana ibn Haila pada bidang
logika.

320 | Filzatun Nafsi et al. Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

Al-Farabi mampu mengungguli gurunya ibn Yunus, oleh karena itu beliau
dijuluki sebagai “guru kedua”. Al-Farabi pindah ke Harran, pusat kebudayaan Yunani
tidak lama kemudian beliau kembali ke Baghdad untuk memperdalam ilmu filsafat dan
menetap di kota ini selama 20 tahun. Al-Farabi adalah seorang yang sangat mencintai
ilmu, seorang ‘alim dan sederhana hal ini terbukti ketika beliau pindah di Damaskus
bertemu dengan Saif Ad Daulah Al-Hamdani, seorang Sultan Dinasti Hamdan di
Aleppo memberinya kedudukan sebagai seorang ulama istana dan mendapatkan
tunjangan yang besar namun beliau memberikan tunjangan tersebut kepadaa fakir
miskin di Damaskus. Al-Farabi menghabiskan hidupnya dengan dunia Ilmu, sehingga
beliau tidak dekat dengan penguasa-penguasa Abbasiyah pada saat itu dan memilih
untuk berkhalwat/menyendiri.

Ada tiga bidang studi yang memikat Al-Farabi, ialah logika, filsafat politik dan
metafisika. Dalam bidang logika Al-Farabi menulis banyak komentar dan parafrase atas
kumpulan karya logika Aristoteles yang dikenal dengan organon (Majid, 2019).
Naskah-naskah Al-Farabi yang orisinal tentang logika terutama membahas istilah-istilah
logika yang bahkan jauh lebih pelik ketimbang categories karya Aristoteles dan Isagoge
karya Porphyry. Di antaranya adalah Al-Alfaz Al-Mustamalah Fi Al Manthiq (istilah-
istilah logika), Al-Fusul Al-Khamsah (lima pasal logika) dan Risalah fi Al-Mantiq
(pengantar logika), semua risalah tersebut sampai sekarang masih terdokumentasi
dengan baik.

Al-Farabi yang dikenal sebagai filosof muslim yang terbesar memiliki banyak
keahlian dalam bidang keilmuan, seperti ilmu bahasa, matematika, kimia, astronomi,
kemiliteran, musik, ilmu alam, ketuhanan, figh, dan manthig (Hakim, 2021). Maka dari
itu, banyak karya-karya Al-Farabi yang sudah terkenal dikalangan filsafat Islam,
diantaranya sebagai berikut (Ardiansyah, 2020): Syarah Risalah Zainun Al-Kabir Al-
yunani, At-Ta’ligat, Risalah fima Yajibu Ma’rifat Qabla Ta’allumi Al-Falasafah, Kitab
Tahshil As-Sa’asdah, Risalah fi Isbat Al-Fadhilah, ‘Uyun Al-Masa’il, Ara’Ahl Al-
Madinah Al-Fadhilah, Thsa Al-Ulum wa at-Ta’rif bi Aghradita, Makalat fi Ma’ani Al-
Agl, Fususul Al-Hikam, Risalah Al-aql, As-Siyasah Al-Madaniyah, Al-mas’il Al-
Falasfiyah wa Al-Ajwibah Anha dan Al-Ibanah ‘an Ghardi Aristo fi Kotabi ma Ba’da al
Thabi’ah.

Pandangan Al-Farabi dalam Pendidikan mengembangkan konsep pendidikan
yang bersifat holistik dan berorientasi pada penyempurnaan manusia. la memandang
bahwa tujuan pendidikan tidak semata-mata pada penguasaan ilmu teoritis, tetapi juga
meliputi pembentukan akhlak, moralitas, serta pengaktualan akal budi manusia menuju
kebahagiaan (sa ‘adah) dan kesempurnaan hidup (al-insan al-kamil). Bagi Al-Farabi,
pendidikan merupakan sarana untuk membawa manusia menuju kehidupan yang
bermakna, di mana keseimbangan antara aspek intelektual, spiritual, dan sosial menjadi

321 | Filzatun Nafsi et al. Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

pilar utama. Maka Pendidikan tidak boleh berhenti pada dimensi kognitif semata,
melainkan harus mencakup pengembangan karakter, keterampilan praktis, dan
kesadaran moral (Suntoro, 2022).

Konsep keilmuan Al-Farabi dapat dikategorikan ke dalam bidang filsafat
pendidikan Islam. Filsafat pendidikan Islam sendiri merupakan ilmu yang mempelajari
hakikat dan kekhasan pendidikan yang bersumber dari Al-Quran dan As-Sunnah,
merumuskan berbagai proses pembelajaran, strategi pembelajaran, kurikulum dan
sistem evaluasi pendidikan, serta dasar-dasar Islam. Menjelaskan maksud dan tujuan
pendidikan Islam, baik yang khusus maupun yang umum, yang bersifat sementara dan
abadi (Nursa, 2020).

Al-Farabi berpendapat bahwa pendidikan dapat dipahami melalui tiga aspek
utama. Pertama, material pendidikan atau isi kurikulum, yang menurutnya harus
mencakup ilmu-ilmu teoritis dan praktis. Ilmu teoritis meliputi logika, matematika,
fisika, dan metafisika, yang berfungsi mengasah kemampuan intelektual peserta didik.
Sementara itu, ilmu praktis mencakup etika, politik, dan keterampilan hidup, yang
diarahkan pada pembentukan kepribadian dan perilaku yang baik dalam kehidupan
bermasyarakat. Kedua, metode pendidikan, yang bagi Al-Farabi harus sesuai dengan
tingkat perkembangan intelektual peserta didik. Al-Farabi menekankan pentingnya
metode bertahap, mulai dari penggunaan imajinasi dan analogi pada tahap awal, hingga
penalaran logis dan demonstrasi ilmiah pada tahap lanjutan. Metode ini menunjukkan
bahwa Al-Farabi telah menyadari prinsip pedagogis modern yang menekankan
diferensiasi pembelajaran sesuai kemampuan anak (Hilmansah, 2023).

Ketiga, peran guru dan murid dalam proses pendidikan. Al-Farabi menempatkan
guru sebagai figur sentral yang bukan hanya penyampai ilmu, tetapi juga teladan moral
dan pembimbing spiritual. Guru ideal, menurutnya, adalah sosok yang memiliki
pengetahuan luas, akhlak mulia, dan mampu mengarahkan peserta didik menuju tujuan
hidup yang baik (Alfazri, 2024). Sementara itu, murid dipandang sebagai subjek aktif
yang harus mengembangkan potensi akal dan jiwanya melalui bimbingan guru. Relasi
guru dan murid dalam pandangan Al-Farabi bersifat hierarkis tetapi juga dialogis, di
mana guru memberikan arahan, sementara murid berperan aktif dalam proses belajar.

Konsep pendidikan Al-Farabi menghadirkan suatu kerangka yang komprehensif,
yang mencakup tujuan, isi, metode, serta peran pelaku pendidikan. Kerangka ini sangat
relevan untuk pengembangan kurikulum pendidikan dasar masa Kini, karena mampu
mengharmonikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dengan nilai-nilai moral
dan spiritual. Relevansi ini juga sejalan dengan kebutuhan pendidikan abad ke-21 yang
menuntut penguasaan ilmu pengetahuan, keterampilan hidup, serta penguatan karakter
secara seimbang (Rofiki, 2024).

322 | Filzatun Nafsi et al. Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

Adapun gagasan-gagasan Al-Farabi, dapat dirinci sebagai berikut: pandangan
hakikat jiwa manusia, jiwa manusia beserta materi asalnya memancar dari akal
kesepuluh. Jiwa adalah jauhar rohani sebagai form bagi jasad. Kesatuan keduanya
merupakan secara accident, artinya masingmasing keduanya mempunyai substansi yang
berbeda dan binasanya jasad tidak membawa binasa pada jiwa. Jiwa manusia disebut
dengan al-nafs al-nathigah, berasal dari alam ilahi, sedangkan jasad berasal dari alam
khalg, berbentuk, berupa, berkadar, dan bergerak. Jiwa diciptakan tatkala jasad siap
menerimanya.

Tentang bahagia dan sengsaranya jiwa, Al-Farabi mengaitkan dengan filsafat
negara utamanya. Bagi jiwa yang hidup pada negara utamanya, yakni jiwa yang kenal
dengan Allah dan melaksanakan perintah Allah maka jiwa ini menurut Al-Farabi akan
kembali ke alam nufus (alam kejiwaan) dan abdi dalam kebahagiaan. Jiwa yang hidup
pada negara fasiqoh, yakni jiwa yang kenal dengan Allh, ia kembali ke dalam nufus
(alam kejiwaan) dan abdi dalam kesengsaraan. Sementara itu, jiwa yang hidup pada
negara jahiliyah, yakni jiwa yang tidak kenal sama sekali dengan Allah dan tidak pula
pernah melakukan perintah Allah, ia lenyap bagaikan jiwa hewan (Nursa, 2020).

Pemikiran filsafat dan ilmu logika, Al-Farabi ketika menjelaskan Metafisika (ke-
Tuhanan), menggunakan pemikiran Aristoteles dan Neoplatonisme. Al-Farabi
berpendapat bahwa al-Maujud al-Awwal sebagai sebab pertama bagi segala yang ada.
Dalam pemikiran adanya Tuhan, menurut Al-Farabi mengemukakan dalil Wajib al-
Wujud dan Mumkin al-Wujud. Menurutnya, segala yang ada ini hanya memiliki dua
kemungkinan dan tidak ada alternatif yang ketiga. Wajib al-Wujud adalah wujudnya
tidak boleh tidak ada, ada dengan sendirinya, esensi dan wujudnya adalah sama dan satu
(Nursa, 2020).

Beliau adalah Wujud yang sempurna selamanya dan tidak didahului oleh tiada.
Jika Wujud itu tidak ada, akan timbul kemustahilan karena Wujud lain untuk adanya
bergantung kepadanya. Inilah yang disebut dengan Tuhan. Adapun mumkin Al-Wujud
tidak akan berubah menjadi wujud aktual tanpa adanya wujud yang menguatkan, dan
yang menguatkan itu bukan dirinya, tetapi Wajib al-Wujud. Walaupun demikian,
mustahil terjadi daur dan tasalsul (processus in infinitum) karena rentetan sebab akibat
itu akan berakhir pada Wajib al-Wujud.

Pemikiran asal usul negara, dalam dua karyanya Al-Siyasah Al Madaniyyah
(pemerintahan politik) dan Ara’ 4A/-Madinah Al Fadhilah (pendapat-pendapat tentang
negara utama) banyak dipengaruhi oleh konsep Plato yang menyamakan negara dengan
tubuh manusia. Ada kepala, tangan, kaki dan anggota tubuh lainnya yang masing-
masing memiliki fungsi tertentu. Yang paling penting dalam tubuh manusia adalah
kepala, karena adari kepala (otak) segala perbuatan manusia dikendalikan, sedangkan
untuk mengendalikan kerja otak dilakukan oleh hati. Demikian juga dengan negara.

323 | Filzatun Nafsi et al. Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

Menurut Al-Farabi yang amat penting dalam negara adalah pemimpinnya atau
penguasanya bersama-sama dengan bawahannya sebagaimana halnya jantung dan
organ-organ tubuh yang lebih rendah secara berturut-turut (Mardiyah, 2024).

Penguasa ini haruslah orang yang lebih unggul baik dalam bidang intelektual
maupun moralnya diantara yang ada. Di samping daya profetik yang dikaruniakan
Tuhan kepadanya, ia harus memiliki kualitas-kualitas berupa kecerdasan, ingatan yang
baik, pikiran yang tajam, cinta pada pengetahuan, sikap moderat dalam hal makanan,
minuman dan seks, cinta pada kejujuran, kemurahan hati, kesederhanaan, cinta pada
keadilan, ketegaran dan keberanian serta kesehatan jasmani dan rohani dan kefasihan
berbicara. Kepala negara harus mempunyai akal tingkatan ketiga agar bisa
berkomunikasi dengan akal ke 10. Jika tidak ada nabi yang akan menjadi kepala negara,
maka dapat digantikan oleh orang yang dianggap memiliki sifat nabi, yaitu filsuf.
Rakyat harus bekerja sesuai dengan kemampuan masing-masing untuk kepentingan
bersama. Inilah ciri atau karakteristik yang harus ada pada negara ideal.

Pemikiran Al-Farabi memiliki relevansi yang signifikan dengan prinsip-prinsip
kurikulum pendidikan dasar kontemporer. Kurikulum abad ke-21 menekankan
keseimbangan antara penguasaan pengetahuan, keterampilan berpikir kritis, kreativitas,
kolaborasi, dan pembentukan karakter (Majid, 2019). Prinsip tersebut sejalan dengan
gagasan Al-Farabi mengenai antara akal (‘agl) dan moral (khulug), serta pentingnya
pengembangan potensi manusia secara komprehensif. Dalam pandangan Al-Farabi,
pendidikan tidak hanya berorientasi pada hasil kognitif, tetapi juga harus menyentuh
ranah afektif dan psikomotorik sebagai bagian dari proses penyempurnaan manusia.

Jika dikaitkan dengan pandangan Al-Farabi, kurikulum pendidikan dasar yang
ideal harus mencakup beberapa dimensi penting. Pertama, dimensi tujuan filosofis,
yakni pembentukan manusia yang berilmu dan berakhlak mulia. Kedua, dimensi isi
pendidikan, yaitu keseimbangan antara ilmu rasional, moral, dan sosial yang saling
melengkapi dalam membentuk pribadi yang utuh. Ketiga, dimensi metode
pembelajaran, yang menumbuhkan kemampuan berpikir kritis sekaligus membiasakan
nilai-nilai kebajikan dalam kehidupan sehari-hari. Model kurikulum semacam ini
sejalan dengan paradigma pendidikan karakter yang menempatkan moralitas sebagai
inti pendidikan (Alfazri, 2024).

Selain itu, Al-Farabi menekankan keterkaitan erat antara pendidikan individu
dan kemaslahatan masyarakat. Menurutnya, masyarakat ideal hanya dapat terwujud
apabila setiap individu terdidik dalam tatanan moral dan rasional yang harmonis. Prinsip
ini memberikan dasar filosofis yang kuat bagi pendidikan dasar sebagai wahana
pembentukan warga negara yang berkepribadian, memiliki tanggung jawab sosial, serta
berkontribusi terhadap kemajuan bangsa. Pemikiran Al-Farabi dapat menjadi inspirasi

324 | Filzatun Nafsi et al. Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

konseptual dalam mengembangkan kurikulum yang humanistik, etis, dan relevan
dengan tantangan kehidupan modern.

Kesimpulan

Pemikiran Al-Farabi dalam pengembangan kurikulum pendidikan dasar dapat
diwujudkan melalui tiga dimensi utama. Pertama, dimensi filosofis, yang menjadikan
tujuan pendidikan sebagai sarana pembentukan manusia berilmu dan berakhlak mulia.
Kedua, dimensi pedagogis, yang menekankan metode pembelajaran berbasis
keteladanan, dialog, serta pembiasaan nilai-nilai kebajikan dalam proses belajar
mengajar. Ketiga, dimensi kurikuler, yaitu perancangan materi yang menyeimbangkan
antara ilmu pengetahuan, keterampilan hidup, dan nilai-nilai moral. Ketiga dimensi ini
mencerminkan pandangan Al-Farabi bahwa pendidikan harus menjadi sarana
penyempurnaan manusia secara rasional, moral, dan spiritual.

Dalam praktiknya, hubungan tersebut dapat diimplementasikan melalui
pendekatan integrative curriculum, yaitu model kurikulum yang mengaitkan berbagai
disiplin ilmu dengan pengalaman kehidupan nyata peserta didik. Pendidikan karakter
tidak diajarkan sebagai mata pelajaran tersendiri, melainkan diinternalisasikan dalam
seluruh proses pembelajaran dan interaksi sosial di lingkungan sekolah. Hal ini sejalan
dengan pandangan Tilaar yang menegaskan bahwa pendidikan harus bersifat
transformatif dan kontekstual agar mampu membentuk manusia yang sadar nilai,
berkepribadian, dan tangguh menghadapi perubahan zaman.

Pemikiran Al-Farabi dapat menjadi fondasi filosofis bagi rekonstruksi
kurikulum pendidikan dasar di Indonesia. Relevansi antara rasionalitas, moralitas, dan
spiritualitas dalam kerangka pendidikan modern memungkinkan terciptanya kurikulum
yang tidak hanya mencerdaskan otak, tetapi juga menumbuhkan kebijaksanaan hati dan
kematangan sosial. Kurikulum semacam ini diharapkan mampu melahirkan generasi
yang cerdas secara intelektual, beradab secara moral, dan berdaya secara sosial—sejalan
dengan cita-cita pendidikan nasional yang menekankan keseimbangan antara ilmu,
iman, dan amal.

Daftar Pustaka

Alfazri, M. R., Probowati, I., & Sari, H. P. (2024). Konsep pendidikan dalam perspektif
filsafat Islam menurut pemikiran Al-Farabi dan relevansinya di era moderen.
Reflection: Islamic Education Journal, 1(4): 140-153.
https://doi.org/10.61132/reflection.v1i4.186

Ardiansyah, A. (2020). Pemikiran Filsafat Al-Farabi dan Ibnu Sina. TAJDID, 4(2).
https://doi.org/10.52266/tadjid.v4i2.520

Hakim, L. (2021). Pemikiran Filosofis Al-Farabi Tentang Pendidikan Islam Dan
Relevansinya Dengan Pendidikan Pesantren. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 19(2),
198-218. http://ejournal.kopertais4.or.id/pantura/index.php/jipi/article/view/3750

325 | Filzatun Nafsi et al. Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

Hilmansah, D. (2023). Kajian pemikiran pendidikan Al-Farabi dalam pendidikan Islam
kontemporer. Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 4(2):136-161.
https://doi.org/10.51190/jazirah.v4i2.121

Humaedah, H., & Almubarak, M. (2021). Pemikiran Al-Farabi tentang pendidikan dan
relevansinya dengan dunia kontemporer. Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr,
10(1), 104-113. https://doi.org/10.24090/jimrf.v10i1.4687

Majid, A. (2019). Filsafat Al-Farabi dalam praktek pendidikan Islam. Manarul Qur’an:
Jurnal limiah Studi Islam, 19(1). https://doi.org/10.32699/mq.v19i1.1597

Mardiyah. (2024). “Al-Farabi; Sang Maestro Kedua Filsafat”, diakses melalui
https://www.kompasiana.com/yaya7707/666eb24234777c4582042423/al-farabi-
sang-maestro-kedua-filsafat

Narawi, M. S., dkk. (2022). The formation of moral values as being a message based on
a character name in the Kelabit community custom terms of address. International
Journal of Humanities, Philosophy and Language, 5(17).
https://doi.org/10.35631/ijhpl.517001

Nursa, A., & Suyadi, S. (2020). Konsep akal bertingkat Al-Farabi dalam teori
neurosains dan relevansinya dengan pendidikan Islam. Tawazun: Jurnal
Pendidikan Islam, 13(1): 1-17. https://doi.org/10.32832/tawazun.v13i1.2757

Ritonga, Z. S. (2020). Perencanaan pendidikan dalam upaya peningkatan mutu
pendidikan di SMP Swasta Graha Kirana Medan. Equity in Education Journal,
2(2). https://doi.org/10.37304/eej.v2i2.1673

Rofiki. (2024). Konsep pendidikan Islam dalam pandangan Al-Farabi. Cognitive: Jurnal
Pendidikan dan Pembelajaran, 1(2). https://doi.org/10.61743/cg.v1i2.48

Rofig, N., Sutomo, I., & Rodliyatun, M. (2022). Perbandingan pemikiran kurikulum Al-
Farabi dengan Ibnu Sina dan relevansinya dengan pendidikan masa kontemporer.
JIIP, 5(12): 5765-5774. https://doi.org/10.54371/jiip.v5il12.1274

Suntoro, R. (2022). Konsep akal bertingkat Al-Farabi dalam perspektif neurosains dan
relevansinya dengan pendidikan sains di madrasah. At-Tajdid: Jurnal Illmu
Tarbiyah, 10(1). https://doi.org/10.52640/tajdid.v10i1.213

326 | Filzatun Nafsi et al. Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya...



