
Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

 
This work is licensed under Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International 

License. Available online on: https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index  

 

Diterima Redaksi Direvisi Terakhir Diterbitkan Online 

13 September 2025 06 Desember 2025 30 Desember 2025 

DOI: https://doi.org/10.58518/awwaliyah.v8i2.4282 

 

REPRESENTASI NILAI-NILAI PESANTREN DALAM BUKU 

AJAR BAHASA ARAB MI MELALUI SEMIOTIKA ROLAND 

BARTHES 

 

Tri Tami Gunarti1, Mubarok Ahmadi2 
1,2Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah 

E-mail: 1tritami033@gmail.com, 2ahmadi.edy1@gmail.com 

 

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap representasi nilai-nilai 

kepesantrenan dalam buku ajar Bahasa Arab Madrasah Ibtidaiyah (MI) terbitan 

Kementerian Agama RI tahun 2020, melalui pendekatan semiotika Roland Barthes. 

Buku ajar ini tidak hanya berperan sebagai media pembelajaran bahasa, tetapi juga 

menjadi instrumen pembentukan karakter melalui narasi dan ilustrasi yang sarat makna 

simbolik. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan teknik analisis visual dan 

teks, mencakup penafsiran terhadap tanda-tanda verbal dan nonverbal (gambar, simbol, 

dan ilustrasi) dalam buku ajar. Hasil penelitian menunjukkan bahwa terdapat berbagai 

representasi nilai pesantren seperti kesopanan, kesantunan, kedisiplinan, dan identitas 

keislaman yang ditunjukkan melalui simbol-simbol seperti seragam rapi, peci, jilbab, 

serta interaksi santri dan guru. Tanda-tanda tersebut dianalisis melalui tiga level makna 

Barthes: denotatif, konotatif, dan mitologis, yang akhirnya mengarah pada konstruksi 

ideologi pendidikan pesantren dalam ruang kelas formal. Temuan ini memberikan 

implikasi penting terhadap pengembangan buku ajar Bahasa Arab yang tidak hanya 

menekankan aspek linguistik, tetapi juga menjadi media transmisi nilai-nilai Islam yang 

kontekstual dan membumi. 

Kata Kunci: Semiotika, Roland Barthes, Nilai Pesantren, Buku Ajar, Bahasa Arab. 

 

Abstract: This study aims to reveal the representation of Islamic boarding school values 

in the 2020 Islamic Elementary School (MI) Arabic language textbook published by the 

Indonesian Ministry of Religious Affairs, using Roland Barthes' semiotic approach. This 

textbook not only serves as a language learning medium, but also serves as an 

instrument for character building through narratives and illustrations rich in symbolic 

meaning. The method used is qualitative with visual and text analysis techniques, 

including interpretation of verbal and nonverbal signs (images, symbols, and 

illustrations) in the textbook. The results show that there are various representations of 

Islamic boarding school values such as politeness, courtesy, discipline, and Islamic 

identity shown through symbols such as neat uniforms, peci (traditional cap), jilbab 

(headscarf), and interactions between students and teachers. These signs are analyzed

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

341 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

through Barthes's three levels of meaning: denotative, connotative, and mythological, 

which ultimately lead to the construction of Islamic boarding school educational 

ideology in formal classrooms. These findings have important implications for the 

development of Arabic language textbooks that emphasize not only linguistic aspects 

but also serve as a medium for transmitting Islamic values in a contextual and down-to-

earth manner. 

Keywords: Semiotics, Roland Barthes, Islamic Boarding School Values, Textbooks, 

Arabic. 

 

Pendahuluan  

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang 

memiliki peran strategis dalam membentuk karakter dan moral generasi Muslim, dalam  

lintasan  sejarah  bangsa  pesantren dinyatakan  sebagai  lembaga  pendidikan  asli 

Indonesia (Mansyuri et al., 2023). Tidak hanya sebagai pusat transmisi ilmu-ilmu 

keislaman, pesantren juga merupakan wadah internalisasi nilai-nilai budaya seperti 

keikhlasan, kemandirian, disiplin, tawadhu’, dan kebersamaan. Nilai-nilai tersebut 

membentuk karakter khas santri yang tangguh dan berakhlak, dan secara turun-temurun 

diwariskan baik melalui pembelajaran formal maupun praktik kehidupan sehari-hari. 

Salah satu instrumen penting dalam pendidikan pesantren dan madrasah adalah 

pembelajaran Bahasa Arab. Bahasa Arab bukan hanya alat komunikasi, tetapi juga 

bahasa agama, peradaban, dan ilmu pengetahuan Islam (Tami Gunarti & Ahmadi, 

2023). Sebagai bahasa Al-Qur’an dan Hadis, penguasaan Bahasa Arab menjadi kunci 

untuk membuka akses terhadap khazanah keilmuan Islam. Karena itu, Bahasa Arab 

tidak hanya diajarkan sebagai mata pelajaran linguistik, tetapi juga sebagai media 

pembentukan pola pikir dan sikap Islami. 

Selain itu, bahasa Arab merupakan bahasa internasional dan telah digunakan 

secara resmi oleh kurang lebih 20 negara di dunia. Selain itu, bahasa Arab juga 

merupakan bahasa kitab suci dan tuntunan umat Islam sedunia. Maka dari itu, tentu saja 

bahasa Arab merupakan bahasa yang paling besar signifikasinya bagi ratusan juta 

muslim di dunia, baik yang berkebangsaan Arab maupun tidak (Wekke, 2015). 

Mempelajari bahasa Arab juga merupakan hal penting bagi perkembangan sosial dan 

perkembangan kepribadian seorang individu (Gunarti, Ahmadi, & Huda, 2025). Bahasa 

Arab sebagai bahasa yag digunakan di bidang ilmu pengetahuan dan berperan sebagai 

salah satu bahasa Internasional. Di samping itu, bahasa Arab dapat menjadi alat untuk 

mencapai tujuan ekonomi perdagangan, hubungan antar bangsa, social budaya, 

pendidikan, serta pengembangan karir. Untuk itulah pengembangan bahasa Arab sangat 

diperlukan (Makinuddin, 2021). 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

342 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

Bahasa Arab telah diajarkan di berbagai lembaga pendidikan di Indonesia, baik 

formal maupun nonformal. Untuk mencapai keberhasilan dalam proses pembelajaran 

Bahasa Arab, diperlukan sejumlah faktor pendukung yang saling bersinergi. Di 

antaranya adalah tersedianya sarana dan prasarana yang memadai, tujuan pembelajaran 

yang jelas, keberadaan guru yang kompeten, lingkungan belajar yang kondusif, 

kesiapan peserta didik dalam menerima materi, pengelolaan pembelajaran yang 

terstruktur, serta ketersediaan buku ajar yang berkualitas (Syamsuddin Asyrofi, 2021). 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa keberhasilan pembelajaran Bahasa Arab 

sangat bergantung pada tiga elemen utama: pengajar yang profesional, siswa yang 

memiliki motivasi tinggi, dan buku ajar yang dirancang secara baik untuk mendukung 

proses belajar mengajar secara optimal. 

Buku ajar merupakan segala bentuk bahan ajar yang digunakan untuk 

mendukung guru dalam melaksanakan proses pembelajaran di kelas (Fahrurrozi, 2020). 

Menurut (Syamsuddin Asyrofi, 2021), buku ajar adalah buku yang memuat materi 

pelajaran yang disusun secara sistematis agar mudah dipahami oleh peserta didik dalam 

proses pembelajaran yang dibimbing oleh guru (Bahy & Taufiq, 2022). Dengan 

demikian, keberadaan buku ajar memiliki peran yang sangat penting dalam mendukung 

proses pembelajaran, baik pada jenjang pendidikan formal maupun nonformal, di 

lembaga pendidikan negeri maupun swasta, mulai dari tingkat dasar hingga perguruan 

tinggi. 

Dalam konteks pendidikan secara umum, buku ajar berfungsi sebagai sumber 

utama pembelajaran dan menjadi salah satu faktor penentu keberhasilan proses belajar 

mengajar. Hal ini juga berlaku dalam pembelajaran Bahasa Arab, di mana buku ajar 

yang dirancang secara tepat, relevan, dan berkualitas sangat diperlukan guna membantu 

siswa memahami, menguasai, dan mengembangkan keterampilan berbahasa Arab secara 

(Abdilah & Abdurrahman, 2023). 

Di tingkat pendidikan dasar, khususnya Madrasah Ibtidaiyah (MI), Bahasa Arab 

diajarkan sejak dini untuk menumbuhkan kemampuan berbahasa serta memperkenalkan 

nilai-nilai Islam yang terkandung dalam bahasa tersebut. Buku ajar menjadi sarana 

utama dalam proses ini, berfungsi tidak hanya sebagai penyampai materi linguistik, 

tetapi juga sebagai alat transmisi nilai-nilai edukatif, moral, dan kultural. Buku ajar 

yang baik harus mampu menggabungkan aspek kebahasaan dengan pembentukan 

karakter peserta didik. 

Buku ajar Bahasa Arab untuk jenjang MI yang disusun oleh Kementerian 

Agama Republik Indonesia merupakan bagian dari kebijakan nasional dalam 

pembelajaran bahasa Arab untuk pembelajar non-Arab. Buku ini dirancang secara 

khusus untuk mendukung penguasaan empat keterampilan berbahasa, yaitu kalam 

(berbicara), istima’ (menyimak), qira’ah (membaca), dan kitabah (menulis). Terdiri atas 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

343 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

enam jilid, buku ini digunakan dari kelas satu hingga kelas enam, dengan ketebalan 

bervariasi antara 100 hingga 145 halaman. Meskipun tidak dilengkapi dengan media 

audio seperti CD atau aplikasi pendukung, penguasaan maharah istima’ tetap dapat 

dikembangkan melalui strategi pengajaran yang kreatif oleh para guru. Materi dalam 

buku ini juga telah disesuaikan dengan kemampuan dan karakteristik siswa Indonesia 

yang bukan penutur asli bahasa Arab.  

Meskipun fokus utama buku ajar ini adalah pada aspek kebahasaan, muatan 

kultural dan ideologis yang termuat dalam teks dan gambar juga menjadi bagian integral 

dari pengalaman belajar siswa. Dalam konteks ini, terdapat potensi tersembunyi 

mengenai bagaimana nilai-nilai budaya khas pesantren direpresentasikan secara 

simbolik melalui isi buku ajar. Sebagai media yang digunakan secara luas di madrasah-

madrasah formal, buku ajar memiliki kekuatan dalam membentuk cara pandang, nilai, 

dan identitas peserta didik.Namun demikian, kajian ilmiah yang secara spesifik 

menganalisis representasi nilai-nilai budaya pesantren dalam buku ajar Bahasa Arab 

untuk MI masih sangat terbatas. Selama ini, penelitian lebih banyak menyoroti 

efektivitas metode pengajaran atau aspek linguistik buku ajar, tetapi belum banyak yang 

membahas dimensi ideologis dan kultural secara mendalam. Padahal, pemaknaan 

simbolik terhadap teks dan gambar dalam buku ajar dapat memberikan wawasan baru 

mengenai bagaimana nilai-nilai pesantren ditransmisikan ke dalam ruang kelas formal. 

Dalam hal ini, pendekatan semiotik Roland Barthes menjadi relevan untuk 

digunakan. Barthes menawarkan kerangka analisis makna yang tidak hanya bersifat 

denotatif (makna langsung), tetapi juga konotatif dan mitologis (makna 

ideologis/kultural). Melalui kerangka ini, teks dalam buku ajar dapat dibaca lebih dalam 

untuk mengungkap bagaimana konstruksi nilai-nilai pesantren seperti kesantunan, 

religiositas, atau adab tercermin dalam representasi visual dan naratif. 

Dengan demikian, Urgensi penelitian ini terletak pada perlunya pemahaman 

lebih luas mengenai bagaimana buku ajar tidak hanya menyampaikan ilmu bahasa, 

tetapi juga membentuk kesadaran budaya dan kepribadian siswa. Dengan menganalisis 

representasi nilai-nilai budaya pesantren dalam buku ajar Bahasa Arab MI, penelitian ini 

diharapkan mampu memberikan kontribusi dalam pengembangan materi pembelajaran 

yang tidak hanya berorientasi pada aspek linguistik, tetapi juga memperkuat identitas 

kultural Islam Indonesia. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan teknik analisis visual dan 

tekstual, yang mencakup interpretasi terhadap gambar, ilustrasi, serta simbol-simbol 

yang terdapat dalam teks. Teknik ini mengadopsi pendekatan analisis isi yang 

sistematis, sebagaimana dikemukakan oleh Krippendorff (Krippendorf, 2004) dan 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

344 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

Weber (Weber, 1990), untuk menghasilkan inferensi yang valid dan bermakna. Oleh 

karena itu, dalam penelitian ini, data yang dianalisis meliputi narasi dan elemen visual 

dalam buku ajar, yang kemudian ditelaah menggunakan pendekatan semiotika Roland 

Barthes sebagaimana telah dijelaskan pada bagian sebelumnya. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk mengungkap makna tidak hanya pada tingkat denotatif 

(makna literal), tetapi juga pada tingkat konotatif (makna kultural) dan mitologis 

(makna ideologis).  

Fokus penelitian ini terletak pada identifikasi dan analisis teks serta ilustrasi 

dalam buku ajar yang mencerminkan nilai-nilai khas pesantren seperti kesantunan, 

kesopanan, religiusitas, kedisiplinan dan identitas santri. Sumber data primer dalam 

penelitian ini adalah enam jilid buku ajar Bahasa Arab MI untuk kelas 1 hingga kelas 6, 

sementara data sekunder diperoleh dari literatur mengenai teori semiotika, pendidikan 

pesantren, dan kebijakan pembelajaran bahasa Arab di Indonesia. 

Pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi isi buku ajar dan kajian 

literatur yang relevan. Teknik analisis dilakukan secara bertahap, dimulai dari 

identifikasi tanda (baik berupa teks maupun visual), analisis makna denotatif, konotatif, 

hingga makna mitologis untuk mengungkap konstruksi nilai-nilai pesantren yang 

tersembunyi. Interpretasi hasil analisis dilakukan dengan mengaitkan representasi 

simbolik tersebut dengan konteks pendidikan karakter Islam dan peran strategis 

pesantren dalam membentuk kepribadian siswa. Untuk menjaga keabsahan data, 

digunakan teknik triangulasi teori dan sumber, yakni dengan membandingkan hasil 

temuan dengan referensi akademik serta dokumen kebijakan pendidikan yang relevan. 

Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan buku ajar yang tidak hanya berorientasi pada aspek linguistik, tetapi 

juga memperkuat nilai-nilai kultural Islam Indonesia di tingkat pendidikan dasar. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Semiotika Roland Barthes  

Roland Barthes dikenal sebagai salah satu pemikir strukturalis yang menerapkan 

pendekatan linguistik dan semiologi dari Saussure. Ia mengemukakan bahwa bahasa 

merupakan sistem tanda yang merefleksikan berbagai asumsi dalam masyarakat tertentu 

(Khaira, Jamarun, & Minawati, 2022). Roland Barthes merupakan penerus pemikiran 

Ferdinand de Saussure, yang terlihat dari bagaimana teori semiotika Barthes secara 

langsung berakar pada konsep linguistik yang dikembangkan oleh Saussure. Menurut 

Barthes, semiologi adalah disiplin yang mempelajari cara manusia memberikan makna 

pada segala sesuatu di sekitarnya. Dalam hal ini, objek dipandang sebagai tanda yang 

mengandung pesan tersembunyi. Jika Saussure menekankan analisis tanda pada level 

denotasi dan konotasi, Barthes memperluas konsep tersebut dengan menyempurnakan 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

345 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

sistem penandaan melalui pengembangan konotasi dan mitos dalam semiology (Khaira, 

Jamarun, & Minawati, 2022). 

Roland Barthes menjelaskan bahwa proses signifikasi tahap pertama merupakan 

relasi antara signifier (penanda) dan signified (petanda) dalam suatu tanda yang merujuk 

pada realitas eksternal. Relasi inilah yang disebut Barthes sebagai denotasi, yakni 

makna paling dasar dan eksplisit dari suatu tanda. Secara umum, denotasi dipahami 

sebagai makna literal atau makna yang sesuai dengan realitas objektif. Dalam kerangka 

semiologi Barthes dan para pengikutnya, denotasi merupakan tahap awal dari proses 

pemaknaan, di mana tanda dipahami melalui keterkaitannya secara langsung dengan 

realitas konkret (Aida, 2023). Makna denotasi adalah suatu kata yang maknanya bisa 

ditemukan dalam kamus. Denotasi mengungkapkan makna dari apa yang dilihat oleh 

mata, dengan demikian makna denotasi adalah makna sebenarnya. Jadi, makna denotasi 

adalah signifikansi pemaknaan tingkat pertama, apa yang dilihat oleh mata itulah yang 

diyakini sebenarnya. Sedangkan konotasi mempunyai makna yang subyektif dan 

bervariasi dapat dikatakan bahwa konotasi bagaimana menggambarkannya (Nofia & 

Bustam, 2022).  

Roland Barthes menguraikan konsep mitos sebagai suatu sistem makna yang 

bersifat ideologis, di mana mitos tidak bergantung pada kebenaran faktual sebagai dasar 

legitimasi. Mitos tidak ditentukan oleh substansi atau materinya, melainkan oleh pesan 

yang ingin disampaikan. Dalam hal ini, mitos dipahami sebagai sebuah tuturan 

(discourse) yang lebih ditentukan oleh tujuan komunikatifnya daripada bentuk 

linguistiknya. Mitos cenderung menyajikan makna atau bentuk secara analogis 

menampilkan sesuatu secara sederhana, parsial, dan tidak utuh sehingga justru 

menciptakan ruang bagi konstruksi konsep atau makna yang lebih dalam oleh pembaca 

atau pemirsa (Aida, 2023).  Mitos merupakan kelanjutan dari makna konotatif yang 

telah mengakar dan berlangsung lama dalam konstruksi sosial masyarakat. Ketika 

konotasi menjadi mapan dan diterima secara luas, ia menjelma menjadi mitos. Mitos 

bukanlah tanda yang netral atau polos, melainkan sarat dengan pesan ideologis yang 

dapat berbeda, bahkan bertolak belakang, dengan makna aslinya di tingkat denotatif. 

Dalam proses penandaan, baik melalui simbol maupun teks, produksi mitos kerap 

terjadi dan berfungsi sebagai medium untuk menyampaikan nilai-nilai tertentu secara 

terselubung. Mitos-mitos ini membantu pembaca atau penafsir untuk memahami 

gambaran situasi sosial, budaya, politik, maupun ideologis yang melatari 

kemunculannya (Tolson, 1996).  

Dalam kajian semiotika, tanda merupakan konsep sentral yang menjadi dasar 

dalam proses analisis makna. Tanda berfungsi sebagai medium yang memungkinkan 

manusia memahami dan menafsirkan pesan-pesan yang disampaikan. Secara umum, 

tanda dapat berupa bentuk visual maupun fisik yang dapat ditangkap oleh indera, dan 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

346 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

merepresentasikan sesuatu yang lebih dari dirinya sendiri. Dengan kata lain, tanda 

adalah representasi yang menghubungkan pengalaman inderawi dengan pemaknaan 

kultural atau simbolik (Marcel Danesi, 2010). Makna merupakan hasil interaksi dinamis 

antara tanda, interpretant, dan objek; makna bisa berubah seiring dengan perkembangan 

zaman (Fiske, 2012). Makna merupakan hasil dari penandaan. Tanda dan makna 

merupakan kata kunci untuk saling menghubungkan semiotika dan komunikasi. Makna 

bukanlah konsep yang pasti dan statis yang bisa ditemukan dalam bentuk pesan. Karena 

tanda-tanda memiliki arti yang berbeda sesuai dengan keadaan sosial dan budaya. 

Berdasarkan penjabaran sebelumnya, wacana yang terdapat dalam buku ajar 

Bahasa Arab untuk Madrasah Ibtidaiyah terbitan Kementerian Agama secara inheren 

dapat dipahami sebagai sebuah gejala semiotik yakni sebagai sistem tanda yang memuat 

makna, baik secara eksplisit maupun implisit. Setiap unsur dalam buku tersebut, baik 

teks maupun visual, berfungsi sebagai tanda yang dapat dianalisis untuk mengungkap 

nilai-nilai ideologis, kultural, dan edukatif yang diusungnya. 

Analisis Semiotik Roland Barthes Dalam Buku Ajar Bahasa Arab M Karangan 

Kemenag 

Sebagaimana telah diuraikan pada subbahasan sebelumnya, objek kajian utama 

dalam pendekatan semiotik adalah tanda. Dalam buku ajar Bahasa Arab terbitan 

Kementerian Agama, terdapat sejumlah tanda verbal yang relevan untuk dianalisis. 

Analisis terhadap jenis-jenis tanda ini bertujuan untuk mengungkap dan 

mendeskripsikan representasi nilai-nilai budaya pesantren yang terimplikasi dalam 

konten buku ajar tersebut. 

1. Kesantunan 

Budaya kesantunan dalam pesantren merupakan salah satu pilar utama dalam 

pembentukan karakter santri. Kesantunan tidak hanya dipraktikkan dalam bentuk 

perilaku lahiriah seperti sopan santun dalam berbicara, berpakaian, dan bersikap, tetapi 

juga dalam bentuk sikap batin seperti tawadhu’ (rendah hati), ta’dzim (penghormatan 

kepada guru), serta adab dalam mencari ilmu (Ardiansyah & Basuki, 2023). 

Di lingkungan pesantren, kesantunan dipandang sebagai wujud adab yang 

mendahului ilmu, sebagaimana sering diajarkan oleh para kiai dan tertulis dalam banyak 

kitab akhlak klasik seperti Ta’lîm al-Muta’allim karya Al-Zarnûjî. Santri diajarkan 

untuk berbicara dengan lemah lembut, mendengarkan dengan penuh perhatian, serta 

menghormati guru dengan tidak menyela, tidak membantah, dan tidak menunjukkan 

sikap yang tidak layak di hadapannya (’Aliyah & Amirudin, 2020). Cara berpakaian 

juga menjadi cerminan kesantunan, di mana santri laki-laki umumnya mengenakan 

sarung, baju koko, dan peci. Sebagaimana tanda verbal pada gambar berikut: 

 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

347 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

 
Gambar 1.1 

Pada gambar 1.1, menurut pembacaan semiotik Barthes pada tataran denotatif, 

terlihat tiga gambar laki-laki yaitu  ٌَأخٌَ  ,أب, dan ٌ جَد yang tampak mengenakan penutup 

kepala (pecis), ketiga gambar tersebut sama-sama mengenakan peci dengan model peci 

dan warna yang berbeda serta terlihat dalam situasi yang berbeda-beda pula. Pada 

gambar  ٌَأب tampak gambar tersebut sambil membawa buku dan memakai peci berbentuk 

tabung berwarna hitam, artinya, seorang ayah (  sedang melakukan aktifitas dengan(أبٌَ 

memakai peci berwarna hitam, begitu pula dengan  ٌَأخ yang tampak duduk di sebuah 

kursi, sedangkan ٌ جَد dalam keadaan tidak duduk dan tidak membawa buku serta 

keduanya memakai peci berwarna putih dengan bentuk lingkaran (setengah bola).  

Makna konotatif dari visual tersebut mengarah pada representasi kesopanan, 

kehormatan diri, dan etika sosial. Dalam budaya pesantren dan masyarakat Muslim 

Indonesia, berpakaian sopan dengan menutup aurat merupakan bentuk penghormatan 

terhadap diri sendiri, orang lain, dan juga terhadap tempat atau konteks kegiatan, seperti 

proses belajar-mengajar. Pakaian yang rapi dan tertutup diasosiasikan dengan akhlak 

mulia, menunjukkan sikap hormat kepada guru, teman, dan suasana belajar. Peci tidak 

sekadar pelengkap pakaian, tetapi juga penanda bahwa seseorang memahami dan 

menjalankan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Menurut Barthes, setelah makna konotatif dari sebuah tanda diungkap, akan 

muncul lapisan makna berikutnya, yaitu mitos sebuah representasi ideologis atau 

kultural yang melekat pada tanda tersebut (Sari, 2023). Dalam konteks ini, gambar 

seseorang yang mengenakan peci tidak hanya menampilkan aspek visual berpakaian, 

tetapi juga merepresentasikan konstruksi nilai-nilai kesantunan santri dan budaya 

pesantren. Peci berfungsi sebagai simbol identitas kepesantrenan yang merefleksikan 

ketundukan terhadap adab, terutama dalam hubungan antara murid dan guru. Visual ini 

tidak sekadar menunjukkan busana formal, melainkan juga menjadi media penyampai 

nilai-nilai penting pesantren seperti ta’dzim (penghormatan terhadap guru), tawadhu’ 

(kerendahan hati), dan tertib (kedisiplinan). Dengan demikian, tanda ini mengandung 

makna mitologis yang memperkuat internalisasi karakter santri dalam ruang pendidikan 

Islam.  

2. Kesopanan 

Nilai kesopanan dalam berpakaian di pesantren merupakan bagian integral dari 

pembentukan karakter santri yang berbasis pada prinsip adab Islami. Di lingkungan 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

348 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

pesantren, kesopanan berpakaian tidak hanya dimaknai sebagai kepatuhan terhadap 

aturan berpakaian yang menutup aurat, tetapi juga sebagai cerminan akhlak, 

penghormatan terhadap ilmu dan guru, serta bentuk konkret dari nilai-nilai spiritual 

yang dijunjung tinggi. 

Para santri laki-laki umumnya diwajibkan mengenakan sarung, baju koko, dan 

peci, sedangkan santri perempuan mengenakan pakaian longgar dan kerudung. Pakaian 

semacam ini tidak semata-mata dipandang sebagai pakaian religius, tetapi juga sebagai 

bentuk latihan disiplin dan pembiasaan diri untuk hidup tertib, sederhana, dan hormat 

terhadap nilai-nilai keislaman. Dalam kerangka ini, berpakaian sopan menjadi 

instrumen pembentukan moral dan sosial yang berlangsung secara berkelanjutan di 

lingkungan pesantren. 

Nilai kesopanan dalam berpakaian di pesantren dapat ditemukan dalam tanda 

visual sebagai berikut: 

 
Gambar 2.1 

 

Gambar 2.1 menunjukkan gambar perempuan yang berkerudung dan berpakaian 

menutup aurat. Secara denotatif, gambar orang yang memakai kerudung dan pakaian 

tertutup menunjukkan realitas berpakaian yang sesuai dengan norma keislaman, yaitu 

menutup aurat dalam lingkungan sekolah atau madrasah. 

Adapun makna konotatif dari visual tersebut mengarah pada representasi 

kesopanan, kehormatan diri, dan etika sosial. Dalam budaya pesantren dan masyarakat 

Muslim Indonesia, berpakaian sopan dengan menutup aurat merupakan bentuk 

penghormatan terhadap diri sendiri, orang lain, dan juga terhadap tempat atau konteks 

kegiatan, seperti proses belajar-mengajar. Pakaian yang rapi dan tertutup diasosiasikan 

dengan akhlak mulia, menunjukkan sikap hormat kepada guru, teman, dan suasana 

belajar. Kerudung tidak sekadar pelengkap pakaian, tetapi juga penanda bahwa 

seseorang memahami dan menjalankan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Selanjutnya, pada tingkat mitos, pemakaian kerudung dan pakaian yang menutup 

aurat dalam buku ajar merepresentasikan ideologi kepesantrenan yang menjunjung 

tinggi nilai kesopanan sebagai bagian dari adab Islami. Gambar-gambar tersebut tidak 

hanya mendidik siswa untuk berpakaian sesuai syariat, tetapi juga membangun 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

349 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

pemahaman bahwa penampilan lahiriah mencerminkan karakter dan nilai yang dianut 

seseorang. 

Dalam konteks ini, buku ajar tidak hanya menjadi sarana penyampaian materi 

Bahasa Arab, tetapi juga sebagai alat internalisasi nilai-nilai karakter, khususnya 

kesopanan, dalam pendidikan dasar berbasis keislaman. 

3. Kedisiplinan 

Beberapa pesantren menetapkan seragam khusus bagi santri dan santriwati yang 

tidak hanya berfungsi sebagai pakaian formal, tetapi juga merepresentasikan nilai-nilai 

keislaman serta kearifan lokal. Seragam ini secara tidak langsung menanamkan prinsip 

kesederhanaan, kesetaraan, dan identitas kolektif di lingkungan pesantren. Selain itu, 

penggunaan seragam turut meminimalkan kesenjangan sosial atau ekonomi di antara 

santri, karena mengurangi fokus terhadap perbedaan gaya atau kualitas pakaian. Adapun 

tanda visual pemakaian seragam ditemukan pada gambar berikut: 

 
Gambar 3.1 

Nilai kedisiplinan yang terkandung dalam buku ajar Bahasa Arab Madrasah 

Ibtidaiyah (MI) dapat dikenali melalui tanda-tanda verbal visual, salah satunya adalah 

gambar siswa dan siswi yang mengenakan seragam rapi pada gambar 3.1 tersebut di 

atas. Tanda ini, bila dianalisis menggunakan pendekatan semiotik Roland Barthes, 

memiliki makna denotatif berupa anak-anak sekolah yang berpakaian resmi dan 

seragam. Namun, makna ini tidak berhenti pada tingkat denotasi. 

Pada tingkat konotatif, gambar tersebut menyiratkan pesan-pesan non-linguistik 

seperti keteraturan, kerapian, dan kepatuhan terhadap aturan lembaga. Pakaian seragam 

adalah simbol bahwa peserta didik tunduk pada sistem dan tata tertib sekolah, yang 

merupakan cerminan dari nilai kedisiplinan. Dalam konteks pesantren, disiplin tidak 

hanya menyangkut ketepatan waktu dan ketaatan terhadap jadwal, tetapi juga 

menyangkut sikap hidup yang tertib dan teratur, yang dipraktikkan secara konsisten 

setiap hari. 

Pada tahap mitos menurut Barthes, gambar siswa berseragam rapi tersebut 

merepresentasikan nilai-nilai kedisiplinan khas pesantren, yakni iltizam (komitmen) 

terhadap aturan, mujahadah (kesungguhan), dan murâqabah (kesadaran diri akan 

pengawasan moral dan spiritual). Kedisiplinan dalam berpakaian, sebagaimana 

digambarkan dalam buku ajar ini, menjadi bagian dari konstruksi budaya pesantren 

yang memadukan etika, spiritualitas, dan ketertiban sosial dalam proses pendidikan. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

350 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

4. Identitas Santri 

Di pesantren, pakaian yang dipakai oleh santri dan santriwati harus sesuai 

dengan tata cara berpakaian Islami. Hal ini termasuk menutup aurat dengan baik. Laki-

laki biasanya mengenakan koko (baju panjang dengan kerah tinggi) atau baju koko 

dengan sarung, dan mereka sering mengenakan kopiah. Perempuan biasanya 

mengenakan jilbab atau kerudung sebagai penutup kepala dan berpakaian longgar yang 

menutupi seluruh tubuh kecuali wajah dan tangan. 

 
Gambar 4.1 

Nilai identitas santri dalam buku ajar Bahasa Arab untuk Madrasah Ibtidaiyah 

ditunjukkan melalui representasi visual siswa-siswi yang berpakaian tertutup dan sopan 

sesuai syariat Islam. Gambar-gambar tersebut, yang memperlihatkan siswa laki-laki 

mengenakan peci dan baju lengan panjang serta siswi perempuan mengenakan kerudung 

dan baju serta rok panjang, merefleksikan konstruksi identitas santri sebagai pribadi 

yang beradab, religius, dan berkomitmen terhadap nilai-nilai keislaman. 

Secara denotatif, pakaian tersebut menggambarkan kewajiban menutup aurat 

sesuai ajaran Islam. Namun pada tingkat konotatif, pakaian syar’i ini menjadi simbol 

kesalehan, ketaatan, serta adab dalam menuntut ilmu. Adapun dalam makna mitologis, 

visual tersebut memproduksi pemahaman kultural bahwa santri adalah sosok yang tidak 

hanya berilmu, tetapi juga mencerminkan karakter Islami dalam perilaku dan 

penampilan sehari-hari. Identitas ini secara tidak langsung ditanamkan melalui simbol 

pakaian sebagai bentuk internalisasi nilai pesantren yang mencakup kesopanan, 

kesederhanaan, dan spiritualitas. Dengan demikian, buku ajar ini tidak hanya 

mengajarkan bahasa Arab secara teknis, tetapi juga menanamkan citra ideal santri dalam 

konteks pendidikan Islam Indonesia. 

 

 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

351 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

Makna Mitos dan Ideologi dalam Representasi 

Dalam pendekatan semiotika Roland Barthes, mitos bukan sekadar cerita kuno 

atau legenda, melainkan sistem tanda yang menyampaikan ideologi tertentu melalui 

bentuk-bentuk simbolik yang tampak alami atau biasa. Mitos terbentuk dari lapisan 

konotasi yang telah membeku dalam kesadaran kolektif masyarakat (Aida, 2023). 

Ketika suatu tanda (teks atau gambar) dipahami secara luas dalam jangka panjang, ia 

dapat menyimpan pesan ideologis tersembunyi yang memengaruhi cara berpikir dan 

bertindak individu atau kelompok tanpa disadari. 

Dalam konteks buku ajar Bahasa Arab untuk Madrasah Ibtidaiyah, mitos hadir 

melalui berbagai representasi visual dan verbal, seperti gambar siswa berpakaian sopan, 

guru berpeci, dan santriwati berhijab. Tanda-tanda tersebut tidak hanya menunjukkan 

kepatuhan terhadap norma berpakaian (denotasi), atau nilai kesopanan dan religiusitas 

(konotasi), tetapi juga membangun mitos tentang idealisasi identitas santri sebagai 

sosok yang taat, beradab, dan tunduk pada tatanan Islam. 

Mitos yang dimunculkan melalui representasi ini berfungsi mengukuhkan 

ideologi kepesantrenan, yakni cara pandang tentang kehidupan Islami yang berakar 

pada adab, kedisiplinan, kesederhanaan, dan penghormatan terhadap ilmu. Ideologi ini 

diteruskan secara simbolik melalui buku ajar, menjadikan pendidikan bahasa tidak 

hanya sebagai instrumen linguistik, tetapi juga sebagai alat internalisasi budaya dan 

ideologi Islam lokal. 

Barthes menyebut bahwa mitos memiliki sifat naturalizing yaitu menyamarkan 

ideologi menjadi seolah-olah kodrat atau kebenaran yang tidak perlu dipertanyakan 

(Barthes, 2020). Maka, ketika gambar santri berseragam rapi atau berjilbab dianggap 

wajar dan pantas, sesungguhnya terjadi proses reproduksi nilai ideologis secara halus 

dalam ruang pendidikan. 

Implikasi Temuan terhadap Pengembangan Buku Ajar Bahasa Arab 

Temuan penelitian ini mengungkap bahwa buku ajar Bahasa Arab untuk 

Madrasah Ibtidaiyah tidak hanya menyampaikan materi kebahasaan, tetapi juga secara 

simbolik dan naratif merepresentasikan nilai-nilai ideologis kepesantrenan seperti 

kesantunan, kesopanan, kedisiplinan, dan identitas santri. Representasi tersebut hadir 

melalui ilustrasi gambar (visual) dan pemilihan narasi yang mencerminkan budaya 

pesantren, sehingga buku ajar berperan sebagai instrumen pendidikan karakter dan 

pembentukan kesadaran budaya Islami. 

Implikasi dari temuan ini sangat penting bagi pengembangan buku ajar ke 

depan, baik dari segi konten, desain, maupun pendekatan pembelajaran. Beberapa poin 

utama implikasinya adalah: 

 

 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

352 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

1. Integrasi Nilai Karakter dan Budaya Pesantren: 

Buku ajar perlu dirancang tidak hanya sebagai alat penyampai materi 

linguistik, tetapi juga sebagai media edukasi nilai. Representasi visual dan 

naratif harus memperkuat nilai-nilai akhlak Islami dan kearifan lokal 

pesantren yang relevan dengan kehidupan siswa sehari-hari. 

2. Penguatan Simbol Visual Edukatif: 

Ilustrasi dalam buku ajar sebaiknya dirancang lebih kontekstual, edukatif, dan 

representatif terhadap nilai-nilai positif seperti adab terhadap guru, 

kebersamaan, kesederhanaan, dan tanggung jawab sosial, sehingga mampu 

membentuk imajinasi sosial dan moral siswa secara tidak langsung. 

3. Keseimbangan antara Aspek Linguistik dan Ideologis: 

Pengembangan buku ajar perlu mempertimbangkan keseimbangan antara 

keterampilan bahasa (istima’, kalam, qira’ah, kitabah) dan penguatan nilai-

nilai budaya serta agama yang dikemas secara halus dan tidak menggurui 

melalui konteks teks dan dialog. 

4. Respons terhadap Konteks Sosial dan Budaya Lokal: 

Buku ajar idealnya tidak hanya bersifat universal, tetapi juga mengakomodasi 

konteks sosial, budaya, dan keagamaan siswa (Fitria, Sabila, & Daroini, 

2023). Dalam hal ini, pendekatan kultural seperti nilai-nilai pesantren bisa 

menjadi kekuatan pembeda buku ajar Bahasa Arab di Indonesia. 

5. Peluang Inovasi Kurikulum Terintegrasi: 

Hasil ini membuka peluang untuk menyusun buku ajar yang berbasis 

kurikulum integratif menggabungkan kemampuan berbahasa Arab dengan 

penguatan karakter Islami berbasis pesantren, sehingga lebih mendukung 

pembentukan lulusan yang kompeten secara bahasa dan kuat secara moral. 

Dengan demikian, pengembangan buku ajar Bahasa Arab idealnya tidak hanya 

mengejar aspek teknis bahasa, tetapi juga menjadi sarana internalisasi nilai-nilai luhur 

yang menjadi ciri khas pendidikan Islam Indonesia, khususnya yang berbasis pesantren. 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa buku ajar Bahasa Arab untuk Madrasah 

Ibtidaiyah terbitan Kementerian Agama RI tidak hanya memuat materi kebahasaan, 

tetapi juga mengandung representasi simbolik yang mencerminkan nilai-nilai pesantren. 

Melalui pendekatan semiotika Roland Barthes, ditemukan bahwa tanda-tanda verbal dan 

visual seperti gambar siswa berseragam rapi, guru dan santri berpeci, serta santriwati 

berhijab panjang mengandung makna denotatif, konotatif, hingga mitologis yang 

merepresentasikan nilai-nilai seperti kesopanan, kesantunan, kedisiplinan, identitas 

keislaman, serta adab terhadap guru dan ilmu. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

353 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

Representasi ini membuktikan bahwa buku ajar tidak hanya berfungsi sebagai 

media transfer linguistik, tetapi juga sebagai instrumen ideologis dan kultural yang 

membentuk kesadaran peserta didik tentang jati diri santri. Nilai-nilai pesantren 

ditransmisikan melalui narasi dan ilustrasi yang tampak sederhana, namun menyimpan 

pesan moral yang kuat. Dengan demikian, buku ajar memiliki peran strategis dalam 

mendukung pendidikan karakter Islami sejak jenjang dasar. 

Temuan ini diharapkan dapat menjadi kontribusi bagi pengembangan buku ajar 

Bahasa Arab yang tidak hanya berorientasi pada aspek teknis kebahasaan, tetapi juga 

memperhatikan dimensi nilai, budaya lokal, dan ideologi pendidikan Islam. Ke depan, 

integrasi antara bahasa, nilai-nilai pesantren, dan konteks lokal dapat menjadi landasan 

penting dalam penyusunan bahan ajar yang lebih kontekstual, inklusif, dan membentuk 

karakter peserta didik secara utuh. 

 

Daftar Pustaka 

’Aliyah, Endranul, & Noor Amirudin. 2020. “Konsep Pendidikan Akhlak Dalam Kitab 

Ta’lim Muta’allim Karangan Imam Az-Zarnuji.” TAMADDUN 21 (2). 

doi:10.30587/tamaddun.v21i2.2113. 

Abdilah, Aris Junaedi, & Maman Abdurrahman. 2023. “Kriteria Buku Ajar Bahasa 

Arab Dalam KitabB Idha’at.” TADRIS AL-ARABIYAT: Jurnal Kajian Ilmu 

Pendidikan Bahasa Arab 3 (2): 257–64. doi:10.30739/arabiyat.v3i2.2218. 

Aida, Aida Nuraida. 2023. “Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Prosesi Pernikahan 

Adat Sunda ‘Sawer Pengantin.’” Jurnal Bimas Islam 16 (1). 

doi:10.37302/jbi.v16i1.880. 

Ardiansyah, Dedi, & Basuki Basuki. 2023. “Implementasi Nilai-Nilai Kesalehan Sosial 

Di Pondok Pesantren Dalam Menghadapi Era Society 5.0.” Jurnal Inovasi 

Pendidikan 1 (2). doi:10.60132/jip.v1i2.16. 

Bahy, Moh. Buny Andaru, & Mirwan Ahmad Taufiq. 2022. “Analisis Buku Ajar 

Bahasa Arab Tingkat Madrasah Ibtidaiyah Perspektif Amani Dan Awatif.” 

Taqdir 7 (2). doi:10.19109/taqdir.v7i2.10175. 

Barthes, R. 2020. Elemen-Elemen Semiologi. Yogyakarta: BASABASI. 

Drs. H. Syamsuddin Asyrofi, M.M.T.P.M.P.M.K.A.P.N.M.P.A.T.P.I.N.A. 2021. 

Strategi Pembelajaran Kemahiran Berbahasa Arab. Nusamedia. 

Fahrurrozi, M. 2020. Pengembangan Perangkat Pembelajaran: Tinjauan Teoretis Dan 

Praktik. 1. Universitas Hamzanwadi Press. 

Fiske, John. 2012. Pengantar Ilmu Komunikasi. Jakarta: Rajawali Pers. 

Fitria, Faiza, Anis Nurma Sabila, & Slamet Daroini. 2023. “Aspek Kebahasaan Dan 

Kebudayaan Dalam Buku Ajar ‘Hayya Nata’allam Al-Arabiyyah’ Perspektif 

Thu’aimah.” Sustainable Jurnal Kajian Mutu Pendidikan 6 (2). 

doi:10.32923/kjmp.v6i2.3867. 

Gunarti, Tri Tami, Mubarok Ahmadi, & Nur Huda. 2025. “Applying The Contrastive 

Linguistic Method To Minimize Javanese Interference In Arabic Language 

Learning At Islamic Boarding Schools.” Madinah: Jurnal Studi Islam 12 (1): 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

354 | Tri Tami Gunarti, Mubarok Ahmadi  Representasi Nilai-Nilai… 
 

114–29. doi:10.58518/madinah.v12i1.3384. 

Khaira, Fadhilatul, Novesar Jamarun, & Rosta Minawati. 2022. “MISE EN SCENE 

DALAM FILM SURAT KECIL UNTUK TUHAN.” Gorga : Jurnal Seni Rupa 

11 (2). doi:10.24114/gr.v11i2.37425. 

Makinuddin, M. 2021. Strategi Pembentukan Lingkungan Bahasa Arab Di Pesantren. 

Academia Publication. 

Mansyuri, Aulya Hamidah, Beta Ardana Patrisia, Binti Karimah, Defi Vita Fitria Sari, 

& Wahyu Nur Huda. 2023. “Optimalisasi Peran Pesantren Dalam Lembaga 

Pendidikan Islam Di Era Modern.” MA’ALIM: Jurnal Pendidikan Islam 4 (1). 

doi:10.21154/maalim.v4i1.6376. 

Marcel Danesi. 2010. Pesan, Tanda, Dan Makna. Yogyakarta: Jalasutra. 

Nofia, Vina Siti Sri, & Muhammad Rayhan Bustam. 2022. “Aaliisis Semiotika Rolland 

Barthes PadaSampul Buku Five Little Pigs Karya Agatha Christie.” 

MAHADAYA: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Budaya 2 (2). 

doi:10.34010/mhd.v2i2.7795. 

Sari, Rismaya Meuthia. 2023. “Representasi Makna Kasih Sayang Ayah Dalam Film 

Sejuta Sayang Untuknya.” SCIENTIA JOURNAL : Jurnal Ilmiah Mahasiswa 5 

(5). doi:10.33884/scientiajournal.v5i5.8004. 

Tami Gunarti, Tri, & Mubarok Ahmadi. 2023. “Lyric Lagu Sebagai Alternatif Media 

Dalam Meningkatkan Maharah Kitabah.” Darajat: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam 6 (2): 129–44. doi:10.58518/darajat.v6i2.2012. 

Tolson, Andrew. 1996. Mediations: Text and Discourse in Media Studies. London: 

Arno. 

Wekke, I S. 2015. Model Pembelajaran Bahasa Arab. Yogyakarta: Penerbit 

Deepublish. 


