Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

: : Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296
Diterima Redaksi Direvisi Terakhir Diterbitkan Online
24 April 2021 10 Mei 2021 16 Juni 2021

https://doi.org/10.58518/awwaliyah.v4il.677

PARADIGMA BARU PENDIDIKAN ISLAM

Sazli Rais?, Shopian Hidayatulloh?, Haeru Taofigillah®
L23Universitas Islam Negeri Mataram, Indonesia
E-mail: ‘sazlirais02@gmail.com, 2shopianhidayatulloh46@gmail.com,
3haerutaofigillah@.gmail.com

Abstrak: Penelitian ini mengkaji paradigma baru pendidikan Islam, dengan tujuan
penelitian untuk memahami, mengidentifikasi dan mengetahui aktualisasi paradigma
baru pendidikan Islam. Sedangkan kontribusi penelitian yang disampaikan adalah untuk
mewujudkan dan mengaktualisasikan paradigma baru pendidikan Islam. Selanjutnya
penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan dengan menggunakan metode
deskriptif dan analitis. Kedua metode ini tidak disajikan secara terpisah, namun
diwujudkan secara terpadu. Metode yang digunakan adalah deskriptif, karena dalam
penyajiannya akan memberikan gambaran umum mengenai masalah yang akan diteliti,
kemudian dilakukan interpretasi secara menyeluruh dari data tersebut. Sedangkan
metode analitis digunakan untuk melihat secara kritis berbagai permasalahan yang
mendasari permasalahan yang dimaksud. Sedangkan prosedur pengolahan datanya
menggunakan Content Analysis. Hal ini tentunya peneliti melakukan analisis terhadap
keabsahan instrumen atau data yang akan diukur, melalui proses tahapan pengolahan
data sehingga data tersebut siap untuk diinterpretasikan, disimpulkan dan diverifikasi
dengan grand theory sebagai analisisnya. Temuan penelitian menunjukkan bahwa
aktualisasi paradigma baru pendidikan Islam melalui perwujudan tiga dimensi substantif
pendidikan Islam, yaitu dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik. Makna yang
pertama adalah pengenalan siswa terhadap ilmu pengetahuan; makna yang kedua adalah
perwujudan siswa terhadap ilmu pengetahuan berupa sikap atau perilakunya terhadap
lingkungan belajar bahkan terhadap masyarakat; yang ketiga makna sinergisme antara
ilmu yang diperoleh dengan sikap atau perilakunya yang diaktualisasikan dalam
kehidupan sehari-hari.

Kata Kunci: Paradigma Baru, Pendidikan Islam.

Abstract: This study examines the new paradigm of Islamic education, with the aim of
the research is to understand, identify and know the actualization of the new paradigm
of Islamic education. Meanwhile, the research contribution presented is to realize and
actualize the new paradigm of Islamic education. Furthermore, this research is library
research using descriptive and analytical methods. These two methods are not
presented separately, but are actualized in an integrated manner. The descriptive
method is used, because in its presentation it will provide a general illustration of the

This work is licensed under Creative Commons Attribution Non Commercial 4.0
rmram | Nternational License.
Available online on: https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index



https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index
mailto:sazlirais02@gmail.com
mailto:shopianhidayatulloh46@gmail.com
mailto:%20haerutaofiqillah@.gmail.com
mailto:%20haerutaofiqillah@.gmail.com

Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

problem to be studied, then a comprehensive interpretation will be made from the data.
While the analytical method is used to look critically at the various problems that
underlie the problems in question. While the data processing procedure, used Content
Analysis. This is of course the researcher conducts an analysis of the validity of the
instrument or data to be measured, through a process of data processing stages so that
the data is ready to be interpreted, concluded and verified with grand theory as the
analysis. The research findings indicate that the actualization of the new paradigm of
Islamic education through the realization of three substantive dimensions of Islamic
education, namely the cognitive, affective and psychomotor dimensions. The first
meaning is the acquisition of students to science; the second meaning is the realization
of students towards science in the form of their attitudes or behavior towards learning
environment even to society; the third meaning synergism between the knowledge
gained with their attitudes or behavior which is actualized in everyday life.

Keywords: New Paradigm, Islamic Education.

Pendahuluan

Persoalan pendidikan Islam sedari dahulu hingga sekarang menjadi kajian sosial
yang menarik untuk tetap dikaji. Persoalan relevansi pendidikan Islam, kurikulum
Pendidikan Islam, hingga dikotomi pendidikan menjadi hal yang masih eksis dalam
kajian akademik. Salah satu peran dalam melihat banyaknya persoalan tersebut, maka
diperlukan pembaharuan strategi pendidikan yang membumi, dan untuk melakukan
pembaharuan pendidikan Islam diperlukan paradigma pendidikan yang mampu
mengarahkan pada tujuan dan sasaran pendidikan Islam. Islam sendiri tidak mengenal
adanya dikotomi. al-Qur’an dan Hadis sebagai sumber umat Islam telah memberikan
penjelasan yang lugas adanya ilmu pengetahun (Science) dan pemahaman agama secara
baik. Masalah dikotomi keilmuan pun menjadi persoalan yang tidak pernah habisnya
diperdebatkan dalam pendidikan Islam. Dari uraian tersebut, secara fundamental
pendidikan harus berupaya membangkitkan kembali spirit keilmuan Islam yang
integratif tanpa dikotomi dengan menginternalisasikan prinsip-prinsip wahyu dan etika
Islam tentang pendidikan.!

Paradigma lama pendidikan Islam yang telah terbangun sejak abad pertengahan
(periode Islam), dengan mengkaji dan mempelajari teks-teks keagamaan dengan metode
hafalan, bersifat mekanis, mengutamakan pengkayaan materi, sudah harus ditinggalkan
untuk menuju paradigma baru pendidikan. Pendidikan dan pengajaran dalam Islam
bukanlah sekedar kegiatan untuk mewariskan harta kebudayaan dari generasi terdahulu
kepada generasi penggantinya yang hanya memungkinkan bersifat reseptif, pasif,
menerima begitu saja.?

'Bashori, “Paradigma Baru Pendidikan Islam Konsep Pendidikan Hadhari”, Jurnal Penelitian, Vol.
11, No.1, Februari 2017, 142.

2M. Miftah, “Paradigma Baru Pendidikan Islam Berbasis Pemberdayaan Peserta Didik”, Al-
Bidayah, Vol. 2, No.1, Juni 2010, 87.

62 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

Tujuan akhir pendidikan dalam Islam adalah sebagai proses pembentukan diri
peserta didik (manusia) agar sesuai dengan fitrah keberadaannya.® Hal ini meniscayakan
adanya kebebasan gerak untuk mengembangkan diri dan potensi yang dimilikinya
secara maksimal. Pada masa kejayaan Islam pendidikan telah mampu menjalankan
perannya sebagai wadah pemberdayaan peserta didik, namun seiring dengan
kemunduran dunia Islam, dunia pendidikan Islam pun turut mengalami kemunduran.
Bahkan dalam paradigma pun terjadi pergeseran dari paradigma aktif-progresif menjadi
pasif-defensif. Akibatnya, pendidikan Islam mengalami proses ‘isolasi diri' dan
termarginalkan dari lingkungan di mana ia berada.

Dalam lintasan sejarah peradaban Islam, peran pendidikan ini benar-benar bisa
dilaksanakan pada masa-masa kejayaan Islam. Hal ini dapat kita saksikan, di mana
pendidikan benar-benar mampu membentuk peradaban sehingga peradaban Islam
menjadi peradaban terdepan sekaligus peradaban yang mewarnai sepanjang Jazirah
Arab, Asia Barat hingga Eropa Timur. Untuk itu, adanya sebuah paradigma pendidikan
yang memberdayakan peserta didik merupakan sebuah keniscayaan. Kemajuan
peradaban dan kebudayaan Islam pada masa kejayaan sepanjang abad pertengahan, di
mana peradaban dan kebudayaan Islam berhasil menguasai jazirah Arab, Asia Barat dan
Eropa Timur, tidak lepas dari adanya sistem dan paradigma pendidikan yang
dilaksanakan pada masa tersebut.*

Namun sekarang ini, paradigma pendidikan Islam masih bersifat sentralisasi,
artinya pendidikan yang berpusat/didominasi oleh kalangan tertentu, masih berkiblat
pada dunia Arab semata, sistem pendidikan yang tradiosional, pendidikan Islam yang
tidak membuka diri terhadap dunia yang global, orientasi pengembangan pendidikan
lebih bersifat parsial, peran pemerintah sangat dominan dalam kebijakan pendidikan,
dan lemahnya peran institusi pendidikan dan institusi non-sekolah. Hal inilah yang
mengakibatkan kemandulan dan kemunduran dunia Islam, sebagai akibat dari
keterbelakangan paradigma pendidikan Islam. Maka berdasarkan pemaparan di atas
membuat penulis merasa perlu membahas tentang permasalahan ini.

Pembahasan
Pengertian Paradigma Pendidikan Islam

Paradigma pendidikan merupakan pandangan menyeluruh yang mendasari
rancang bangun suatu sistem pendidikan.® Pada saat memahami paradigma pendidikan
Islam, maka yang tersirat adalah pendidikan yang bercirikan khas Islam sehingga
mengindikasikan konsep pendidikan yang secara akurat bersumber pada ajaran Islam.
Ilmu pendidikan Islam didasarkan pada konsep dan teori yang dikembangkan dari nilai-

SMuhmmad an-Nauquib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, Suatu Rangka Pikir
Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, ( Bandung: Mizan, 1984), 6.

4 M. Miftah, “Paradigma Baru..., 88.

SHamam  Nasrudin, Humanisme Religius Sebagai Paradigma Pendidikan Islam
(Tinjauan  Filosofs atas Pemikiran Abdurrahman Mas’ ud), (Semarang: 1AIN Walisongo
2008), 38.

63 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

nilai Islam: al-Qur’an, as-Sunnah dan ijtihad.® Di samping itu, hakikat pendidikan Islam
adalah suatu proses untuk mencapai tujuan bahwa manusia di dunia ini adalah
menjalankan amanah Allah SWT dalam arti beribadah kepadaNya. Hal tersebut sejalan
dengan frman Allah yang mengatakan:

O3 G5 Gal) KA s
Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-
Ku. (Q.S: al-Dzariyat,56)’

Ayat tersebut menjelaskan bahwa tujuan penciptaan jin dan manusia adalah untuk
“mengabdi” kepada Allah SWT. Tujuan pendidikan Islam yang utama adalah terbentuk
insan-insan yang sadar akan tugas utamanya di dunia ini. Ibadah dalam pandangan ilmu
figih ada dua yaitu ibadah mahdhah dan ibadah ghoiru mahdhah. Ibadah mahdhah
adalah ibadah yang telah ditentukan oleh Allah bentuk, kadar atau waktunya seperti
shalat, puasa dan haji. Ghoiru mahdhah adalah segala bentuk aktivitas manusia yang
diniatkan untuk memperoleh ridho dari Allah SWT. Dalam penciptaannya manusia
diciptakan oleh Allah dengan dua fungsi yaitu sebagai khalifah dimuka bumi dan
sebagai makhluk Allah yang memiliki kewajiban untuk menyembahNya. Kedua fungsi
tersebut dijelaskan dalam Q.S. Al-Bagoroh ayat 30:

LAl L5 168 el (o s el 16240 (a1 (B Jels o) Al 06 3
O3A08 Y e gl 230 J=all (il dlazay &4 (A3
Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak
menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak
menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan
kami bertasbin  memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman,
“Sungguh, Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (Q.S.al-Bagoroh.

30).8

Dari keterangan diatas jelas bahwa tujuan pendidikan Islam adalah untuk
membentuk manusia sebagai khalifah fi alardhi, hamba Allah yang taat beribadah,
pembentukan insan kamil dan tujuan pembentukan manusia yang bertakwa, beriman
dan berakhlak mulia. Untuk menuju tujuan pendidikan Islam itu, sepertinya masih jauh
dari kata tercapai. Hal itu disebabkan saat ini pendidikan Islam masih terjerembak
dalam sistem dikotomi, padahal al-Qur’an sebagai acuan utama tidak membenarkan
adanya suatu dikotomi. Sebagaimana yang dijelaskan oleh Abdurrahman Mas’ud bahwa
sistem dikotomik dalam pendidikan Islam bukanlah monopoli lembaga pendidikan.
Akan tetapi bagaikan sebuah wabah simtom (wabah penyakit), dikotomi menyerang ke

5Moh.  Rogib, Illmu Pendidikan Islam: Pengembangan Paradigma Pendidikan
Integratif, (Yogyakarta: LkiS Yogyakarta, 2009), 40.

"Departemen Agama Republik Indonesia, Terjemahan Al-Qur’an, (Surakarta: Al Hanan, 2015.),
520.

81bid., 862

64 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

seluruh kehidupan umat Islam, dari pribadi ke komunitas Islam, dari raja sampai ke
rakyat jelata, dari luar lembaga ke dalam lembaga pendidikan, dan seterusnya.®

Jika ditarik ke alur sejarah terjadinya pemisahan agama dari ilmu pengetahuan
sebagaimana tersebut diatas, maka hal tersebut pernah terjadi pada abad pertengahan,
yakni pada saat umat Islam kurang memperdulikan llmu Pengetahuan dan Teknologi
(IPTEK). Pada masa itu, pengaruh dominasi dalam masyarakat Islam adalah ulama
tarikat dan ulama figih. Selain itu, doktrin penananaman paham taklid dan membatasi
kajian agama hanya dalam bidang yang sampai sekarang masih dikenal sebagai istilah
ilmu-ilmu agama seperti tafsir, figih, dan tauhid.'® Keadaan tersebut diperparah dengan
adanya pengaruh kolonialisme dan sekularisme yang meluas pada negara-negara
Muslim. Sistem pendidikan modern yang diimpor dari Barat benar-benar dianut dan
didukung oleh pemerintahan negara-negara Muslim. Sementara itu, sistem pendidikan
tradisional lebih berkutat pada pengajaran ilmu-ilmu keagamaan dan mengabaikan
perkembangan yang datang dari Barat.!' Problem dikotomi pendidikan melahirkan
konsep dan ide-ide untuk dijadikan jalan keluar seperti pendidikan nondikotomi,
pendidikan dualisme dan pendidikan disintegrasi.

Salah satu ide yang paling diperdebatkan untuk mengatasi kemunduran umat
Islam dan revitalisasi potensi umat Islam adalah ide Islamisasi pengetahuan yang
dilancarkan oleh almarhum Profesor Raji al-Farugi (Temple University, USA) sejak
tahun 1970-an. Konkritnya, krisis tersebut disebabkan oleh: 1) Kemunduran umat (the
backwardness of the ummah); 2) Kelemahan umat (the weakness of the ummah); 3)
Stagnasi pemikiran umat (the intellectual stagnation of the ummah); 4) Absennya
ijtihad umat (the absence of ijtihad in the ummah); 5) Absennya kemajuan cultural umat
(the absence of cultural progess in the ummah); dan 6) Tercabutnya umat dari norma-
norma dasar peradaban Islam (the ummah’s losing touch with the basic norms of Islamic
civilization).*?

Sementara itu, Umiarso dan Haris Fathoni Makmur'® berpendapat bahwa
Perubahan yang perlu dilakukan pendidikan Islam adalah: a) Membangun sistem
pendidikan Islam yang mampu mengembangkan sumber daya manusia yang berkualitas
agar mampu mengantisipasi kemajuan IPTEK untuk menghadapi tantangan dunia
global menuju masyarakat Indonesia baru yang dilandasi dengan nilai-nilai illahiyah,
kemanusiaan (insaniyyah), dan masyarakat, serta budaya; b) Menata manajemen
pendidikan Islam dengan berorientasi pada manajemen berbasis sekolah agar mampu
menyerap aspirasi masyarakat, dapat mendayagunakan potensi masyarakat, dan daerah
(otonomi daerah) dalam rangka penyelenggaraan pendidikan Islam yang berkualitas;
dan c¢) Meningkatkan demokrasi penyelenggaraan pendidikan Islam secara

9Abdurrahman Mas’ud, Menggagas Format non Dikotomik, (Yogyakarta:
Gama Media.2002), 99.

OUmiarso & Haris Fathoni Makmur, Pendidikan Islam dan Krisis Moralisme Masyarakat
Modern, (Yogyakarta: IRCiSod, 2010), 212.

HZainuddin, Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulul
Albab, (Malang: UIN Malang Press, 2011), 26.

2 Abdurrahman Mas’ud, Menggagas..., h. 4.

13 Umiarso & Haris Fathoni Makmur, Pendidikan Islam..., 220.

65 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

berkelanjutan dalam upaya memenuhi kebutuhan masyarakat agar dapat menggali serta
mendayagunakan potensi masyarakat. Para praktisi pendidikan Islam dan intelek
Muslim hingga saat ini berupaya mengembangkan konsep paradigma pendidikan Islam
dan membangkitkan tradisi keilmuan Islam seperti yang telah terjadi pada zaman
keemasan peradaban Islam.

Selanjutnya pendekatan integratif-interkonektif memiliki perbedaan dengan
Islamisasi ilmu. Islamisasi ilmu merupakan pemilahan dan peleburan antara ilmu agama
dan ilmu umum. Berbeda dengan pendekatan integratif-interkonektif yang lebih bersifat
menghargai keilmuan umum yang sudah ada, karena keilmuan telah memiliki basis
epistemologi, ontologi, dan aksiologi sambil mencari letak persamaan baik metode
pendekatan dan metode berpikiran antar keilmuan dan memasukkan nilai-nilai Islam ke
dalamnya.

Perubahan Paradigma Pendidikan Islam

Perubahan paradigma pendidikan dari paradigma lama ke paradigma baru,
terdapat berbagai aspek mendasar dari upaya perubahan tersebut, vyaitu:
Pertama, paradigma lama terlihat upaya pendidikan lebih cenderung pada sentralistik,
kebijakan lebih bersifat top down, orientasi pengembangan pendidikan lebih bersifat
parsial, pendidikan didesain untuk sektor pertumbuhan ekonomi, stabilitas politik,
keamanan, serta teknologi perakitan. Peran pemerintah sangat dominan dalam kebijakan
pendidikan, dan lemahnya peran Institusi pendidikan dan institusi non sekolah.

Kedua, paradigma baru, orientasi pendidikan pada: disentralistik, kebijakan
pendidikan bersifat bottom up, orientasi pengembangan pendidikan lebih bersifat
holistik. Pendidikan ditekankan pada pengembangan kesadaran untuk bersatu dalam
kemajemukan budaya, kemajemukan berpikir, menjunjung tinggi nilai moral,
kemanusiaan dan agama, kesadaran kreatif, produktif, dan kesadaran hukum. Peran
serta masyarakat secara kualitatif dan kuantitatif dalam upaya pengembangan
pendidikan, pemberdayaan institusi masyarakat, seperti keluarga, LSM, pesantren,
dunia usaha, lembaga-lembaga kerja, dan pelatihan, dalam upaya pengelolaan dan
pengembangan pendidikan, yang diorientasikan kepada terbentuknya masyarakat
Indonesia berkualitas dan kritis. 4

Berdasarkan pandangan ini, pendidikan yang dikelola lembaga-lembaga Islam
sudah harus diupayakan untuk mengalihkan paradigma yang berorentasi ke masa lalu
(abad pertengahan) ke paradigma yang berorientasi ke masa depan, yaitu mengalihkan
dari paradigma pendidikan yang hanya mengawetkan kemajuan, ke paradigma
pendidikan yang merintis kemajuan, mengalihkan paradigma dari yang berwatak feudal
ke paradigma pendidikan berjiwa demokratis.®

Mengalihkan paradigma dari pendidikan sentralisasi keparadigma pendidikan
desentralisasi, untuk menjadikan pendidikan Islam kaya dalam keberagaman, dengan
titik berat pada peran masyarakat dan peserta didik. Proses pendidikan perlu dilakukan
"kesetaraan perlakuan sektor pendidikan dengan sektor lain, pendidikan berorientasi

14Fasli  Jalal, Reformasi Pendidikan dalam Konteks Otonomi Daerah, (Yogyakarta:
Aditi, 2001), 5

BWinarno Surakhmad, From: http://mww. Bpk penabur.or.id /
kps-ikt/berita/2G0006/ artikei2.htm. 27 Mei 2002.

66 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

rekonstruksi sosial, pendidikan dalam rangka pemberdayaan umat dan bangsa,
pemberdayaan infrastruktur sosial untuk kemajuan pendidikan. Pembentukan
kemandirian dan keberdayaan untuk mencapai keunggulan, penciptaan iklim yang
kondusif untuk tumbuhnya toleransi dan konsensus dalam kemajemukkan. Dari
pandangan ini, berarti diperlukan perencanaan terpadu secara horizontal antar sektor
dan vertikal antar jenjang, bottom-up dan top-down planning, pendidikan harus
berorientasi pada peserta didik dan pendidikan harus bersifat multikultural serta
pendidikan dengan perspektif global".1®

Rumusan paradigma pendidikan tersebut, paling tidak memberikan arah sesuali
dengan arah pendidikan, yang secara makro dituntut menghantarkan masyarakat menuju
masyarakat yang demokratis, relegius, kritis, berkualitas dan tangguh dalam
menghadapi lingkungan global. Upaya pembaruan pendidikan Islam, perlu ada ikhtiar
yaitu strategi kebijakan perubahan diletakkan pada upaya menangkap kesempatan
perubahan. Dengan demikian, mau tidak mau pendidikan Islam harus meninggalkan
paradigma lama menuju paradigma baru yang berorientasi pada masa depan, merintis
kemajuan, berjiwa demokratis, bersifat desentralistik, berorientasi pada peserta didik,
bersifat multikultural, berorientasi pada perspektif global. Hal Ini menuju terbentuknya
paradigma pendidikan yang berkualitas dalam menghadapi tantangan perubahan global
dan membentuk masyarakat yang demokratis, kritis, dan berkuaiitas. Pada dataran
konsep, pendidikan baik formal maupun non formal "pada dasarnya memiliki peran
penting melegitimasi bahkan melanggengkan sistem dan struktur sosial yang ada dan
sebaliknya pendidikan merupakan proses perubahan sosial. Tetapi, peran Paradigma
Baru Pendidikan Islam terhadap sistem pendidikan dan struktur sosial tersebut, sangat
bergantung pada paradigma pendidikan yang mendasarinya".’

Dari pandangan di atas, dapat dikatakan peran pendidikan Islam mestinya bukan
hanya dipahami dalam konteks mikro (kepentingan anak didik yang dilayani melalui
proses interaksi pendidikan). melainkan juga dalam konteks makro, yaitu kepentingan
masyarakat yang dalam hal ini termasuk masyarakat bangsa, negara dan bahkan juga
kemanusiaan pada umumnya.*® Dengan demikian, pendidikan Islam terintegrasi antara
proses belajar di sekolah dengan belajar di masyarakat (learning society). Brubacher
dalam bukunya, Modern Philosophies of Education (1978), menyatakan hubungan
pendidikan dengan masyarakat mencakup hubungan pendidikan dengan perubahan
sosial, tatanan ekonomi, politik dan negara, karena pendidikan itu terjadi di masyarakat,
dengan sumber daya masyarakat, dan untuk masyarakat. Oleh karenanya, pendidikan
dituntut untuk mampu memperhitungkan dan melakukan antisipasi terhadap
perkembangan sosial, ekonomi, politik dan kenegaraan secara simultan. Sedangkan,
secara mikro pendidikan senantiasa memperhitungkan individualitas atau karakteristik
perbedaan antara individu peserta didik, dalam kerangka interaksi proses belajar.®
Kerangka acuan pemikiran dalam penataan dan pengembangan system pendidikan

%Fasli Jalal, Reformasi Pendidikan..., 5.

YMansour Fakih, Pendidikan Popular Membangun Kesadaran Kritis, (Yogyakarta : Pustaka
Pelajar, 2002), 18.

BFasli Jalal, Reformasi Pendidikan..., 16-17.

Bbid, 35.

67 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

Islam, harus mampu mengakomodasikan berbagai pandangan secara selektif sehingga
terdapat keterpaduan dalam konsep. Keterpaduan dimaksud antara lain:

Pertama, pendidikan harus membangun prinsip kesetaraan antara sektor
pendidikan dengan sektorsektor lain. Pendidikan harus senantiasa bersama-sama dengan
system lain untuk mewujudkan cita-cita masyarakat yang berkualitas dan kritis. Oleh
karena itu, pendidikan bukan merupakan sesuatu yang eksklusif dan terpisah dari
masyarakat dan sistem sosialnya, tetapi pendidikan sebagai suatu system terbuka dan
senantiasa berinteraksi dengan masyarakat dan lingkungannya.

Kedua, pendidikan merupakan wahana pemberdayaan masyarakat dengan
mengutamakan penciptaan dan pemeliharaan sumber yang berpengaruh, seperti
keluarga, sekolah, media masa, dan dunia usaha.

Ketiga, prinsip pemberdayaan masyarakat dengan segenap institusi sosial yang
ada di dalamnya, terutama institusi yang dilekatkan dengan fungsi mendidik generasi
penerus bangsa. Lembaga seperti pesantren, keluarga, dan berbagai wadah organisasi
pemuda, diberdayakan untuk dapat mengembangkan fungsi pendidikan dengan baik
serta menjadi bagian yang terpadu dari pendidikan.

Keempat, prinsip kemandirian dalam pendidikan dan prinsip pemerataan menurut
warga negara secara individual maupun kolektif untuk memiliki kemampuan bersaing
dan sekaligus kemampuan bekerja sama.

Kelima, dalam kondisi masyarakat pluralistik diperlukan prinsip toleransi dan
konsensus. Untuk itu, pendidikan sebagai wahana pemberdayaan masyarakat dengan
mengutamakan penciptaan dan pemeliharaan sumber-sumber tersebut secara dinamika.

Keenam, prinsip perencanaan pendidikan. Pendidikan selalu dituntut untuk cepat
tanggap atas perubahan yang terjadi dan melakukan upaya yang tepat secara normatif
sesuai dengan cita-cita masyarakat. Pendidikan selalu bersifat progresif dan tidak
resisten terhadap perubahan, sehingga mampu menjadi pengendali dan mengantisipasi
arah perubahan.

Ketujuh, prinsip rekonstruksionis, bahwa kondisi masyarakat selalu menghendaki
perubahan mendasar. Dalam hal ini, pendidikan harus mampu menghasilkan produk-
produk yang dibutuhkan oleh perubahan tersebut. Paham rekonstruksionis mengkritik
pandangan pragmatis sebagai suatu pandangan yang cocok untuk kondisi yang relatif
stabil. Pendekatan pemecahan masalah bersifat lebih berorientasi masa kini, sedangkan
pendekatan rekonstruksionis lebih berorientasi masa depan dengan tetap berpijak pada
kondisi sekarang.

Kedelapan, prinsip pendidikan berorientasi pada peserta didik. Dalam
memberikan pelayanan pendidikan, sifat-sifat peserta didik yang umum maupun yang
spesifik harus menjadi pertimbangan. Layanan pendidikan untuk kelompok usia anak
berbeda dengan remaja dan dewasa, termasuk perbedaan pelayanan bagi kelompok
anak-anak berkelainan fisik dan mental termasuk pendekatan pendidikan bagi anak-
anak di daerah terpencil tidak dapat disamakan dengan anak-anak di perkotaan.

Kesembilan, prinsip pendidikan multikultural, bahwa sistem pendidikan harus
memahami bahwa masyarakat yang dilayaninya bersifat plural, sehingga pluralisme
harus menjadi acuan dalam mengembangkan pendidikan dan pendidikan dapat

68 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

mendayagunakan perbedaan tersebut sebagai sumber dinamika yang bersifat positif dan
konstruktif.

Kesepuluh, pendidikan dengan prinsip global, artinya pendidikan harus berperan
dan harus menyiapkan peserta didik dalam konstentasi masyarakat global.?® Dari
gambaran masa kejayaan dunia pendidikan Islam, terdapat beberapa hal yang dapat
digunakan sebagai upaya untuk kembali membangkitkan dan menempatkan dunia
pendidikan Islam pada peran yang semestinya sekaligus menata ulang paradigma
pendidikan Islam untuk kembali bersifat aktif-progresif, yakni;

Pertama, menempatkan kembali seluruh aktifitas pendidikan di bawah frame work
agama. Artinya, seluruh aktifitas intelektual senantiasa dilandasi oleh- nilai-nilai agama,
dan tujuan akhir dari seluruh aktifitas tersebut adalah upaya menegakkan agama dan
mencari ridha Allah.

Kedua, adanya perimbangan (balancing) antara disiplin ilmu agama dan
pengembangan intelektualitas dalam kurikulum pendidikan. Salah satu faktor utama dari
marginalisasi dalam dunia pendidikan Islam adalah kecenderungan untuk lebih menitik
beratkan pada kajian agama dan memberikan porsi yang berimbang ke pada paradigma
Baru Pendidikan Islam pada pengembangan ilmu non agama, bahkan menolak kajian-
kajian non-agama. Oleh karena itu, penyeimbangan antara materi agama dan non-agama
dalam dunia pendidikan Islam adalah sebuah keniscayaan jika ingin dunia pendidikan
Islam kembali survive di tengah masyarakat.

Ketiga, perlu diberikan kebebasan kepada civitas akademika untuk melakukan
pengembangan keilmuan secara maksimal. Selama masa kemunduran Islam, tercipta
banyak sekat dan wilayah terlarang bagi perdebatan dan perbedaan pendapat yang
mengakibatkan sempitnya wilayah pengembangan intelektual. Dengan menghilangkan,
minimal membuka kembali, sekat dan wilayah-wilayah yang selama ini terlarang bagi
perdebatan, maka wilayah pengembangan intelektual akan semakin luas yang, tentunya,
akan membuka peluang lebih lebar bagi pengembangan keilmuan di dunia pendidikan
Islam pada khususnya dan dunia Islam pada umumnya.

Keempat, mulai mencoba melaksanakan strategi pendidikan yang membumi.
Artinya, strategi yang dilaksanakan disesuaikan dengan situasi dan kondisi lingkungan
di mana proses pendidikan tersebut dilaksanakan. Selain itu, materi-materi yang
diberikan juga disesuaikan dengan situasi dan kondisi yang ada, setidaknya selalu ada
materi yang applicable dan memiliki relasi dengan kenyataan faktuai yang ada. Dengan
strategi ini diharapkan pendidikan Islam akan mampu menghasilkan sumber daya yang
benar-benar mampu menghadapi tantangan zaman dan peka terhadap lingkungan.?!

Faktor lain yang membantu adalah adanya perhatian dan dukungan para
pemimpin (pemerintah) atas proses penggalian dan pembangkitan dunia pendidikan
Islam ini. Perhatian dan dukungan pemerintah akan mampu mempercepat penemuan
kembali paradigma pendidikan Islam yang aktif-progresif, yang dengannya diharapkan
dunia pendidikan Islam dapat kembali mampu menjalankan fungsinya sebagai sarana
pemberdayaan dan pendewasaan umat. Dari pandangan di atas, dapat dikatakan bahwa

20 |bid.
2K hoirulAnamFrom: http://www.Dendidikan.net/mk-anam.html.akses;12/8/2003.

69 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

untuk membangun pendidikan Islam berwawasan global bukan persoalan mudah,
karena pada waktu bersamaan pendidikan Islam harus memiliki kewajiban untuk
melestarikan, menamkan nilai-nilai ajaran Islam dan dipihak lain berusaha untuk
menanamkan karaktek budaya nasional Indonesia dan budaya global. Upaya untuk
membangun pendidikan Islam yang berwawasan global dapat dilaksanakan dengan
langkah-langkah yang terencana dan strategis. Misalnya saja, bangsa Jepang tetap
merupakan satu contoh bangsa yang mengglobal dengan tanpa kehilangan karakternya
sebagai suatu bangsa, meskipun saat sekarang ini konsep national state mulai diragukan
dan diganti dengan nelfare state bahkan global state yang tidak lagi mengenal tapal
batas (borderless) karena kemajuan teknologi informasi, tetapi pembinaan karaktek
nasional tetap relevan dan bahkan harus dilakukan yang maju dan tetap kental dengan
nilai-nilai tradisi dan nilai-nilai religius.??

Kesimpulan

Sebenarnya pembinaan dan pembentukan nilai-nilai Islam tetap relevan, bahkan
tetap dibutuhkan dan harus dilakukan sebagai capital spritual untuk masyarakat dan
bangsa dalam menghadapi tantangan global menuju masyarakat madani. Dari
pandangan ini, tergambar bahwa peran pendidikan sangatlah senteral dalam kehidupan
masyarakat yang senantiasa mengalami penggeseran, sementara "sistem sosial, politik,
dan ekonomi bangsa selalu menjadi penentu dalam penetapan dan pengembangan peran
pendidikan.?® Pada bagian berikutnya, pendidikan Islam harus dapat mengembangkan
kemampuan dan tingkah laku manusia yang dapat menjawab tantangan internal maupun
tantangan global menuju masyarakat Indonesia yang demokratis, berkualitas, dan kritis.
Pendidikan harus dikembangkan berdasarkan tuntutan acuan perubahan tersebut dan
berdasarkan karakteristik masyarakat yang demokratis, berkualitas dan Kkritis.
Sedangkan untuk menghadapi kehidupan global, proses pendidikan Islam yang
diperlukan adalah mampu mengembangkan kemampuan berkompetisi, kemampuan
kerja sama, mengembangkan sikap inovatif, serta meningkatkan kualitas. Dengan acuan
ini, secara pasti yang akan terjadi adalah penggeseran paradigma pendidikan, sehingga
kebijakan dan strategi pengembangan pendidikan perlu diletakkan untuk menangkap
dan memanfaatkan semaksimal mungkin kesempatan yang ada untuk mencapai sebuah
kemajuan masyarakat ke depannya.

Daftar Pustaka

An-Nauquib al-Attas, Muhmmad, Konsep Pendidikan dlam Islam, Suatu Rangka Pikir
Pembinaan Filsafat Pendidikan Isla, Bandung: Mizan, 1984.

Bashori, Paradigma Baru Pendidikan Islam Konsep Pendidikan Hadhari, Jurnal
Penelitian, Vol. 11, No.1, Februari 2017.

Departemen Agama Republik Indonesia, Terjemahan Al-Qur’an, Surakarta: Al Hanan,
2015.

22Fasli Jalal, Reformasi Pendidikan..., 18.
231hid., 6.

70 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



Sy Awwaliyah: Jurnal PGMI

ps . Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021
> @ p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296

Jalal, Fasli, Reformasi Pendidikan dalam Konteks Otonomi Daerah, Yogyakarta:
Aditi, 2001.

Mas’ud, Abdurrahman, Menggagas Format Non Dikotomik, Yogyakarta:
Gama Media.2002.

Miftah, Mohammad. Paradigma Baru Pendidikan Islam Berbasis Pemberdayaan
Peserta Didik, Al-Bidayah, Vol. 2, No.1, Juni 2010.

Mansour, Fakih, Pendidikan Popular Membangun Kesadaran Kritis, Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2002.

Nasrudin, Hamam, Humanisme Religius Sebagai Paradigma Pendidikan Islam

(Tinjauan Filosofs atas Pemikiran Abdurrahman Mas ud), Semarang: 1AIN
Walisongo 2008.

Rogib, Moh. IImu Pendidikan Islam: Pengembangan Paradigma Pendidikan
Integratif, Yogyakarta: LkiS Yogyakarta, 20009.

Umiarso & Haris Fathoni Makmur, Pendidikan Islam dan Krisis Moralisme Masyarakat
Modern, Yogyakarta: IRCiSod, 2010.

Zainuddin, Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulul
Albab, Malang: UIN Malang Press, 2011.

71 | Sazli Rais et al. Paradigma Baru Pendidikan...



