
Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

 
 

This work is licensed under Creative Commons Attribution Non Commercial 4.0 

International License. 

Available online on: https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index  

 

Diterima Redaksi Direvisi Terakhir Diterbitkan Online 

24 April 2021 10 Mei 2021 16 Juni 2021 

https://doi.org/10.58518/awwaliyah.v4i1.677 

 

PARADIGMA BARU PENDIDIKAN ISLAM 

 
Sazli Rais1, Shopian Hidayatulloh2, Haeru Taofiqillah3 

1,2,3Universitas Islam Negeri Mataram, Indonesia 

E-mail: 1sazlirais02@gmail.com, 2shopianhidayatulloh46@gmail.com,  

 3haerutaofiqillah@.gmail.com 

 

 

Abstrak: Penelitian ini mengkaji paradigma baru pendidikan Islam, dengan tujuan 

penelitian untuk memahami, mengidentifikasi dan mengetahui aktualisasi paradigma 

baru pendidikan Islam. Sedangkan kontribusi penelitian yang disampaikan adalah untuk 

mewujudkan dan mengaktualisasikan paradigma baru pendidikan Islam. Selanjutnya 

penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan dengan menggunakan metode 

deskriptif dan analitis. Kedua metode ini tidak disajikan secara terpisah, namun 

diwujudkan secara terpadu. Metode yang digunakan adalah deskriptif, karena dalam 

penyajiannya akan memberikan gambaran umum mengenai masalah yang akan diteliti, 

kemudian dilakukan interpretasi secara menyeluruh dari data tersebut. Sedangkan 

metode analitis digunakan untuk melihat secara kritis berbagai permasalahan yang 

mendasari permasalahan yang dimaksud. Sedangkan prosedur pengolahan datanya 

menggunakan Content Analysis. Hal ini tentunya peneliti melakukan analisis terhadap 

keabsahan instrumen atau data yang akan diukur, melalui proses tahapan pengolahan 

data sehingga data tersebut siap untuk diinterpretasikan, disimpulkan dan diverifikasi 

dengan grand theory sebagai analisisnya. Temuan penelitian menunjukkan bahwa 

aktualisasi paradigma baru pendidikan Islam melalui perwujudan tiga dimensi substantif 

pendidikan Islam, yaitu dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik. Makna yang 

pertama adalah pengenalan siswa terhadap ilmu pengetahuan; makna yang kedua adalah 

perwujudan siswa terhadap ilmu pengetahuan berupa sikap atau perilakunya terhadap 

lingkungan belajar bahkan terhadap masyarakat; yang ketiga makna sinergisme antara 

ilmu yang diperoleh dengan sikap atau perilakunya yang diaktualisasikan dalam 

kehidupan sehari-hari. 

 

Kata Kunci: Paradigma Baru, Pendidikan Islam. 

 

Abstract: This study examines the new paradigm of Islamic education, with the aim of 

the research is to understand, identify and know the actualization of the new paradigm 

of Islamic education. Meanwhile, the research contribution presented is to realize and 

actualize the new paradigm of Islamic education. Furthermore, this research is library 

research using descriptive and analytical methods. These two methods are not 

presented separately, but are actualized in an integrated manner. The descriptive 

method is used, because in its presentation it will provide a general illustration of the

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/awaliyah/index
mailto:sazlirais02@gmail.com
mailto:shopianhidayatulloh46@gmail.com
mailto:%20haerutaofiqillah@.gmail.com
mailto:%20haerutaofiqillah@.gmail.com


Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

 

62 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 

 

problem to be studied, then a comprehensive interpretation will be made from the data. 

While the analytical method is used to look critically at the various problems that 

underlie the problems in question. While the data processing procedure, used Content 

Analysis. This is of course the researcher conducts an analysis of the validity of the 

instrument or data to be measured, through a process of data processing stages so that 

the data is ready to be interpreted, concluded and verified with grand theory as the 

analysis. The research findings indicate that the actualization of the new paradigm of 

Islamic education through the realization of three substantive dimensions of Islamic 

education, namely the cognitive, affective and psychomotor dimensions. The first 

meaning is the acquisition of students to science; the second meaning is the realization 

of students towards science in the form of their attitudes or behavior towards learning 

environment even to society; the third meaning synergism between the knowledge 

gained with their attitudes or behavior which is actualized in everyday life. 

 

Keywords: New Paradigm, Islamic Education. 

 

 

Pendahuluan  

Persoalan pendidikan Islam sedari dahulu hingga sekarang menjadi kajian sosial 

yang menarik untuk tetap dikaji. Persoalan relevansi pendidikan Islam, kurikulum 

Pendidikan Islam, hingga dikotomi pendidikan menjadi hal yang masih eksis dalam 

kajian akademik. Salah satu peran dalam melihat banyaknya persoalan tersebut, maka 

diperlukan pembaharuan strategi pendidikan yang membumi, dan untuk melakukan 

pembaharuan pendidikan Islam diperlukan paradigma pendidikan yang mampu 

mengarahkan pada tujuan dan sasaran pendidikan Islam. Islam sendiri tidak mengenal 

adanya dikotomi. al-Qur’an dan Hadis sebagai sumber umat Islam telah memberikan 

penjelasan yang lugas adanya ilmu pengetahun (Science) dan pemahaman agama secara 

baik. Masalah dikotomi keilmuan pun menjadi persoalan yang tidak pernah habisnya 

diperdebatkan dalam pendidikan Islam. Dari uraian tersebut, secara fundamental 

pendidikan harus berupaya membangkitkan kembali spirit keilmuan Islam yang 

integratif tanpa dikotomi dengan menginternalisasikan prinsip-prinsip wahyu dan etika 

Islam tentang pendidikan.1 

Paradigma lama pendidikan Islam yang telah terbangun sejak abad pertengahan 

(periode Islam), dengan mengkaji dan mempelajari teks-teks keagamaan dengan metode 

hafalan, bersifat mekanis, mengutamakan pengkayaan materi, sudah harus ditinggalkan 

untuk menuju paradigma baru pendidikan. Pendidikan dan pengajaran dalam Islam 

bukanlah sekedar kegiatan untuk mewariskan harta kebudayaan dari generasi terdahulu 

kepada generasi penggantinya yang hanya memungkinkan bersifat reseptif, pasif, 

menerima begitu saja.2 

                                                             
1Bashori, “Paradigma Baru Pendidikan Islam Konsep Pendidikan Hadhari”, Jurnal Penelitian, Vol. 

11, No.1, Februari 2017, 142. 
2M. Miftah, “Paradigma Baru Pendidikan Islam Berbasis Pemberdayaan Peserta Didik”, Al-

Bidayah, Vol. 2, No.1, Juni 2010, 87. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

63 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 
 

Tujuan akhir pendidikan dalam Islam adalah sebagai proses pembentukan diri 

peserta didik (manusia) agar sesuai dengan fitrah keberadaannya.3 Hal ini meniscayakan 

adanya kebebasan gerak untuk mengembangkan diri dan potensi yang dimilikinya 

secara maksimal. Pada masa kejayaan Islam pendidikan telah mampu menjalankan 

perannya sebagai wadah pemberdayaan peserta didik, namun seiring dengan 

kemunduran dunia Islam, dunia pendidikan Islam pun turut mengalami kemunduran. 

Bahkan dalam paradigma pun terjadi pergeseran dari paradigma aktif-progresif menjadi 

pasif-defensif. Akibatnya, pendidikan Islam mengalami proses 'isolasi diri' dan 

termarginalkan dari lingkungan di mana ia berada.  

Dalam lintasan sejarah peradaban Islam, peran pendidikan ini benar-benar bisa 

dilaksanakan pada masa-masa kejayaan Islam. Hal ini dapat kita saksikan, di mana 

pendidikan benar-benar mampu membentuk peradaban sehingga peradaban Islam 

menjadi peradaban terdepan sekaligus peradaban yang mewarnai sepanjang Jazirah 

Arab, Asia Barat hingga Eropa Timur. Untuk itu, adanya sebuah paradigma pendidikan 

yang memberdayakan peserta didik merupakan sebuah keniscayaan. Kemajuan 

peradaban dan kebudayaan Islam pada masa kejayaan sepanjang abad pertengahan, di 

mana peradaban dan kebudayaan Islam berhasil menguasai jazirah Arab, Asia Barat dan 

Eropa Timur, tidak lepas dari adanya sistem dan paradigma pendidikan yang 

dilaksanakan pada masa tersebut.4  

Namun sekarang ini, paradigma pendidikan Islam masih bersifat sentralisasi, 

artinya pendidikan yang berpusat/didominasi oleh kalangan tertentu, masih berkiblat 

pada dunia Arab semata, sistem pendidikan yang tradiosional, pendidikan Islam yang 

tidak membuka diri terhadap dunia yang global, orientasi pengembangan pendidikan 

lebih bersifat parsial, peran pemerintah sangat dominan dalam kebijakan pendidikan, 

dan lemahnya peran institusi pendidikan dan institusi non-sekolah. Hal inilah yang 

mengakibatkan kemandulan dan kemunduran dunia Islam, sebagai akibat dari 

keterbelakangan paradigma pendidikan Islam. Maka berdasarkan pemaparan di atas 

membuat penulis merasa perlu membahas tentang permasalahan ini. 

 

Pembahasan 

Pengertian Paradigma Pendidikan Islam 

Paradigma pendidikan merupakan pandangan menyeluruh yang mendasari 

rancang bangun suatu sistem pendidikan.5 Pada saat memahami paradigma pendidikan 

Islam, maka yang tersirat adalah pendidikan yang bercirikan khas Islam sehingga 

mengindikasikan konsep pendidikan yang secara akurat bersumber pada ajaran Islam. 

Ilmu pendidikan Islam didasarkan pada konsep dan teori yang dikembangkan dari nilai-

                                                             
3Muhmmad an-Nauquib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, Suatu Rangka Pikir 

Pembinaan Filsafat Pendidikan Islam, ( Bandung: Mizan, 1984), 6. 
4 M. Miftah, “Paradigma Baru…, 88. 
5Hamam Nasrudin, Humanisme Religius Sebagai Paradigma Pendidikan Islam 

(Tinjauan Filosofs atas Pemikiran Abdurrahman Mas’ud), (Semarang: IAIN Walisongo 

2008), 38. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

64 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 
 

nilai Islam: al-Qur’an, as-Sunnah dan ijtihad.6 Di samping itu, hakikat pendidikan Islam 

adalah suatu proses untuk mencapai tujuan bahwa manusia di dunia ini adalah 

menjalankan amanah Allah SWT dalam arti beribadah kepadaNya. Hal tersebut sejalan 

dengan frman Allah yang mengatakan: 

                  

نْسَ اِلَّْ لِيَعْبدُوُْنِ   وَمَا خَلقَْتُ الْجِنَّ وَالِْْ
Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah kepada-

Ku. (Q.S: al-Dzariyat,56)7 

 

        Ayat tersebut menjelaskan bahwa tujuan penciptaan jin dan manusia adalah untuk 

“mengabdi” kepada Allah SWT. Tujuan pendidikan Islam yang utama adalah terbentuk 

insan-insan yang sadar akan tugas utamanya di dunia ini. Ibadah dalam pandangan ilmu 

fiqih ada dua yaitu ibadah mahdhah dan ibadah ghoiru mahdhah. Ibadah mahdhah 

adalah ibadah yang telah ditentukan oleh Allah bentuk, kadar atau waktunya seperti 

shalat, puasa dan haji. Ghoiru mahdhah adalah segala bentuk aktivitas manusia yang 

diniatkan untuk memperoleh ridho dari Allah SWT. Dalam penciptaannya manusia 

diciptakan oleh Allah dengan dua fungsi yaitu sebagai khalifah dimuka bumi dan 

sebagai makhluk Allah yang memiliki kewajiban untuk menyembahNya. Kedua fungsi 

tersebut dijelaskan dalam Q.S. Al-Baqoroh ayat 30: 

 

ىِٕكَةِ انِ يِْ جَاعِلٌ فىِ الْْرَْضِ خَلِيْ 
ءََۚ يْهَا مَنْ يُّفْسِدُ فيِْهَا وَ ا اتَجَْعلَُ فِ الوُْ  قَ  ۗ فَة  وَاِذْ قاَلَ رَبُّكَ لِلْمَل ٰۤ مَاٰۤ يَسْفِكُ الد ِ

سُ لكََ ۗ قاَلَ انِ يِْ  اعَْلمَُ مَا  وْنَ عْلَمُ تَ لَْ  وَنَحْنُ نسَُب ِحُ بِحَمْدِكَ وَنقَُد ِ
Dan (ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat, “Aku hendak 

menjadikan khalifah di bumi.” Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak 

menjadikan orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, sedangkan 

kami bertasbih memuji-Mu dan menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, 

“Sungguh, Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (Q.S.al-Baqoroh. 

30).8 

 

          Dari keterangan diatas jelas bahwa tujuan pendidikan Islam adalah untuk 

membentuk manusia sebagai khalifah fi alardhi, hamba Allah yang taat beribadah, 

pembentukan insan kamil dan tujuan pembentukan manusia yang bertakwa, beriman 

dan berakhlak mulia. Untuk menuju tujuan pendidikan Islam itu, sepertinya masih jauh 

dari kata tercapai. Hal itu disebabkan saat ini pendidikan Islam masih terjerembak 

dalam sistem dikotomi, padahal al-Qur’an sebagai acuan utama tidak membenarkan 

adanya suatu dikotomi. Sebagaimana yang dijelaskan oleh Abdurrahman Mas’ud bahwa 

sistem dikotomik dalam pendidikan Islam bukanlah monopoli lembaga pendidikan. 

Akan tetapi bagaikan sebuah wabah simtom (wabah penyakit), dikotomi menyerang ke 

                                                             
6Moh. Roqib, Ilmu Pendidikan Islam: Pengembangan Paradigma Pendidikan 

Integratif, (Yogyakarta: LkiS Yogyakarta, 2009), 40. 
7Departemen Agama Republik Indonesia, Terjemahan Al-Qur’an, (Surakarta: Al Hanan, 2015.), 

520. 
8Ibid., 862 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

65 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 
 

seluruh kehidupan umat Islam, dari pribadi ke komunitas Islam, dari raja sampai ke 

rakyat jelata, dari luar lembaga ke dalam lembaga pendidikan, dan seterusnya.9  

Jika ditarik ke alur sejarah terjadinya pemisahan agama dari ilmu pengetahuan 

sebagaimana tersebut diatas, maka hal tersebut pernah terjadi pada abad pertengahan, 

yakni pada saat umat Islam kurang memperdulikan Ilmu Pengetahuan dan Teknologi 

(IPTEK). Pada masa itu, pengaruh dominasi dalam masyarakat Islam adalah ulama 

tarikat dan ulama fiqih. Selain itu, doktrin penananaman paham taklid dan membatasi 

kajian agama hanya dalam bidang yang sampai sekarang masih dikenal sebagai istilah 

ilmu-ilmu agama seperti tafsir, fiqih, dan tauhid.10 Keadaan tersebut diperparah dengan 

adanya pengaruh kolonialisme dan sekularisme yang meluas pada negara-negara 

Muslim. Sistem pendidikan modern yang diimpor dari Barat benar-benar dianut dan 

didukung oleh pemerintahan negara-negara Muslim. Sementara itu, sistem pendidikan 

tradisional lebih berkutat pada pengajaran ilmu-ilmu keagamaan dan mengabaikan 

perkembangan yang datang dari Barat.11 Problem dikotomi pendidikan melahirkan 

konsep dan ide-ide untuk dijadikan jalan keluar seperti pendidikan nondikotomi, 

pendidikan dualisme dan pendidikan disintegrasi.  

Salah satu ide yang paling diperdebatkan untuk mengatasi kemunduran umat 

Islam dan revitalisasi potensi umat Islam adalah ide Islamisasi pengetahuan yang 

dilancarkan oleh almarhum Profesor Raji al-Faruqi (Temple University, USA) sejak 

tahun 1970-an. Konkritnya, krisis tersebut disebabkan oleh: 1) Kemunduran umat (the 

backwardness of the ummah); 2) Kelemahan umat (the weakness of the ummah); 3) 

Stagnasi pemikiran umat (the intellectual stagnation of the ummah); 4) Absennya 

ijtihad umat (the absence of ijtihad in the ummah); 5) Absennya kemajuan cultural umat 

(the absence of cultural progess in the ummah); dan 6) Tercabutnya umat dari norma-

norma dasar peradaban Islam (the ummah’s losing touch with the basic norms of Islamic 

civilization).12  

Sementara itu, Umiarso dan Haris Fathoni Makmur13 berpendapat bahwa 

Perubahan yang perlu dilakukan pendidikan Islam adalah: a) Membangun sistem 

pendidikan Islam yang mampu mengembangkan sumber daya manusia yang berkualitas 

agar mampu mengantisipasi kemajuan IPTEK untuk menghadapi tantangan dunia 

global menuju masyarakat Indonesia baru yang dilandasi dengan nilai-nilai illahiyah, 

kemanusiaan (insaniyyah), dan masyarakat, serta budaya; b) Menata manajemen 

pendidikan Islam dengan berorientasi pada manajemen berbasis sekolah agar mampu 

menyerap aspirasi masyarakat, dapat mendayagunakan potensi masyarakat, dan daerah 

(otonomi daerah) dalam rangka penyelenggaraan pendidikan Islam yang berkualitas; 

dan c) Meningkatkan demokrasi penyelenggaraan pendidikan Islam secara 

                                                             
9Abdurrahman Mas’ud, Menggagas Format non Dikotomik, (Yogyakarta: 

Gama Media.2002), 99. 
10Umiarso & Haris Fathoni Makmur, Pendidikan Islam dan Krisis Moralisme Masyarakat 

Modern, (Yogyakarta: IRCiSod, 2010), 212. 
11Zainuddin, Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulul 

Albab, (Malang: UIN Malang Press, 2011), 26. 
12Abdurrahman Mas’ud, Menggagas…, h. 4. 
13 Umiarso & Haris Fathoni Makmur, Pendidikan Islam…, 220. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

66 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 
 

berkelanjutan dalam upaya memenuhi kebutuhan masyarakat agar dapat menggali serta 

mendayagunakan potensi masyarakat. Para praktisi pendidikan Islam dan intelek 

Muslim hingga saat ini berupaya mengembangkan konsep paradigma pendidikan Islam 

dan membangkitkan tradisi keilmuan Islam seperti yang telah terjadi pada zaman 

keemasan peradaban Islam.  

Selanjutnya pendekatan integratif-interkonektif memiliki perbedaan dengan 

Islamisasi ilmu. Islamisasi ilmu merupakan pemilahan dan peleburan antara ilmu agama 

dan ilmu umum. Berbeda dengan pendekatan integratif-interkonektif yang lebih bersifat 

menghargai keilmuan umum yang sudah ada, karena keilmuan telah memiliki basis 

epistemologi, ontologi, dan aksiologi sambil mencari letak persamaan baik metode 

pendekatan dan metode berpikiran antar keilmuan dan memasukkan nilai-nilai Islam ke 

dalamnya.  

Perubahan Paradigma Pendidikan Islam 

Perubahan paradigma pendidikan dari paradigma lama ke paradigma baru, 

terdapat berbagai aspek mendasar dari upaya perubahan tersebut, yaitu: 

Pertama, paradigma lama terlihat upaya pendidikan lebih cenderung pada sentralistik, 

kebijakan lebih bersifat top down, orientasi pengembangan pendidikan lebih bersifat 

parsial, pendidikan didesain untuk sektor pertumbuhan ekonomi, stabilitas politik, 

keamanan, serta teknologi perakitan. Peran pemerintah sangat dominan dalam kebijakan 

pendidikan, dan lemahnya peran Institusi pendidikan dan institusi non sekolah.  

Kedua, paradigma baru, orientasi pendidikan pada: disentralistik, kebijakan 

pendidikan bersifat bottom up, orientasi pengembangan pendidikan lebih bersifat 

holistik. Pendidikan ditekankan pada pengembangan kesadaran untuk bersatu dalam 

kemajemukan budaya, kemajemukan berpikir, menjunjung tinggi nilai moral, 

kemanusiaan dan agama, kesadaran kreatif, produktif, dan kesadaran hukum. Peran 

serta masyarakat secara kualitatif dan kuantitatif dalam upaya pengembangan 

pendidikan, pemberdayaan institusi masyarakat, seperti keluarga, LSM, pesantren, 

dunia usaha, lembaga-lembaga kerja, dan pelatihan, dalam upaya pengelolaan dan 

pengembangan pendidikan, yang diorientasikan kepada terbentuknya masyarakat 

Indonesia berkualitas dan kritis.14  

Berdasarkan pandangan ini, pendidikan yang dikelola lembaga-lembaga Islam 

sudah harus diupayakan untuk mengalihkan paradigma yang berorentasi ke masa lalu 

(abad pertengahan) ke paradigma yang berorientasi ke masa depan, yaitu mengalihkan 

dari paradigma pendidikan yang hanya mengawetkan kemajuan, ke paradigma 

pendidikan yang merintis kemajuan, mengalihkan paradigma dari yang berwatak feudal 

ke paradigma pendidikan berjiwa demokratis.15   

Mengalihkan paradigma dari pendidikan sentralisasi keparadigma pendidikan 

desentralisasi, untuk menjadikan pendidikan Islam kaya dalam keberagaman, dengan 

titik berat pada peran masyarakat dan peserta didik. Proses pendidikan perlu dilakukan 

"kesetaraan perlakuan sektor pendidikan dengan sektor lain, pendidikan berorientasi 

                                                             
14Fasli Jalal, Reformasi Pendidikan dalam Konteks Otonomi Daerah, (Yogyakarta: 

Aditi, 2001), 5 
15Winarno Surakhmad, From: http://www. Bpk penabur.or.id / 

kps-ikt/berita/2G0006/ artikei2.htm. 27 Mei 2002. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

67 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 
 

rekonstruksi sosial, pendidikan dalam rangka pemberdayaan umat dan bangsa, 

pemberdayaan infrastruktur sosial untuk kemajuan pendidikan. Pembentukan 

kemandirian dan keberdayaan untuk mencapai keunggulan, penciptaan iklim yang 

kondusif untuk tumbuhnya toleransi dan konsensus dalam kemajemukkan. Dari 

pandangan ini, berarti diperlukan perencanaan terpadu secara horizontal antar sektor 

dan vertikal antar jenjang, bottom-up dan top-down planning, pendidikan harus 

berorientasi pada peserta didik dan pendidikan harus bersifat multikultural serta 

pendidikan dengan perspektif global".16  

Rumusan paradigma pendidikan tersebut, paling tidak memberikan arah sesuai 

dengan arah pendidikan, yang secara makro dituntut menghantarkan masyarakat menuju 

masyarakat yang demokratis, relegius, kritis, berkualitas dan tangguh dalam 

menghadapi lingkungan global. Upaya pembaruan pendidikan Islam, perlu ada ikhtiar 

yaitu strategi kebijakan perubahan diletakkan pada upaya menangkap kesempatan 

perubahan. Dengan demikian, mau tidak mau pendidikan Islam harus meninggalkan 

paradigma lama menuju paradigma baru yang berorientasi pada masa depan, merintis 

kemajuan, berjiwa demokratis, bersifat desentralistik, berorientasi pada peserta didik, 

bersifat multikultural, berorientasi pada perspektif global. Hal Ini menuju terbentuknya 

paradigma pendidikan yang berkualitas dalam menghadapi tantangan perubahan global 

dan membentuk masyarakat yang demokratis, kritis, dan berkuaiitas. Pada dataran 

konsep, pendidikan baik formal maupun non formal "pada dasarnya memiliki peran 

penting melegitimasi bahkan melanggengkan sistem dan struktur sosial yang ada dan 

sebaliknya pendidikan merupakan proses perubahan sosial. Tetapi, peran Paradigma 

Baru Pendidikan Islam terhadap sistem pendidikan dan struktur sosial tersebut, sangat 

bergantung pada paradigma pendidikan yang mendasarinya".17  

Dari pandangan di atas, dapat dikatakan peran pendidikan Islam mestinya bukan 

hanya dipahami dalam konteks mikro (kepentingan anak didik yang dilayani melalui 

proses interaksi pendidikan). melainkan juga dalam konteks makro, yaitu kepentingan 

masyarakat yang dalam hal ini termasuk masyarakat bangsa, negara dan bahkan juga 

kemanusiaan pada umumnya.18 Dengan demikian, pendidikan Islam terintegrasi antara 

proses belajar di sekolah dengan belajar di masyarakat (learning society). Brubacher 

dalam bukunya, Modern Philosophies of Education (1978), menyatakan hubungan 

pendidikan dengan masyarakat mencakup hubungan pendidikan dengan perubahan 

sosial, tatanan ekonomi, politik dan negara, karena pendidikan itu terjadi di masyarakat, 

dengan sumber daya masyarakat, dan untuk masyarakat. Oleh karenanya, pendidikan 

dituntut untuk mampu memperhitungkan dan melakukan antisipasi terhadap 

perkembangan sosial, ekonomi, politik dan kenegaraan secara simultan. Sedangkan, 

secara mikro pendidikan senantiasa memperhitungkan individualitas atau karakteristik 

perbedaan antara individu peserta didik, dalam kerangka interaksi proses belajar.19 

Kerangka acuan pemikiran dalam penataan dan pengembangan system pendidikan 

                                                             
16Fasli Jalal, Reformasi Pendidikan…, 5. 
17Mansour Fakih, Pendidikan Popular Membangun Kesadaran Kritis, (Yogyakarta : Pustaka 

Pelajar, 2002), 18. 
18Fasli Jalal, Reformasi Pendidikan…, 16-17. 
19Ibid, 35. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

68 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 
 

Islam, harus mampu mengakomodasikan berbagai pandangan secara selektif sehingga 

terdapat keterpaduan dalam konsep. Keterpaduan dimaksud antara lain:  

Pertama, pendidikan harus membangun prinsip kesetaraan antara sektor 

pendidikan dengan sektorsektor lain. Pendidikan harus senantiasa bersama-sama dengan 

system lain untuk mewujudkan cita-cita masyarakat yang berkualitas dan kritis. Oleh 

karena itu, pendidikan bukan merupakan sesuatu yang eksklusif dan terpisah dari 

masyarakat dan sistem sosialnya, tetapi pendidikan sebagai suatu system terbuka dan 

senantiasa berinteraksi dengan masyarakat dan lingkungannya.  

Kedua, pendidikan merupakan wahana pemberdayaan masyarakat dengan 

mengutamakan penciptaan dan pemeliharaan sumber yang berpengaruh, seperti 

keluarga, sekolah, media masa, dan dunia usaha.  

Ketiga, prinsip pemberdayaan masyarakat dengan segenap institusi sosial yang 

ada di dalamnya, terutama institusi yang dilekatkan dengan fungsi mendidik generasi 

penerus bangsa. Lembaga seperti pesantren, keluarga, dan berbagai wadah organisasi 

pemuda, diberdayakan untuk dapat mengembangkan fungsi pendidikan dengan baik 

serta menjadi bagian yang terpadu dari pendidikan.  

Keempat, prinsip kemandirian dalam pendidikan dan prinsip pemerataan menurut 

warga negara secara individual maupun kolektif untuk memiliki kemampuan bersaing 

dan sekaligus kemampuan bekerja sama.  

Kelima, dalam kondisi masyarakat pluralistik diperlukan prinsip toleransi dan 

konsensus. Untuk itu, pendidikan sebagai wahana pemberdayaan masyarakat dengan 

mengutamakan penciptaan dan pemeliharaan sumber-sumber tersebut secara dinamika.  

Keenam, prinsip perencanaan pendidikan. Pendidikan selalu dituntut untuk cepat 

tanggap atas perubahan yang terjadi dan melakukan upaya yang tepat secara normatif 

sesuai dengan cita-cita masyarakat. Pendidikan selalu bersifat progresif dan tidak 

resisten terhadap perubahan, sehingga mampu menjadi pengendali dan mengantisipasi 

arah perubahan. 

Ketujuh, prinsip rekonstruksionis, bahwa kondisi masyarakat selalu menghendaki 

perubahan mendasar. Dalam hal ini, pendidikan harus mampu menghasilkan produk-

produk yang dibutuhkan oleh perubahan tersebut. Paham rekonstruksionis mengkritik 

pandangan pragmatis sebagai suatu pandangan yang cocok untuk kondisi yang relatif 

stabil. Pendekatan pemecahan masalah bersifat lebih berorientasi masa kini, sedangkan 

pendekatan rekonstruksionis lebih berorientasi masa depan dengan tetap berpijak pada 

kondisi sekarang.  

Kedelapan, prinsip pendidikan berorientasi pada peserta didik. Dalam 

memberikan pelayanan pendidikan, sifat-sifat peserta didik yang umum maupun yang 

spesifik harus menjadi pertimbangan. Layanan pendidikan untuk kelompok usia anak 

berbeda dengan remaja dan dewasa, termasuk perbedaan pelayanan bagi kelompok 

anak-anak berkelainan fisik dan mental termasuk pendekatan pendidikan bagi anak-

anak di daerah terpencil tidak dapat disamakan dengan anak-anak di perkotaan. 

          Kesembilan, prinsip pendidikan multikultural, bahwa sistem pendidikan harus 

memahami bahwa masyarakat yang dilayaninya bersifat plural, sehingga pluralisme 

harus menjadi acuan dalam mengembangkan pendidikan dan pendidikan dapat 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

69 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 
 

mendayagunakan perbedaan tersebut sebagai sumber dinamika yang bersifat positif dan 

konstruktif.  

Kesepuluh, pendidikan dengan prinsip global, artinya pendidikan harus berperan 

dan harus menyiapkan peserta didik dalam konstentasi masyarakat global.20 Dari 

gambaran masa kejayaan dunia pendidikan Islam, terdapat beberapa hal yang dapat 

digunakan sebagai upaya untuk kembali membangkitkan dan menempatkan dunia 

pendidikan Islam pada peran yang semestinya sekaligus menata ulang paradigma 

pendidikan Islam untuk kembali bersifat aktif-progresif, yakni;  

Pertama, menempatkan kembali seluruh aktifitas pendidikan di bawah frame work 

agama. Artinya, seluruh aktifitas intelektual senantiasa dilandasi oleh- nilai-nilai agama, 

dan tujuan akhir dari seluruh aktifitas tersebut adalah upaya menegakkan agama dan 

mencari ridha Allah.  

Kedua, adanya perimbangan (balancing) antara disiplin ilmu agama dan 

pengembangan intelektualitas dalam kurikulum pendidikan. Salah satu faktor utama dari 

marginalisasi dalam dunia pendidikan Islam adalah kecenderungan untuk lebih menitik 

beratkan pada kajian agama dan memberikan porsi yang berimbang ke pada paradigma 

Baru Pendidikan Islam pada pengembangan ilmu non agama, bahkan menolak kajian-

kajian non-agama. Oleh karena itu, penyeimbangan antara materi agama dan non-agama 

dalam dunia pendidikan Islam adalah sebuah keniscayaan jika ingin dunia pendidikan 

Islam kembali survive di tengah masyarakat. 

Ketiga, perlu diberikan kebebasan kepada civitas akademika untuk melakukan 

pengembangan keilmuan secara maksimal. Selama masa kemunduran Islam, tercipta 

banyak sekat dan wilayah terlarang bagi perdebatan dan perbedaan pendapat yang 

mengakibatkan sempitnya wilayah pengembangan intelektual. Dengan menghilangkan, 

minimal membuka kembali, sekat dan wilayah-wilayah yang selama ini terlarang bagi 

perdebatan, maka wilayah pengembangan intelektual akan semakin luas yang, tentunya, 

akan membuka peluang lebih lebar bagi pengembangan keilmuan di dunia pendidikan 

Islam pada khususnya dan dunia Islam pada umumnya.  

Keempat, mulai mencoba melaksanakan strategi pendidikan yang membumi. 

Artinya, strategi yang dilaksanakan disesuaikan dengan situasi dan kondisi lingkungan 

di mana proses pendidikan tersebut dilaksanakan. Selain itu, materi-materi yang 

diberikan juga disesuaikan dengan situasi dan kondisi yang ada, setidaknya selalu ada 

materi yang applicable dan memiliki relasi dengan kenyataan faktuai yang ada. Dengan 

strategi ini diharapkan pendidikan Islam akan mampu menghasilkan sumber daya yang 

benar-benar mampu menghadapi tantangan zaman dan peka terhadap lingkungan.21 

Faktor lain yang membantu adalah adanya perhatian dan dukungan para 

pemimpin (pemerintah) atas proses penggalian dan pembangkitan dunia pendidikan 

Islam ini. Perhatian dan dukungan pemerintah akan mampu mempercepat penemuan 

kembali paradigma pendidikan Islam yang aktif-progresif, yang dengannya diharapkan 

dunia pendidikan Islam dapat kembali mampu menjalankan fungsinya sebagai sarana 

pemberdayaan dan pendewasaan umat.  Dari pandangan di atas, dapat dikatakan bahwa 

                                                             
20 Ibid. 
21KhoirulAnamFrom: http://www.Dendidikan.net/mk-anam.html.akses;12/8/2003. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

70 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 
 

untuk membangun pendidikan Islam berwawasan global bukan persoalan mudah, 

karena pada waktu bersamaan pendidikan Islam harus memiliki kewajiban untuk 

melestarikan, menamkan nilai-nilai ajaran Islam dan dipihak lain berusaha untuk 

menanamkan karaktek budaya nasional Indonesia dan budaya global. Upaya untuk 

membangun pendidikan Islam yang berwawasan global dapat dilaksanakan dengan 

langkah-langkah yang terencana dan strategis. Misalnya saja, bangsa Jepang tetap 

merupakan satu contoh bangsa yang mengglobal dengan tanpa kehilangan karakternya 

sebagai suatu bangsa, meskipun saat sekarang ini konsep national state mulai diragukan 

dan diganti dengan nelfare state bahkan global state yang tidak lagi mengenal tapal 

batas (borderless) karena kemajuan teknologi informasi, tetapi pembinaan karaktek 

nasional tetap relevan dan bahkan harus dilakukan yang maju dan tetap kental dengan 

nilai-nilai tradisi dan nilai-nilai religius.22  

 

Kesimpulan 

Sebenarnya pembinaan dan pembentukan nilai-nilai Islam tetap relevan, bahkan 

tetap dibutuhkan dan harus dilakukan sebagai capital spritual untuk masyarakat dan 

bangsa dalam menghadapi tantangan global menuju masyarakat madani. Dari 

pandangan ini, tergambar bahwa peran pendidikan sangatlah senteral dalam kehidupan 

masyarakat yang senantiasa mengalami penggeseran, sementara "sistem sosial, politik, 

dan ekonomi bangsa selalu menjadi penentu dalam penetapan dan pengembangan peran 

pendidikan.23 Pada bagian berikutnya, pendidikan Islam harus dapat mengembangkan 

kemampuan dan tingkah laku manusia yang dapat menjawab tantangan internal maupun 

tantangan global menuju masyarakat Indonesia yang demokratis, berkualitas, dan kritis. 

Pendidikan harus dikembangkan berdasarkan tuntutan acuan perubahan tersebut dan 

berdasarkan karakteristik masyarakat yang demokratis, berkualitas dan kritis. 

Sedangkan untuk menghadapi kehidupan global, proses pendidikan Islam yang 

diperlukan adalah mampu mengembangkan kemampuan berkompetisi, kemampuan 

kerja sama, mengembangkan sikap inovatif, serta meningkatkan kualitas. Dengan acuan 

ini, secara pasti yang akan terjadi adalah penggeseran paradigma pendidikan, sehingga 

kebijakan dan strategi pengembangan pendidikan perlu diletakkan untuk menangkap 

dan memanfaatkan semaksimal mungkin kesempatan yang ada untuk mencapai sebuah 

kemajuan masyarakat ke depannya. 

 

 

Daftar Pustaka 

An-Nauquib al-Attas, Muhmmad, Konsep Pendidikan dlam Islam, Suatu Rangka Pikir 

Pembinaan Filsafat Pendidikan Isla, Bandung: Mizan, 1984. 

Bashori, Paradigma Baru Pendidikan Islam Konsep Pendidikan Hadhari,  Jurnal 

Penelitian, Vol. 11, No.1, Februari 2017. 

Departemen Agama Republik Indonesia, Terjemahan Al-Qur’an, Surakarta: Al Hanan, 

2015. 

                                                             
22Fasli Jalal, Reformasi Pendidikan…, 18. 
23Ibid., 6. 



Awwaliyah: Jurnal PGMI 
 

Volume 4 Nomor 1 Tahun 2021 

p-ISSN: 2621-5446 e-ISSN: 2656-7296 

 

 

71 | Sazli Rais et al.  Paradigma Baru Pendidikan… 
 

Jalal, Fasli, Reformasi Pendidikan dalam Konteks Otonomi Daerah, Yogyakarta: 

Aditi, 2001. 

Mas’ud, Abdurrahman, Menggagas Format Non Dikotomik, Yogyakarta: 

Gama Media.2002. 

Miftah, Mohammad. Paradigma Baru Pendidikan Islam Berbasis Pemberdayaan 

Peserta Didik,  Al-Bidayah, Vol. 2, No.1, Juni 2010. 

Mansour, Fakih, Pendidikan Popular Membangun Kesadaran Kritis, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2002. 

Nasrudin, Hamam, Humanisme Religius Sebagai Paradigma Pendidikan Islam 

(Tinjauan Filosofs atas Pemikiran Abdurrahman Mas’ud), Semarang: IAIN 

Walisongo 2008. 

Roqib, Moh. Ilmu Pendidikan Islam: Pengembangan Paradigma Pendidikan 

Integratif, Yogyakarta: LkiS Yogyakarta, 2009. 

Umiarso & Haris Fathoni Makmur, Pendidikan Islam dan Krisis Moralisme Masyarakat 

Modern, Yogyakarta: IRCiSod, 2010. 

Zainuddin, Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulul 

Albab, Malang: UIN Malang Press, 2011. 


