
 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

12 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

EQUALITY. JSI by IAI TABAH is licensed under a Creative 
Commons Attribution- Non Commercial 4.0 International License 

 

Naskah masuk Direvisi Diterima Diterbitkan 

30-Januari-2024 28-Peb-2024 30-Mei-2024 20-Juni-2024 

DOI : https://doi.org/10.58518/equality.v2i1.3307  

 

Telaah Kitab al-Mustashfa dan Maslahah Mursalah al-Ghazali 

 
Achmad Lubabul Chadziq 

Universitas Kiai Abdullah Faqih, Gresik, Indonesia 
lubab1976@gmail.com 

 
Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menelaah kitab Al-Mustashfa karya monumental 

Imam Al-Ghazali dalam disiplin ilmu ushul fiqh, khususnya dalam konteks pembahasan 

tentang maslahah mursalah. Fokus utama penelitian ini adalah untuk memahami 

bagaimana Imam Al-Ghazali Menyusun kitab ini dengan menggabungkan metode rasional 

(filosofis) dan tekstual (nash). karena kitab ini disusun dengan menggunakan metodelogi 

ulama ilmu kalam aatau Syafi’iyyah. Penelitian ini juga fokus pada maslahah mursalah al-

Ghazali. Penilitian ini menggunakan metode diskriptif analisis. Dalam telaah ini, ditemukan 

bahwa Imam Al-Ghazali dalam menulis kitab Al-Mustashfa Istislah merupakan istilah yang 

dipakai al-Ghazali untuk menyebut Maslahah mursalah. Beliau juga mengkategorikannya 

dalam dalil-dalil yang lemah sehingga ulama punya persepsi yang berbeda beda apakah al-

Ghazali menjadikan maslahah mursalahsebagai hujjaj? Namu jika ditelaah lebih 

komprehensif dalam karya-karya ushul fiqihnya dapat disimpulkan bahwa beliau 

menjadikannya sebagai hujjah dengan syarat tidak bertentangan dengan nas Al-Qur’an, 

hadis dan ijma, serta selaras dengan maqasid syari’ah. Syarat itu yang menjadikan ulama 

berpendapat bahwa sebanarnya maslahah mursalah menurut al-Ghazali merupakan dalil 

ghair mutaqillah, tetapi penerapannya lebih cenderung sesuai dengan qiyas 

 

 

Kata Kunci: Al-Mustashfa, maslahah mursalah, maqasid syariah 

 

Abstract: This study aims to examine the monumental work Al-Mustashfa by Imam Al-

Ghazali in the discipline of ushul fiqh, particularly in the context of the discussion on 

maslahah mursalah. The primary focus of this research is to understand how Imam Al-

Ghazali structured this book by combining rational (philosophical) and textual (scriptural) 

methods, as it was composed using the methodology of scholars of ilm kalam or the Shafi’i 

school. The study also concentrates on Al-Ghazali’s perspective on maslahah mursalah.This 

research employs a descriptive-analytical method. The study finds that Imam Al-Ghazali, in 

writing Al-Mustashfa, uses the term istislah to refer to maslahah mursalah. He categorizes 

it among weak arguments (dalil-dalil) leading scholars to differing perceptions about 

whether Al-Ghazali regarded maslahah mursalah as authoritative evidence (hujjah). 

However, upon a more comprehensive analysis of his works on ushul fiqh, it can be 

concluded that he considered it a valid hujjah under the condition that it does not contradict 

the Qur'an, Hadith, or consensus (ijma), and aligns with the objectives of Islamic law 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.58518/equality.v2i1.3307
mailto:lubab1976@gmail.com


 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

13 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

(maqasid shari’ah). These conditions have led scholars to argue that maslahah mursalah, 

according to Al-Ghazali, is a non-independent proof (dalil ghair mutaqillah), but its 

application closely resembles qiyas. 

 

Keywords: Al-Mustashfa, Maslahah Mursalah, Maqasid Shari’ah 

 

 
PENDAHULUAN  

Semua hukum yang ditetapkan Allah untuk manusia baik yang berupa perintah, 

larangan atau pilihan pasti mengandung kemaslahatan bagi mereka dan bisa diraskan 

manfaatnya baik dalam kehidupan di dunia maupun di akhirat, sesuai dengan janji Allah 

dalam Al-Qur’an yang menyatakan siapaun yang taat kapada Allah dan rasulnya dia pasti 

mendapatkan kebahagian.1 Orang yang melaksanakan perintah Allah seperti shalat, puasa 

zakat danlain-lain sesuai dengan tuntunan syariat, dia akan merasakan ketenangan, 

kebersiahan jiwanya dan keberkahan hartanya. Demikian juga orang yang meninggalkan 

larangan Allah sepeti tidak meminum khamer, berzina daln lain-lain dia akan terjaga 

kesehatan jasmani dan rahaninya. 

Kemaslahatan yang terkandung dalam hukum-hukum Allah, disimpulkan oleh 

ulama sebagai tujuan syaria’t (maqasid al-syaria’ah) yang dirumuskan dalam lima hal, 

yaitu; hifz al-din (menjaga agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-aql (menjaga akal), 

hifz nasl/’irdl (menjaga keturunan dan kehormatan), hifz al-maal (menjaga harta), sehingga 

kemaslahatan yang dijadikan dalil untuk menetapakan hukum masalah-masalah yang baru 

tidak boleh kelur dali maqasid al-syaria’h tersebut.2 

Terputusnya wahyu sejak wafatnya rasulullah serta munculnya maslah-masalah 

baru menuntut ulama untuk nerus melakukan ijtihad dalam menetapkan hukumnya dengan 

menerapakan metode qiyas. Metode ini tidak bisa diterapakan manakala ulama tidak 

menemukan kesamaan illat (alasan/hikmah ditetapkannya hukum), sehingga menuntut 

mereka untuk menggunakan metode yang lain, diantaranya adalah maslahah mursalah. 

Namun metode ini juga masih diperdebatkan oleh ulama. 

Dalam kajian ini penulis ingin memaparkan maslahah mursalah dalam kitab al-

Mustashfa karya imam al-Ghazali. Kitab ini menarik untuk dikupas, karena kitab ini, 

dianggap sebagai kitab terakhir yang disusun oleh al-Ghazali tepatnya dua tahun sebelum 

                                                           
1 . Al-Qur’an, Surat al-Ahzab 21 
2 . Abdul Wahab Khalaf, Ilm Ushul al-Fiqh (Surabaya: al-Haramain, tt.), 200 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

14 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

wafatnya, ditulis kurang lebih selama empat tahun, dimuali dari tahun 499 H/1106 M, dan 

selesai pada tahun 503 H,3 disusun bukan hanya dengan menggunakan metode Syafi’iyyah 

atau ulama ahli kalam namun juga adanya pendekatan-pendekatan yang lain seperti 

filsafat.4   

 

METODELOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan pendekatan studi literatur 

(library research), yang mencakup kajian mendalam terhadap karya-karya al-Ghazali, 

khususnya Al-Mustashfa, serta sumber-sumber sekunder yang membahas perkembangan 

maslahah mursalah dalam fiqh Islam. Dalam penelitian ini akan menggunakan metode 

analisis deskriptif-kritis dengan pendekatan hermeneutik. Penafsiran terhadap teks-teks 

klasik akan dilakukan dengan memperhatikan konteks historis dan perkembangan ilmu fiqh 

hingga era kontemporer. 

PEMBAHASAN 

Mengenal Imam al-Gazali 

Nama lengkap Imam al Ghazali adalah Abu Hamid Muhammad ibn 

Muhammad ibn Taus Ahmad al-Tusi al-Syafi’i. Ia lahir pada tahun 450 H/1058 M di 

desa kecil bernama Ghazlah Thabran kota Thus di wilayah Khurasan Iran. Dan wafat 

pada taun 505 H/1111 H. seorang ulama Syafi’iyyah, Asy’ariyyah dan tokoh pemikir 

muslim yang hidup pada masa kekhalifahan Abbasiyyah5 Ayahnya, Muhammad, 

dikenal sebagai orang yang taat dan hobinya berkeliling untuk menimba ilmu dari para 

fuqaha pada masanya. Mata pencaharian keluarganya ditopang dengan menjual wol 

yang dipintalnya. Jadi mungkin juga julukan Al-Ghazali ini dikaitkan dengan karya 

ayahnya yang merupakan seorang penenun.  

Al-Ghazali mulai belajar fiqih pada imam Ahamad al-Radzakani, kemudian 

berlanjut belajar pada imam Abi Nasr al-Isma’ili di Jurjan. kemudian belian pergi ke 

Nisabur pada tahun 473 H. untuk belajar pada Abu al-Ma’ali al-Juwaiinin imam 

mazhab syafi’i pada zamannya dan pimpinan Universitas Nizamiyyah yang dikenal 

                                                           
3 . Louay Safi, The Foundation of Knowledge; A Comaparative Study in Islamic and Western Methods of 

Inquiry, (Selangor: IIUM dan IIIT, 1996), hal: 8-9 
4 . Ibn Taimiyah, al-Rad ala al-Mantiqiyyin (Bairut: Muassasah al-Rayyan, 2005), 238 
5 . Salih Ahmad al-Syami, al-Imam al-Ghazali Hujjat al-Islam wa Mujaddid al-Mi’ah al-Khamis (Damaskus, 
Dar al-Qalam, 1993) 20-21 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

15 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

dengan Imam Haramain, beliau belajar kepadanya ilmu usul al-Din, usul fiqih, ilmu 

khilaf dan jadal, fiqih, ilmu mantiq serta filsafat sampai gurunya wafat pada tahun 478 

H.6  

Beliau adalah orang yang sangat serius dalam belajar sehingga menjadi ulama 

yang sangat piawai dalam ilmu-ilmu tersebut. Kepiawaiannya itupun diakui oleh imam 

haramain dengan mensifatinya sebagai bahr mughriq (lautan yang menenggelamkan), 

beliau juga menjadikan al-Ghazali sebagai asisten ahlinya dalam pembelajara, bahkan 

ketika al-Ghazali mengarang kitab al-Mankhul fi ilm al-Ushul, beliau mengatakan: 

dafantani wa ana hayyun, halla sabarta hatta amut (kamu menguburku padahal aku 

masih hudup kenapa tidak sabar menunggu kematianku).7  

Setelah imam Haramain wafat tahun 478 H. Beliau datang ke al-Askar untuk 

menemui Nizam al-Mulk, seorang perdana mentri di kesultanan Saljuk dan 

cendekiawan keturunan persia yang mempunyai majlis diskusi ilmu dengan para 

ulama Nisabur, untuk ikut serta dalam berdiskusi. Dari sinilah tampak kepakaran al-

Ghazali dalam banyak bidang ilmu, sehingga para ulama memulyakan dan 

mengagungkannya. Kemudian al-Ghazali diangkat sebagai guru besar di Universitas 

Nizamiyyah di Bagdad, di usia 34 tahun.8 

 Selain melakukan aktifitas mengajar di Baghdad, beliau juga aktif 

memberikan kritik terhadap pemikiran filsafat, aliran Bathiniyyah dan yang lainnya 

melalui karya tulisnya. Keberhasilan yang telah dicapainya tidak lantas 

menenteramkan hatinya, justru muncul pertanyaan yang menggelitik dalam hatinya 

apakah semua yang kulakukan ini benar-benar ikhlas karena Allah? Apakah yang 

semua yang kulakukan bermanfaat untuk kehidupan akhiratku? Dan akhirnya beliau 

memutuskan untuk meninggalkan semua aktifitasnya di Baghdad untuk melakukan 

perjalanan ke Makkah dan ke Damaskus dan memanfaatkan banyak waktunya untuk 

uzlah.9  

Setelah tinggal di Damaskus kemudian beliau kembali ke kampungnya di Thus 

dan menghabiskan hari-harinya untuk mengajar dan ibadah sampai beliau wafat pada 

                                                           
6 . Al-Syami, al-Imam al-Ghazali Hujjat al-Islam, 20-21 
7 . Abu Abdillah Muhammad al-Dzahabi, Sirah A’lam al-Nubala’(Bairut: Muassaah al-Risalah, 1985) Vol. 9, 335 
8 . Al-Syami, al-Imam al-Ghazali, 21-22. lihat juga Nasir Dlaifullah Mutlaq al-Harbi, Tariqah al-Ghazali fi al-
Mustasfa (Majallah Kulliyyah Dar al-Ulum) no. 138 (2022): 267–91. 
9 . Salih Ahmad al-Syami, al-Imam al-Ghazali Hujjat al-Islam, 22-25 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

16 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

tanggal 14 Jumadil Akhir tahun 505 H (1111 M) dalam usia 55 tahun dan 

meninggalkan beberapa anak perempuan.  

Banyak murid yang belajar kepada Imam al-Ghazali, imam al-Zabidi 

menyebutkan diantaranya:10 

a. Abu al-Nasr Ahmad bin Abdullah al-Khamqadi w. 544 H 

b. Abu Mansur Muhammad bin Isma’il al-‘Atthari w. 486 H 

c. Abu al-Fath Ahmad bin Ali bin Muhammad w. 518 H 

d. Abu Hamid Muhammad bin abdul Malik al-Isfirayini 

e. Muhammad bin Yahya yang memberi syarah pada kitab al-Wasith nya al-Ghazali 

f. Abu Bakar ibn al-Arabi al-Qadli al-Maliki w. 495 yang membawa dan 

menyebarkan kitab ihya’ di Maroko 

g. Imam Abdul Qadir al-Jailani 

Kitab-kitab yang telah ditulis oleh Imam ghazali cukup banyak, di antaranya; 

al-Wajiz, al Wasith dan al-Basith fi al-Madzhab al-Syafi’i, Al-Mankhul fi Ta’liqat al-

Ushul, Shifa’ al-Ghalil fi Bayan al-Shabahi wa al-Mukhayyal wa Masalik al-Ta’lil, Ihya 

‘Ulum al Din kitab, Tahafut al Falasifah, Al Iqtishad fi al I’tiqad, Al Munqiz min al 

Dhalal, Jawahir al Qur’an, Mizan al ‘Amal, Al Maqshid al Asna fi ma’ani al Asma’ 

al Husna, Faisahal al Tafriqah baina al Islam wa al Zindiq, Al Qisthas al mustaqim, 

kitab al-Arba’in, iljam-al-Awam an Ilm al-Kalam, al-Tafriqah bain al-Islam wa al-

Zandaqah, al-Ma’akhidz fi ilm al-Khilaf, al-Muntahil fi al-Jadal.11 

Ringkasan fase kehidupan imam al-Ghazali12 

Waktu  keterangan 

450 H Lahir di desa kecil bernama Ghazlah Thabran 

kota Thus di wilayah Khurasan Iran 

Sekitar tahun 465 H Belajar kepada imam Ahmad al-Radzakani 

kemudian pergi ke Jurjan dan belajar kepada 

imam Abi Nasr al-Isma’ili 

                                                           
10 . Al-Murtadla al-Zabidi, Ithaf al-Sadah al-Muttaqin vol. 1, 55  
11 . Nasir Dlaifullah Muthlaq al-Harbi “Thariqah al-Imam al-Ghazali fi al-Mustashfa” Majallah Kulliyyah Dar al-
Ulum 39, no. 138 (2022): 267–291.274 
12 . Abdul Karim al-Utsman, Sirah al-Ghazali, 17. 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

17 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

Sekitar tahun 470 H Kembali ke kota Tus dan tinggal selama tiga 

tahun 

Sekitar tahun 473 H Beliau melakukan perjalanan ke kota 

Nisabur dan belajar kepada Abu al-Ma’ali al-

Juaini (imam Haramain) dan kepada Abu ali 

Fadlal bin Muhammad al-Farmadi 

Sikitar tahun 478 H Setelah imam Haramain wafat tahun 478 H. 

Beliau datang ke al-Askar untuk menemui 

Nizam al-Mulk 

Tahun 484 H, bulan Jumadi al-

Ula 

Diutus oleh Nizam al-Mulk dan diangkat 

sebagai guru besar di Universitas 

Nizamiyyah di Bagdad 

Tahun 484-488 Mengajar di Bagdad, sehingga menjadi 

ulama yang tersehor 

Sekitar akhir tahun 488 Resing dari kegiatan mengajar dan 

meninggalkan kota Bagdad untuk melakukan 

haji melalui daerah Syam 

Tahun 488 H-490 Melakukan perjalan ke Damasqus, al-Quds 

(Palestina), Makkah dan Madinah 

Tahun 490 H Kembali ke Bagdad dan tinggal beberapa 

waktu sambil mengajarkan kitab ihya’ di 

Ribat Abi Sa’ad kemudian pergi menuju kota 

Hamban 

Sekitar tahun 493 H Kembali ke kota kelahirannya Tus 

Tahun 499 H, bulan dzu al-

Qa’dah 

Mengajar lagi di Universitas Nizamiyyah di 

Bagdad 

Tahun 503 H Resing dari kegiatan mengajar dan kembali 

ke kota Tus 

Tahun 505 bulan Jumada al-

Akhirah hari senin tanggal 14 

Meninggal di kota Tus 

 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

18 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

Kondisi sosial politik di masa imam al-Ghazali 

Masa hidup Imam Al-Ghazali adalah periode yang penuh tantangan, baik 

secara politik, sosial, maupun intelektual. Dalam kondisi seperti ini, Al-Ghazali 

memainkan peran penting sebagai seorang pembaru (mujaddid), yang berupaya 

mereformasi pemikiran Islam, memperbaiki moral masyarakat, dan memberikan 

solusi terhadap konflik antara filsafat dan agama. Ada beberapa hal yang 

mempengaruhi kondisi tersebut, diantaranya; 

1. Kekhilafahan Abbasiyah yang melemah  

Pada masa Al-Ghazali, Kekhalifahan Abbasiyah di Baghdad kehilangan 

banyak pengaruh dan kekuasaan politiknya. Khalifah hanya menjadi simbol agama 

tanpa kontrol langsung terhadap pemerintahan. Kekuasaan sebenarnya berada di 

tangan para penguasa dinasti lokal, seperti Dinasti Seljuk. 

 Dinasti Seljuk, yang merupakan penguasa Sunni, memegang kendali atas 

sebagian besar wilayah dunia Islam, termasuk Persia, Irak, dan sebagian Asia Tengah. 

Mereka mendukung mazhab Sunni untuk melawan pengaruh Syiah Fatimiyah dan 

kelompok lainnya. Namun, di dalam Dinasti Seljuk sendiri terjadi perebutan 

kekuasaan internal, yang melemahkan stabilitas politik. 13 

2. Konflik Sunni-Syiah 

Konflik antara Sunni dan Syiah menjadi salah satu isu utama pada masa itu. 

Dinasti Fatimiyah, yang bermazhab Syiah Ismailiyah, berkuasa di Mesir dan 

sebagian Afrika Utara, sedangkan Dinasti Seljuk yang Sunni menjadi lawannya. 

Perpecahan ini tidak hanya memengaruhi politik, tetapi juga menciptakan ketegangan 

sosial dan intelektual di masyarakat. 

Gerakan Assassin (Hasyasyin), kelompok Syiah Ismailiyah radikal, juga 

menjadi ancaman terhadap kekuasaan Seljuk dan Abbasiyah dengan melakukan 

pembunuhan politik terhadap tokoh-tokoh penting.14 

3. Munculnya Tantangan Intelektual dan Agama15 

Pada masa Al-Ghazali, dunia Islam menghadapi tantangan besar dari berbagai 

aliran pemikiran, termasuk filsafat, skeptisisme, dan ajaran-ajaran mistik yang 

                                                           
13 . Abdul Karim al-Utsman, Sirah al-Ghazali wa Aqwal al-Mutaqaddimin fih (Damaskus: Dar al-Fikr, tt.), 25- 
14 . Al-Utsman, Sirah al-Ghazali, 27 
15 . Al-Utsman, Sirah al-Ghazal, 29-31 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

19 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

dianggap menyimpang. Pemikiran filsafat Yunani yang dibawa oleh para filsuf 

Muslim seperti Al-Farabi dan Ibn Sina (Avicenna) mulai diperdebatkan. 

Ada pula konflik antara kaum tradisionalis (yang berpegang teguh pada teks 

agama) dan kaum rasionalis (yang mengedepankan logika dan filsafat). Imam Al-

Ghazali muncul sebagai tokoh penting yang mencoba menjembatani, mengkritik, dan 

sekaligus mereformasi pandangan-pandangan ini melalui karyanya seperti Tahafut al-

Falasifah (Kerancuan Para Filsuf). 

4. Krisis Moral dan Keagamaan16 

Masyarakat pada masa itu mengalami degradasi moral akibat ketidakstabilan 

politik dan sosial. Banyak individu dan pemimpin agama yang dianggap lebih 

mementingkan kepentingan pribadi dibandingkan nilai-nilai keislaman. 

Al-Ghazali sangat prihatin terhadap kondisi ini, sehingga ia menulis karya-

karya besar seperti Ihya Ulum al-Din untuk menghidupkan kembali semangat 

keislaman, memperbaiki moralitas, dan memberikan panduan spiritual kepada umat 

Islam. 

5. Perang Salib 

Perang Salib pertama (1096–1099 M) terjadi pada masa Al-Ghazali. Tentara 

Salib berhasil merebut Yerusalem pada tahun 1099 M, yang menjadi pukulan besar 

bagi dunia Islam. Namun, sebagian besar kehidupan Al-Ghazali lebih fokus pada dunia 

intelektual dan spiritual, sehingga ia tidak banyak terlibat langsung dalam isu Perang 

Salib.17 

6. Pengaruh Pendidikan dan Madrasah18 

Pada masa ini, pendidikan Islam berkembang pesat, terutama dengan 

berdirinya Madrasah Nizamiyah yang didirikan oleh Nizam al-Mulk, perdana 

menteri Dinasti Seljuk. Al-Ghazali sendiri menjadi dosen di Madrasah Nizamiyah 

Baghdad, yang saat itu menjadi pusat pendidikan paling bergengsi di dunia Islam. 

Pendidikan di madrasah ini tidak hanya berfokus pada ilmu agama, tetapi juga 

filsafat, sains, dan sastra, meskipun ada ketegangan antara pendekatan tradisionalis 

dan rasionalis. 

                                                           
16 . Al-Utsman, Sirah al-Ghazali, 31 
17 . Al-Utsman, Sirah al-Ghazali 26-27 
18 . Al-Utsman, Sirah al-Ghazali, 26 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

20 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

Kitab al-Mustashfa dan latar belakang penulisannya 

Kitab al- Mustashfa, merupakan karya imam al-Ghazali yang ditulis kurang 

lebih selama empat tahun, dimuali dari tahun 499 H/1106 M, dan selesai pada tahun 503 

H, atau dua tahun sebelum wafatnya, sehingga muncul anggapan bahwa kitab ini 

merupakan karya terakhir imam al-Ghazali. Latar belakang penulisan kitab tersebut 

adalah karena permintaan dari mahasiswanya di madrasah Nizamiyah, agar menuliskan 

kitab sebagai pedoman tentang metode Istinbath al-Hukm (penggalian hukum Islam), 

yang tidak terlalu ringkas seperti kitabnya yang bernama al-Mankhul dan tidak terlalu 

panjang seperti kitabnya yang bernama Tadzhib al-Ushul.19 Dari permintaan itulah 

kemudian beliau mengabulkan dengan menyajikan kitab al-Mustashfa menggunakan 

metode al-Mutakallimin.20 

Kitab ini ditulis ketika al-Ghazali berada pada tahap keilmuan yang matang. 

Atau, ketika ia lebih mementingkan kehidupan tasawuf. Tentu kita tahu bahwa al-

Ghazali mengalami “epistemologi keragu-raguan” yang sangat dahsyat, terutama dalam 

pencarian kebenarannya, yang pada akhirnya memantapkan dirinya pada tasawuf. 

Dalam kitabnya al-Ghazali, memaparkan pendapatnya tentang masalah-masalah 

ushul fiqih, kemudian menyertakan pendapat ulama yang lain yang sependapat 

dengannya dan pendapat lain yang berdeda dengan dalil-dalilnya, kemudian melakukan 

munaqasyah terhadap dalil-dalil tersebut dan membatalkannya dengan bukti-bukti dalil 

naqli dan dalil aqli untuk sampai pada kesimpulan dan pendapat yang dipilih dan 

benar.21 

Kitab al-mustashfa mendapatkan perhatian banyak ulama, hal itu terbukti 

dengan banyaknya ulama yang mengkajinya dengan memberikan syarah (penjelasan) 

atau meringkasnya, diantaranya adalah: 

1. Abu ali Husain bin abdul aziz al-Fahri (W.679 H.) 

                                                           
19 . Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, al-Mustashfa min ilm al-Ushul (Riyadl: Dar al-Maiman, tt.), 5. Lihat 

juga Louay Safi, The Foundation of Knowledge, hal: 8-9 
20 Zainal Azwar, “Pemikiran Ushul Fikih Al-Ghazâlî Tentang Al-Maslahah Al-Mursalah (Studi Eksplorasi 
Terhadap Kitab Al-Mustashfâ Min ‘Ilmi Al-Ushûl Karya Al-Ghazâlî),” FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Keislaman 
1, no. 1 (2016): 47–70. 
21 . Sholikhul Hadi, “Analisis Kitab Al Mustashfa Karya Al Ghazali,” Yudisia: Jurnal Pemikiran Hukum Dan 
Hukum Islam 9, no. 1 (2018): 84–100. 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

21 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

2. Abu Abdillah Muhammad al-Abdari al-Maliki dengan karyanya yang berjudul al-

Mustaufa fi Syarh al-Mustashfa 

3. Zainuddin Suraih bin Muhammad al-Mathli (W. 788 H.) dengan karyanya yang 

berjudul Mustaqsha al Wushul ila Mustashfa al-Ushul. 

4. Ibn Rusd al-Hafid dengan karyanya yang berjudul al-Dlaruri fi Ushul al-Fiqi) 

5. Muhammad bin Abd al-Haqal-Nadrumi dengan karyanya yang berjudul Mustashfa 

al-Mustashfa 

6. Ibn Rasyiq dengan karyanya yang berjudul Lubab al-Mahshul min Ilm al-Ushul22 

 

Isi kandungan kitab al-Mustashfa 

Dalam menulis kitab al-Mustashfa, al Ghazali memiliki sistematika dan 

spesifikasi yang berbeda dengan penulis yang lain, beliau mengelompokkan masalah-

masalah usul fiqih dalam empat kelompok inti yang disebutnya dengan istilah al-Aqthab 

(bentuk jama’ dari kata quthub) yang sebelumnya didahuilui dengan muqaddimah. 

Dalam muqaddimah beliau menjelaskan tentang definisi ushul fiqih, urgensi dan 

keterkaitannya dengan ilmu-ilmu yang lain, beliau juga memaparkan pendahuluan ilmu 

manteq dalam muqaddimah ini dari halaman 7-83 

Dalam quthub (kelompok inti) pertama beliau memaparkan hukum.23 dan 

macam-macamnya, hakim, mahkum ‘alaih, mahkum fih, dari halaman 85-149. 

Dalam quthub (kelompok inti) kedua beliau memaparkan tentang adillah al-

Ahkam (dalil-dalil hukum)24, dimuali dari: 

1. Al-Qur’an dengan menjelaskan hakikat dan definisinya, qira’ah, masalah-masalah 

yang berkaitan dengan lafaz-lafaz Al-Qur’an dan diakhirinya dengan menjelaskan 

nasakh mansukh dari halaman 150-196 

2. Sunnah Rasulullah, dimulai dengan menjelaskan tentang hadis mutawatir dan syarat-

syarat (obyek yang biberitakan adalah tentang ilmu bukan dzann, ilmu dlaruri yang 

bersandar pada panca indra dan jumlah perawi mutawatir) serta faidahnya, beliau 

juga menjelaskan pembagian khabar menjadi tiga bagian, yaitu; 

                                                           
22 . Nayef bin Abdur Rahman al-Jabr, “al-Taqasim al-Manthiqiyyah inda al-Imam al-Ghazali”, Journal of Islamic 
Sciences (JIS) • Vol 6, Issue 3 (2023) • P: 75 60 - https://journals.ajsrp.com/index.php/jis 
23 . Beliau menyebut hukum sebagai thamrah (buah) atau hasil yang dicapai dari penerapan ilmu ushul fiqih. 
24 . Beliau mengistilakannya dengan sebutan mutsmirat (yang menhasilkan buah) 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

22 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

a. Khabar yang wajib dibenarkan (pasti benarnya) seperti; firman Allah, sabda nabi 

dan berita yang diriwayatkan secara mutawatir  

b. Khabar yang pasti bohongnya seperti; berita yang pasti bertentangan dengan nas 

akal, nash Al-qur’an, hadis mutawatir dan ijma’ 

c. Khabar yang belum bisa dipastikan benar atau bohonya, maka hukumnya 

mauquf, hingga dilakukan penelitan dan validasi kebenarannya, seperti; hadis-

hadis ahad yang menjelaskan tentang hukum-hukum syari’at beliau menjelaskan 

syarat-syarat perawi, al-jarh wa al-ta’dil, metode periwayatan hadis. 

Penjelasan tentang sunnnah atau hadis ini dimulai dari halaman 197-257 

3. Ijma’, beliau menjelaskan tentang pengertian, pembagian, kehujjahannya dan 

bantahan kepada kelompok yang mengingkarinya serta masalah-masalah lain yang 

berkaitan dengan ijma. Mulai halaman 258-297  

4. Dalil al-aql wa al-Istishab, beliau menjelaskan bahwa al-ahkam al-sam’iyyah 

(hukum-hukum yang dijelaskan wahyu) tidak bisa diketahui oleh akal manusia, tetapi 

akal menunjukkan bahwa manusia terbebas dari kewajiban dan dosa sebelum 

rasulullah yang menjelaskan hukum diutus yang diistilahkan dengan kaidah al-asl 

baraah al-dzimmah. 298-303 

Dalam quthub (kelompok inti) ke dua ini beliau membuat khatimah (penutup) 

yang menjelaskan yang syar’u man qablana, qaul al-shahabi, istihsan dan istishlah, 

keempat macam dalil ini disebut oleh beliau sebagai al-ushul al-mauhumah (dalil-dalil 

yang lemah) bahkan beliau menyebutnya sebagai sesuatu yang diduga kuat sebagai dalil 

padahal bukan dalil )ما يظن أنه من اصول الأدلة و ليس منها( dimulai dari halaman 309-335 

Dalam quthub (kelompok inti) ke tiga, beliau menjelaskan tentang metode 

mendapatkan hukum (kaifiyyah istitsmar al-ahkam min mutsmirat al-ushul). Dimulai 

dengan menjelaskan landasan filosofis tentang urgensin memahami nash/lafaz Al-

qur’an Hadis sebagai dasar menetapkan hukum. Karena itu dalam quthub ini beliau 

memaparkan rincian tentang dilalah al-alfaz baik yang tektual atau kontektual, 

mengulas dengan detail tentang hal-hal yang berkaitan dengan bahasa, hakikat dan 

majaz, mujmal, mubayyan, zahir, muawwal, amar, nahi, am, khash, takhsis. Mutlaq, 

muqayyad. Halaman 339-493 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

23 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

Lebih lanjut beliau menjelaskan tentang cara mendapatkan makana dari suatu 

teks (ibarah) melalu pendekatan teori fahw al-khithab (mafhum al-khithab) dan isyarah 

al-nash, sehingga beliau merinci tentang makna mantuq dan mafhum dan macam-

macamnya. dilanjut dengan penjelasan tentang af’al al-Nabi dan hukumnya manakala 

ditemukan kontradeksi antara dua perbuatan nabi atauantara ucapan dan perbuatannya. 

Halaman 495-634 

Dalam quthub (kelompok inti) ke tiga ini, beliau juga membahas tentang cara 

istitsmar al-Hukm (istimbat hukum) melalui pendekan teori qiyas, merinci tema-tema 

yang berkaitan dengan qiyas, seperti definisi, rukun-rukun dan kehujjahannya, tata cara 

ijtihad untuk mendapatkan illat (tahqiq al-Manath, Tanqih al-manath, Takhrij al-

Manath25). Dan pembahasan qiyas ini, diakhiri dengan menjelaskan tentang hal-hal 

yang dapat merusak illat baik secara qath’i, dzanni atau ijtihad. Halaman 635-638.  

Dalam qutub ke empat imam al-Ghazali, memaparkan tentang hukum yang 

berkaitan dengan mujtahid yang disebutnya dengan istilah mustastmir. Dimulai dengan 

menjeaskan ijtihad, rukun-rukun (perbuatan ijtihad, mujtahid, mutahad fih/hukum syar’i 

yang dalilnya dhanni) dan hukumnya serta masalah-maslah yang berkaitan dengan 

ijtihad. Kemudian dilanjutkan menjelaskan taqlid, istifta’ dan hukumnya, tarjih dan tata 

cara melakukannya Ketika menjumpai dalil-dalil yang saling kontradektif. Halaman 

640-727 

Kelebihan dan kelemahan kitab al-Mustashfa 

Kitab Al-Mustashfa merupakan salah satu kitab klasik dalam bidang ushul fiqh 

yang memiliki pengaruh besar dalam tradisi keilmuan Islam. Kitab ini sering dijadikan 

rujukan utama oleh ulama dalam memahami metodologi ushul fiqh. Meski demikian 

Kitab ini memiliki kelebihan dan kekurangan, diantara kelebihannya adalah: 

1. Kedalaman Ilmu dan Penjelasan Filosofis: 

Imam Al-Ghazali menyusun kitab ini dengan menggabungkan metode rasional 

(filosofis) dan tekstual (nash). Beliau menggunakan pendekatan yang mendalam 

dalam menjelaskan kaidah-kaidah ushul fiqh, sehingga pembaca mendapatkan 

                                                           
25 . Tiga isitilah di atas tidak pernah dipakai oleh ulama sebelum imam al-Ghazali, beliau yang pertama kali 
menggunakannya, kemudian dipakai oleh ulama setelahnya, seperti, imam al-Razi, al-Amidi. Lihat , Nasir 
Dlaifullah Muthlaq al-Harbi “Thariqah al-Imam al-Ghazali fi al-Mustashfa” Majallah Kulliyyah Dar al-Ulum 39, 
no. 138 (2022): 267–291.282  



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

24 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

pemahaman yang kuat terhadap landasan teoretis ilmu ini.26 

2. Sistematik dan Terstruktur: 

Kitab ini disusun secara logis dan sistematik. Imam Al-Ghazali memulai dengan 

pembahasan dasar-dasar epistemologi (sumber ilmu) sebelum masuk ke pembahasan 

rinci tentang kaidah-kaidah ushul fiqh. Ini memudahkan pembaca untuk memahami 

isi kitab secara bertahap.27 

3. Mengintegrasikan Ushul Fiqh dan Ilmu Kalam: 

Al-Ghazali berhasil memadukan antara ushul fiqh dengan ilmu kalam (teologi Islam) 

dalam menjelaskan landasan-landasan hukum Islam, sehingga kitab ini tidak hanya 

bersifat teknis tetapi juga memperkuat keyakinan teologis. 

4. Referensi Bagi Mazhab Syafi'i: 

Kitab ini menjadi rujukan utama dalam mazhab Syafi'i dan dianggap sebagai salah 

satu karya standar dalam ushul fiqh yang mewakili metode berpikir mazhab ini.28 

5. Pengaruh yang Luas: 

Kitab ini menjadi dasar bagi banyak karya ulama setelahnya, seperti kitab "Ihkam fi 

Ushul al-Ahkam" karya Al-Amidi dan "Al-Muwafaqat" karya Asy-Syatibi.29 

Sedangkan Kitab Al-Mustashfa juga memiliki beberapa kelemahan, diantaranya 

adalah: 

1. Bahasa yang Tinggi dan Kompleks: 

Gaya bahasa Imam Al-Ghazali dalam kitab ini cukup filosofis dan akademik, 

sehingga sulit dipahami oleh pembaca yang tidak memiliki latar belakang dalam 

ilmu logika, filsafat, atau ushul fiqh.30 

2. Pengaruh Ilmu Kalam yang Kuat: 

Pendekatan teologis yang kuat dalam kitab ini kadang dianggap terlalu filosofis oleh 

sebagian ulama yang lebih condong ke pendekatan tekstual murni. Hal ini membuat 

beberapa pembaca merasa bahwa pembahasannya terlalu teoretis dan kurang 

praktis. 

                                                           
26 . Hammadi Dzuwaib, "al-Mustashfa li al-Ghazali wa Atsaruh fi Ushul al-Fiqh" al-Tafahum: majallah wazarah 
al-Auqaf wa al-Syuun al-Diniyyah salthanah Amman, no 37 (2012), 253-286. https://st.mara.gov.om/p/2286 
27 . Al-Harbi “Thariqah al-Imam al-Ghazali, 286 
28 . Al-Harbi, Thariqah al-Imam al-Ghazali, 286 
29 . Hammadi Dzuwaib, "al-Mustashfa li al-Ghazali wa Atsaruh fi Ushul al-Fiqh, 280 
30 . Al-Harbi, Thariqah al-Imam al-Ghazali, 286 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

25 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

3. Keterbatasan dalam Pembahasan Praktis: 

Meskipun kaya akan teori, kitab ini kurang menekankan pada aplikasi praktis ushul 

fiqh dalam menyelesaikan persoalan hukum kontemporer. Ini membuatnya lebih 

relevan sebagai teks teoritis dibandingkan panduan untuk pemecahan masalah 

hukum praktis. 

4. Dominasi Mazhab Syafi'i: 

Kitab ini sangat berorientasi pada mazhab Syafi'i, sehingga kurang memberikan 

ruang untuk memahami perbedaan pandangan secara komprehensif dari mazhab-

mazhab lainnya, seperti Hanafi, Maliki, atau Hanbali. 

5. Kurangnya Fokus pada Detail Ushul Tertentu: 

Beberapa aspek ushul fiqh tidak dibahas secara rinci dalam kitab ini, sehingga 

pembaca memerlukan referensi tambahan untuk mendapatkan pemahaman yang 

lebih lengkap. Seperti sad al-Dzari’ah dan ‘urf.31 

A. Maslahah mursalah dalam kitab al-Mustashfa 

Dalam kitab al- Mustashfa, imam al-Ghazali memasukkan istishlah (maslahah 

mursalah) dalam kategori al-ushul al-mauhumah (dalil-dalil yang lemah), bahkan beliau 

menyebutnya sebagai ما يظن أنه من اصول الأدلة و ليس منها (sesuatu yang diduga kuat sebagai 

dalil padahal bukan dalil).32 Pernyatan inilah yang menjadi salah satu penyebab ulama 

berbeda pendapat tentang apakah imam al-Ghazali menggunakan maslahah sebagai 

hujjah (dalil) untuk menetapkan hukum?  

Disamping itu, penyebab lainnya menurut Aziz Muhammad ali al-Khathiri 

adalah terfokusnya Sebagian ulama pada kitab al-Mustashfa Ketika membahas 

maslahah mursalah perspektif al-Ghazali, tanpa memperhatikan kitab-kitab ushul fiqih 

karya al-Ghazali yang lain seperti al-Mankhul dan Syifa’ al-Ghalil, hal ini terbukti 

bahwa mereka hanya menyebutkan syarat-syarat maslahah yang ada dalam kitab al-

Mustashfa seperti, maslahah harus bersifat dlaruriyyah, qath’iyyah dan kuliyyah tanpa 

menyebutkan syarat yang ada dalam dua kitab tersebut.33 Perbedaan ulama dalam 

maslah ini dapat dirangkum menjadi tiga pendapat sebagai berikut:34 

                                                           
31 Sholikhul Hadi, “Analisis Kitab Al Mustashfa,” Yudisia: Jurnal Pemikiran Hukum 84–100. 
32 . Al-Ghazali, al-Mustashfa, 309, 327 
33 . Aziz Muhammad ali al-Khathiri, al-Maslaha al-Mursalah inda al-Imam al-Ghazali (Maroko: Majallah 
Kulliyyah al-adab wa al-ulum al-Insaniyyah, 2012) 39 
34 . Al-Khathiri, al-Maslaha al-Mursalah, 34-35 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

26 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

1. imam al-Ghazali menjadikan maslahah mursalah sebagai dalil jika berupa maslaha 

dlaruriyyah qath’iyyah kulliyyah. Pendapat ini dinyatakan oleh banyak ulama 

diantaranya imam al-Syaukani, al-Zarkasyi, al-Iji, Amir Bad Syah, Badran Abu al-

Ainain 

2. imam al-Ghazali menjadikan maslahah mursalah sebagai dalil secara mutlaq 

3. imam al-Ghazali mengingkari maslahah mursalah sebagai dalil. Diantara ulama 

yang mengikuti pendapat ini adalah Dr. Hammadah.  

 

 

 

B. Pendapat imam al-Ghazali tentang Maslahah Mursalah 

Jika di telaah kitab-kitab usul yang ditulis oleh al-Ghazali lebih komprihensif 

maka akan ditemukan bahwa imam al-Ghazali membagi maslahah menjadi tiga 

(berdasarkan keterkaitan dengan dalil), yaitu;35 

1. Maslahah mu’tabarah adalah maslahah yang diakui oleh syariat karena memiliki 

dalil yang mendukung, seperti Kewajiban menunaikan zakat (menjaga harta orang 

miskin), pelarangan zina (menjaga keturunan). 

2. Maslahah mulghah adalah maslahah yang dianggap bertentangan dengan syariat 

karena bertolak belakang dengan dalil. Seperti membolehkan riba dengan alasan 

memberikan kemudahan transaksi finansial. 

3. Maslahah mursalah adalah maslahah yang tidak ditemukan dalil yang 

mendukungnya dan dalil yang menolaknya., tetapi sejalan dengan tujuan syariat 

(maqashid syariah). Maslahah ini sering digunakan dalam ijtihad, terutama jika 

memenuhi syarat-syarat tertentu. Seperti Pembuatan undang-undang lalu lintas 

untuk menjaga keselamatan jiwa. 

Sedangkan berdasarkan tingkatan kekuatannya (urgensinya) dalam 

mempengaruhi kehidupan manusia, imam al-Ghazali membagi menjadi tiga tingkatan:36 

                                                           
35 . Al-Ghazali, al-Mustashfa, 327-328 
36 . Al-Ghazali, al-Mustashfa, 328-330 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

27 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

1. Dharuriyyat (Primer) adalah maslahah yang sangat penting dan wajib dijaga demi 

keberlangsungan hidup manusia. Kehilangan maslahah ini akan menyebabkan 

kerusakan besar dalam kehidupan agama dan dunia. Maslahah ini mencakup:  

a. Menjaga agama melalui kewajiban shalat, zakat, dan larangan kemurtadan. 

b. Menjaga jiwa melalui larangan pembunuhan dan pemberlakuan qishash. 

c. Menjaga akal melalui larangan minuman keras. 

d. Menjaga keturunan melalui pelarangan zina dan pengesahan pernikahan. 

e. Menjaga harta melalui larangan mencuri dan penetapan hudud. 

2. Hajiyyat (Sekunder) adalah maslahah yang penting untuk mempermudah dan 

menghilangkan kesulitan dalam kehidupan, tetapi tidak mengancam eksistensi 

kehidupan jika tidak terpenuhi. seperti rukhsah bagi musafir untuk menjamak dan 

mengqashar shalat. 

3. Tahsiniyyat (Tersier) adalah maslahah yang bersifat pelengkap, memperindah, atau 

menyempurnakan kehidupan. Kehilangan maslahah ini tidak menyebabkan 

kerusakan, tetapi membuat hidup kurang ideal. Seperti adab makan, pakaian yang 

rapi, kebersihan, dan larangan perilaku buruk seperti berlebihan dalam berbicara. 

Sedangkan berdasarkan tingkat kepastian maslahah itu membawa manfaat nyata, 

ulama membagi menjadi tiga:37 

1. Maslahah Qath’iyyah (Pasti) merupakan maslahah yang keberadaannya jelas dan 

dampaknya pasti, serta diakui oleh syariat. Seperti larangan membunuh untuk 

menjaga jiwa. 

2. Maslahah Zhanniyyah (Dugaan) adalah maslahah yang keberadaannya masih 

bersifat dugaan kuat, tetapi diyakini akan mendatangkan manfaat. Sepertti kebijakan 

pemerintah dalam membangun fasilitas kesehatan untuk menjaga masyarakat. 

3. Maslahah Wahmiyyah (Ilusi) adalah maslahah yang tampak sebagai manfaat, tetapi 

sebenarnya bertentangan dengan maqashid syariah. Seperti melegalkan perjudian 

dengan alasan meningkatkan pendapatan negara. 

C. Kehujjahan maslahah mursalah menurut imam al-Ghazali  

                                                           
37 . Al-Ghazali, al-Mustashfa, 331 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

28 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

Imam Al-Ghazali menerima konsep maslahah mursalah sebagai hujjah (dasar 

hukum) asalkan memenuhi syarat-syarat tertentu, yaitu:38 

1. Tidak bertentangan dengan nash Al-Qur’an, hadis dan ijma’ 

2. Maslah mursalah harus selaras dengan tujuan syariat, yaitu untuk menjaga lima hal 

pokok (al-kulliyat al-khamsah) dalam maqashid asy-syariah, yaitu: 

a. Menjaga agama (hifzh al-din) 

b. Menjaga jiwa (hifzh al-nafs) 

c. Menjaga akal (hifzh al-aql) 

d. Menjaga keturunan (hifzh al-nasl) 

e. Menjaga harta (hifzh al-mal) 

Berdasarkan syarat-syarat di atas, ulama berpendapat bahwa maslahah mursalah 

menurut al-Ghazali, sebenarnya bukan termasuk dalil mustaqil (dalil yang bersifat 

independent seperti al-Qur’an dan hadis). Adapun beberapa syarat yang disebutkan 

dalam kitab al-Mustashfa seperti dlaruriyyah, qath’iyyah, kulliyyah pada hakikatnya 

masuk dalam syarat yang ke dua yaitu maslah mursalah harus selaras dengan tujuan 

syariat. Syarat itu yang menjadikan ulama berpendapat bahwa sebanarnya maslahah 

mursalah menurut al-Ghazali merupakan dalil ghair mutaqillah, tetapi penerapannya 

lebih cenderung sesuai dengan qiyas.39  

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa Imam al-Ghazali dalam 

Al-Mustashfa telah menyusun metode yang menggabungkan pendekatan rasional (filosofis) 

dan tekstual (nash) dalam menganalisis prinsip-prinsip hukum Islam. Dalam konteks 

maslahah mursalah, al-Ghazali menggunakan istilah istislah yang mengacu pada 

kemaslahatan umum yang tidak diatur secara eksplisit oleh teks-teks syariat. Meskipun 

sebagian ulama berbeda pendapat mengenai status hukum maslahah mursalah al-Ghazali, 

penelitian ini menunjukkan bahwa al-Ghazali menjadikannya sebagai hujjah dalam 

menetapkan hukum, dengan syarat bahwa ia tidak bertentangan dengan nash Al-Qur’an, 

hadis, dan ijma, serta harus selaras dengan tujuan-tujuan syariat (maqasid al-shari'ah). 

                                                           
38 . Muhammad Ahmad Burkab, al-Mashalil al-Mursalah wa atsaruha fi murunah al-Fiqh al-Islami (Dubai: Dar 
al-Buhuts li al-Dirasah al-Islamiyyah, 1994),197 
39 . Muhammad Ahmad Burkab, al-Mashalil al-Mursalah,197. Lihat juga Al-Khathiri, al-Maslaha al-Mursalah, 
44. 



 

Equality: Journal of Gender, Child and Humanity               
 ISSN:  3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/equality 

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality 

Volume 2,      

Nomor 1, Juni 2024             

 

29 Achmad Lubabul Chadziq 
Telaah Kitab al-Mustashfa 

 

 

Dengan demikian, maslahah mursalah menurut al-Ghazali dapat dianggap sebagai dalil ghair 

mutaqillaf (tidak tetap) yang penerapannya lebih mengarah pada qiyas (analogi). Pendekatan 

ini menguatkan bahwa maslahah mursalah, meskipun bukan dalil yang berdiri sendiri, tetap 

memiliki legitimasi dalam proses ijtihad asalkan sesuai 

 

BIBLIOGRAFI 

 

Al-Qur’an 

Ahmad Burkab, Muhammad, al-Mashalil al-Mursalah wa atsaruha fi murunah al-Fiqh al-

Islami. Dubai: Dar al-Buhuts li al-Dirasah al-Islamiyyah, 1994 

Al-Dzahabi, Abu Abdillah Muhammad, Sirah A’lam al-Nubala’. Bairut: Muassaah al-

Risalah, 1985 

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad, al-Mustashfa min ilm al-Ushul. Riyadl: Dar al-

Maiman, tt. 

Al-Harbi Nasir Dlaifullah Muthlaq “Thariqah al-Imam al-Ghazali fi al-Mustashfa” 

Majallah Kulliyyah Dar al-Ulum 39, no. 138, 2022  

Al-Jabr Nayef bin Abdur Rahman, “al-Taqasim al-Manthiqiyyah inda al-Imam al-Ghazali”, 

Journal of Islamic Sciences (JIS) • Vol 6, Issue 3 (2023) • P: 75 60 - 

https://journals.ajsrp.com/index.php/jis 

Al-Khathiri, Aziz Muhammad ali, al-Maslaha al-Mursalah inda al-Imam al-Ghazali. 

Maroko: Majallah Kulliyyah al-adab wa al-ulum al-Insaniyyah, 2012 

Al-Syami, Salih Ahmad al-Imam al-Ghazali Hujjat al-Islam wa Mujaddid al-Mi’ah al-

Khamis. Damaskus, Dar al-Qalam, 1993 

Al-Utsman, Abdul Karim, Sirah al-Ghazali wa Aqwal al-Mutaqaddimin fih. Damaskus: Dar 

al-Fikr, tt. 

Al-Zabidi, Al-Murtadla, Ithaf al-Sadah al-Muttaqin vol. 1 

Azwar, Zainal, “Pemikiran Ushul Fikih Al-Ghazâlî Tentang Al-Maslahah Al-Mursalah 

(Studi Eksplorasi Terhadap Kitab Al-Mustashfâ Min ‘Ilmi Al-Ushûl Karya Al-

Ghazâlî),” FITRAH: Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Keislaman 1, no. 1, 2016  

Dzuwaib, Hammadi, "al-Mustashfa li al-Ghazali wa Atsaruh fi Ushul al-Fiqh" al-Tafahum: 

majallah wazarah al-Auqaf wa al-Syuun al-Diniyyah salthanah Amman, no 37 

(2012), 253-286. https://st.mara.gov.om/p/2286 

Hadi, Sholikhul, “Analisis Kitab Al Mustashfa Karya Al Ghazali,” Yudisia: Jurnal 

Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam 9, no. 1, 2018 

Ibn Taimiyah, al-Rad ala al-Mantiqiyyin. Bairut: Muassasah al-Rayyan, 2005 

Khalaf, Abdul Wahab, Ilm Ushul al-Fiqh. Surabaya: al-Haramain, tt. 
Safi, Louay, The Foundation of Knowledge; A Comaparative Study in Islamic and Western 

Methods of Inquiry. Selangor: IIUM dan IIIT, 1996 


