;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

@ ® @ | EQUALITY. JSI by IAI TABAH is licensed under a Creative
G Commons Attribution- Non Commercial 4.0 International License

Naskah masuk Direvisi Diterima Diterbitkan
30-Januari-2024 28-Peb-2024 30-Mei-2024 20-Juni-2024
DOI : https:/ /doi.org/10.58518 / equality.v2i1.3307

Telaah Kitab al-Mustashfa dan Maslahah Mursalah al-Ghazali

Achmad Lubabul Chadziq
Universitas Kiai Abdullah Faqih, Gresik, Indonesia
lubab1976@gmail.com

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menelaah kitab Al-Mustashfa karya monumental
Imam Al-Ghazali dalam disiplin ilmu ushul figh, khususnya dalam konteks pembahasan
tentang maslahah mursalah. Fokus utama penelitian ini adalah untuk memahami
bagaimana Imam Al-Ghazali Menyusun kitab ini dengan menggabungkan metode rasional
(filosofis) dan tekstual (nash). karena kitab ini disusun dengan menggunakan metodelogi
ulama ilmu kalam aatau Syafi’iyyah. Penelitian ini juga fokus pada maslahah mursalah al-
Ghazali. Penilitian ini menggunakan metode diskriptif analisis. Dalam telaah ini, ditemukan
bahwa Imam Al-Ghazali dalam menulis kitab Al-Mustashfa Istislah merupakan istilah yang
dipakai al-Ghazali untuk menyebut Maslahah mursalah. Beliau juga mengkategorikannya
dalam dalil-dalil yang lemah sehingga ulama punya persepsi yang berbeda beda apakah al-
Ghazali menjadikan maslahah mursalahsebagai hujjaj? Namu jika ditelaah lebih
komprehensif dalam karya-karya ushul figihnya dapat disimpulkan bahwa beliau
menjadikannya sebagai hujjah dengan syarat tidak bertentangan dengan nas Al-Qur’an,
hadis dan ijma, serta selaras dengan maqasid syari’ah. Syarat itu yang menjadikan ulama
berpendapat bahwa sebanarnya maslahah mursalah menurut al-Ghazali merupakan dalil
ghair mutagillah, tetapi penerapannya lebih cenderung sesuai dengan giyas

Kata Kunci: Al-Mustashfa, maslahah mursalah, maqgasid syariah

Abstract: This study aims to examine the monumental work Al-Mustashfa by Imam Al-
Ghazali in the discipline of ushul figh, particularly in the context of the discussion on
maslahah mursalah. The primary focus of this research is to understand how Imam Al-
Ghazali structured this book by combining rational (philosophical) and textual (scriptural)
methods, as it was composed using the methodology of scholars of ilm kalam or the Shafi’i
school. The study also concentrates on Al-Ghazali’s perspective on maslahah mursalah.This
research employs a descriptive-analytical method. The study finds that Imam Al-Ghazali, in
writing Al-Mustashfa, uses the term istislah to refer to maslahah mursalah. He categorizes
it among weak arguments (dalil-dalil) leading scholars to differing perceptions about
whether Al-Ghazali regarded maslahah mursalah as authoritative evidence (hujjah).
However, upon a more comprehensive analysis of his works on ushul figh, it can be
concluded that he considered it a valid hujjah under the condition that it does not contradict
the Qur'an, Hadith, or consensus (ijma), and aligns with the objectives of Islamic law

12 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.58518/equality.v2i1.3307
mailto:lubab1976@gmail.com

;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

(magqasid shari’ah). These conditions have led scholars to argue that maslahah mursalah,
according to Al-Ghazali, is a non-independent proof (dalil ghair mutagillah), but its
application closely resembles giyas.

Keywords: Al-Mustashfa, Maslahah Mursalah, Magasid Shari’ah

PENDAHULUAN
Semua hukum yang ditetapkan Allah untuk manusia baik yang berupa perintah,

larangan atau pilihan pasti mengandung kemaslahatan bagi mereka dan bisa diraskan
manfaatnya baik dalam kehidupan di dunia maupun di akhirat, sesuai dengan janji Allah
dalam Al-Qur’an yang menyatakan siapaun yang taat kapada Allah dan rasulnya dia pasti
mendapatkan kebahagian.! Orang yang melaksanakan perintah Allah seperti shalat, puasa
zakat danlain-lain sesuai dengan tuntunan syariat, dia akan merasakan ketenangan,
kebersiahan jiwanya dan keberkahan hartanya. Demikian juga orang yang meninggalkan
larangan Allah sepeti tidak meminum khamer, berzina daln lain-lain dia akan terjaga
kesehatan jasmani dan rahaninya.

Kemaslahatan yang terkandung dalam hukum-hukum Allah, disimpulkan oleh
ulama sebagai tujuan syaria’t (maqgasid al-syaria’ah) yang dirumuskan dalam lima hal,
yaitu; hifz al-din (menjaga agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-aql (menjaga akal),
hifz nasl/"irdl (menjaga keturunan dan kehormatan), hifz al-maal (menjaga harta), sehingga
kemaslahatan yang dijadikan dalil untuk menetapakan hukum masalah-masalah yang baru
tidak boleh kelur dali magasid al-syaria’h tersebut.?

Terputusnya wahyu sejak wafatnya rasulullah serta munculnya maslah-masalah
baru menuntut ulama untuk nerus melakukan ijtihad dalam menetapkan hukumnya dengan
menerapakan metode giyas. Metode ini tidak bisa diterapakan manakala ulama tidak
menemukan kesamaan illat (alasan/hikmah ditetapkannya hukum), sehingga menuntut
mereka untuk menggunakan metode yang lain, diantaranya adalah maslahah mursalah.
Namun metode ini juga masih diperdebatkan oleh ulama.

Dalam kajian ini penulis ingin memaparkan maslahah mursalah dalam kitab al-
Mustashfa karya imam al-Ghazali. Kitab ini menarik untuk dikupas, karena kitab ini,

dianggap sebagai kitab terakhir yang disusun oleh al-Ghazali tepatnya dua tahun sebelum

1, Al-Qur’an, Surat al-Ahzab 21
2. Abdul Wahab Khalaf, I/m Ushul al-Figh (Surabaya: al-Haramain, tt.), 200

13 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



}. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUAL:TY

wafatnya, ditulis kurang lebih selama empat tahun, dimuali dari tahun 499 H/1106 M, dan
selesai pada tahun 503 H,* disusun bukan hanya dengan menggunakan metode Syafi’iyyah
atau ulama ahli kalam namun juga adanya pendekatan-pendekatan yang lain seperti

filsafat.*

METODELOGI
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan pendekatan studi literatur
(library research), yang mencakup kajian mendalam terhadap karya-karya al-Ghazali,
khususnya Al-Mustashfa, serta sumber-sumber sekunder yang membahas perkembangan
maslahah mursalah dalam figh Islam. Dalam penelitian ini akan menggunakan metode
analisis deskriptif-kritis dengan pendekatan hermeneutik. Penafsiran terhadap teks-teks
klasik akan dilakukan dengan memperhatikan konteks historis dan perkembangan ilmu figh
hingga era kontemporer.
PEMBAHASAN
Mengenal Imam al-Gazali
Nama lengkap Imam al Ghazali adalah Abu Hamid Muhammad ibn
Muhammad ibn Taus Ahmad al-Tusi al-Syafi’i. Ia lahir pada tahun 450 H/1058 M di
desa kecil bernama Ghazlah Thabran kota Thus di wilayah Khurasan Iran. Dan wafat
pada taun 505 H/1111 H. seorang ulama Syafi’iyyah, Asy’ariyyah dan tokoh pemikir
muslim yang hidup pada masa kekhalifahan Abbasiyyah® Ayahnya, Muhammad,
dikenal sebagai orang yang taat dan hobinya berkeliling untuk menimba ilmu dari para
fugaha pada masanya. Mata pencaharian keluarganya ditopang dengan menjual wol
yang dipintalnya. Jadi mungkin juga julukan Al-Ghazali ini dikaitkan dengan karya
ayahnya yang merupakan seorang penenun.
Al-Ghazali mulai belajar figih pada imam Ahamad al-Radzakani, kemudian
berlanjut belajar pada imam Abi Nasr al-Isma’ili di Jurjan. kemudian belian pergi ke
Nisabur pada tahun 473 H. untuk belajar pada Abu al-Ma’ali al-Juwaiinin imam

mazhab syafi’i pada zamannya dan pimpinan Universitas Nizamiyyah yang dikenal

% . Louay Safi, The Foundation of Knowledge; A Comaparative Study in Islamic and Western Methods of
Inquiry, (Selangor: UM dan 11T, 1996), hal: 8-9

4. Ibn Taimiyah, al-Rad ala al-Mantigiyyin (Bairut: Muassasah al-Rayyan, 2005), 238

5. Salih Ahmad al-Syami, al-imam al-Ghazali Hujjat al-Islam wa Mujaddid al-Mi’ah al-Khamis (Damaskus,
Dar al-Qalam, 1993) 20-21

14 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



w . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUAL:TY

dengan Imam Haramain, beliau belajar kepadanya ilmu usul al-Din, usul figih, ilmu
khilaf dan jadal, figih, ilmu mantiq serta filsafat sampai gurunya wafat pada tahun 478
H.5

Beliau adalah orang yang sangat serius dalam belajar sehingga menjadi ulama
yang sangat piawai dalam ilmu-ilmu tersebut. Kepiawaiannya itupun diakui oleh imam
haramain dengan mensifatinya sebagai bahr mughriq (lautan yang menenggelamkan),
beliau juga menjadikan al-Ghazali sebagai asisten ahlinya dalam pembelajara, bahkan
ketika al-Ghazali mengarang kitab al-Mankhul fi ilm al-Ushul, beliau mengatakan:
dafantani wa ana hayyun, halla sabarta hatta amut (kamu menguburku padahal aku
masih hudup kenapa tidak sabar menunggu kematianku).’

Setelah imam Haramain wafat tahun 478 H. Beliau datang ke al-Askar untuk
menemui Nizam al-Mulk, seorang perdana mentri di kesultanan Saljuk dan
cendekiawan keturunan persia yang mempunyai majlis diskusi ilmu dengan para
ulama Nisabur, untuk ikut serta dalam berdiskusi. Dari sinilah tampak kepakaran al-
Ghazali dalam banyak bidang ilmu, sehingga para ulama memulyakan dan
mengagungkannya. Kemudian al-Ghazali diangkat sebagai guru besar di Universitas
Nizamiyyah di Bagdad, di usia 34 tahun.®

Selain melakukan aktifitas mengajar di Baghdad, beliau juga aktif
memberikan kritik terhadap pemikiran filsafat, aliran Bathiniyyah dan yang lainnya
melalui karya tulisnya. Keberhasilan yang telah dicapainya tidak lantas
menenteramkan hatinya, justru muncul pertanyaan yang menggelitik dalam hatinya
apakah semua yang kulakukan ini benar-benar ikhlas karena Allah? Apakah yang
semua yang kulakukan bermanfaat untuk kehidupan akhiratku? Dan akhirnya beliau
memutuskan untuk meninggalkan semua aktifitasnya di Baghdad untuk melakukan
perjalanan ke Makkah dan ke Damaskus dan memanfaatkan banyak waktunya untuk
uzlah.®

Setelah tinggal di Damaskus kemudian beliau kembali ke kampungnya di Thus

dan menghabiskan hari-harinya untuk mengajar dan ibadah sampai beliau wafat pada

6 . Al-Syami, al-Imam al-Ghazali Hujjat al-Islam, 20-21

7. Abu Abdillah Muhammad al-Dzahabi, Sirah A’lam al-Nubala’(Bairut: Muassaah al-Risalah, 1985) Vol. 9, 335
8 _ Al-Syami, al-lmam al-Ghazali, 21-22. lihat juga Nasir Dlaifullah Mutlaq al-Harbi, Tarigah al-Ghazali fi al-
Mustasfa (Majallah Kulliyyah Dar al-Ulum) no. 138 (2022): 267-91.

9. Salih Ahmad al-Syami, al-lmam al-Ghazali Hujjat al-Islam, 22-25

15 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



}. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

tanggal 14 Jumadil Akhir tahun 505 H (1111 M) dalam usia 55 tahun dan
meninggalkan beberapa anak perempuan.
Banyak murid yang belajar kepada Imam al-Ghazali, imam al-Zabidi
menyebutkan diantaranya:*°
a. Abu al-Nasr Ahmad bin Abdullah al-Khamgadi w. 544 H
Abu Mansur Muhammad bin Isma’il al-‘Atthari w. 486 H
Abu al-Fath Ahmad bin Ali bin Muhammad w. 518 H
Abu Hamid Muhammad bin abdul Malik al-Isfirayini
Muhammad bin Yahya yang memberi syarah pada kitab al-Wasith nya al-Ghazali

=)

e o

@

f. Abu Bakar ibn al-Arabi al-Qadli al-Maliki w. 495 yang membawa dan
menyebarkan kitab ihya’ di Maroko

g. Imam Abdul Qadir al-Jailani

Kitab-kitab yang telah ditulis oleh Imam ghazali cukup banyak, di antaranya;
al-Wajiz, al Wasith dan al-Basith fi al-Madzhab al-Syafi i, Al-Mankhul fi Ta’ligat al-
Ushul, Shifa’ al-Ghalil fi Bayan al-Shabahi wa al-Mukhayyal wa Masalik al-7a ’/i/, Ihya
‘Ulum al Din kitab, Tahafut al Falasifah, Al Iqtishad fi al I'tigad, Al Mungiz min al
Dhalal, Jawahir al Qur’an, Mizan al ‘Amal, Al Magshid al Asna fi ma’ani al Asma’
al Husna, Faisahal al Tafrigah baina al Islam wa al Zindig, Al Qisthas al mustagim,
kitab al-Arba’in, iljam-al-Awam an llm al-Kalam, al-Tafrigah bain al-Islam wa al-
Zandagah, al-Ma akhidz fi ilm al-Khilaf, al-Muntahil fi al-Jadal.

Ringkasan fase kehidupan imam al-Ghazali*?

Waktu keterangan
450 H Lahir di desa kecil bernama Ghazlah Thabran

kota Thus di wilayah Khurasan Iran

Sekitar tahun 465 H Belajar kepada imam Ahmad al-Radzakani
kemudian pergi ke Jurjan dan belajar kepada

imam Abi Nasr al-Isma’ili

10 Al-Murtadla al-Zabidi, Ithaf al-Sadah al-Muttagin vol. 1, 55

11 Nasir Dlaifullah Muthlaq al-Harbi “Tharigah al-Imam al-Ghazali fi al-Mustashfa” Majallah Kulliyyah Dar al-
Ulum 39, no. 138 (2022): 267-291.274

12 Abdul Karim al-Utsman, Sirah al-Ghazali, 17.

16 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



@
.‘> » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518/ equality
https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

Sekitar tahun 470 H

Kembali ke kota Tus dan tinggal selama tiga

tahun

Sekitar tahun 473 H

Beliau melakukan perjalanan ke kota
Nisabur dan belajar kepada Abu al-Ma’ali al-
Juaini (imam Haramain) dan kepada Abu ali

Fadlal bin Muhammad al-Farmadi

Sikitar tahun 478 H

Setelah imam Haramain wafat tahun 478 H.
Beliau datang ke al-Askar untuk menemui
Nizam al-Mulk

Tahun 484 H, bulan Jumadi al-
Ula

Diutus oleh Nizam al-Mulk dan diangkat

sebagai guru besar di  Universitas

Nizamiyyah di Bagdad

Tahun 484-488

Sekitar akhir tahun 488

Mengajar di Bagdad, sehingga menjadi
ulama yang tersehor
Resing dari kegiatan mengajar dan

meninggalkan kota Bagdad untuk melakukan
haji melalui daerah Syam

Tahun 488 H-490

Melakukan perjalan ke Damasqus, al-Quds
(Palestina), Makkah dan Madinah

Tahun 490 H

Kembali ke Bagdad dan tinggal beberapa
waktu sambil mengajarkan kitab ihya’ di
Ribat Abi Sa’ad kemudian pergi menuju kota

Hamban

Sekitar tahun 493 H

Kembali ke kota kelahirannya Tus

Tahun 499 H, bulan dzu al-
Qa’dah

Mengajar lagi di Universitas Nizamiyyah di
Bagdad

Tahun 503 H

Resing dari kegiatan mengajar dan kembali
ke kota Tus

Tahun 505 bulan Jumada al-

Akhirah hari senin tanggal 14

Meninggal di kota Tus

17 | Achmad Lubabul Chadziq

Telaah Kitab al-Mustashfa

Volume 2,
Nomor 1, Juni 2024




;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

Kondisi sosial politik di masa imam al-Ghazali

Masa hidup Imam Al-Ghazali adalah periode yang penuh tantangan, baik
secara politik, sosial, maupun intelektual. Dalam kondisi seperti ini, Al-Ghazali
memainkan peran penting sebagai seorang pembaru (mujaddid), yang berupaya
mereformasi pemikiran Islam, memperbaiki moral masyarakat, dan memberikan
solusi terhadap konflik antara filsafat dan agama. Ada beberapa hal yang
mempengaruhi kondisi tersebut, diantaranya;

1. Kekhilafahan Abbasiyah yang melemah

Pada masa Al-Ghazali, Kekhalifahan Abbasiyah di Baghdad kehilangan
banyak pengaruh dan kekuasaan politiknya. Khalifah hanya menjadi simbol agama
tanpa kontrol langsung terhadap pemerintahan. Kekuasaan sebenarnya berada di
tangan para penguasa dinasti lokal, seperti Dinasti Seljuk.

Dinasti Seljuk, yang merupakan penguasa Sunni, memegang kendali atas
sebagian besar wilayah dunia Islam, termasuk Persia, Irak, dan sebagian Asia Tengah.
Mereka mendukung mazhab Sunni untuk melawan pengaruh Syiah Fatimiyah dan
kelompok lainnya. Namun, di dalam Dinasti Seljuk sendiri terjadi perebutan
kekuasaan internal, yang melemahkan stabilitas politik. 1
2. Konflik Sunni-Syiah

Konflik antara Sunni dan Syiah menjadi salah satu isu utama pada masa itu.
Dinasti Fatimiyah, yang bermazhab Syiah Ismailiyah, berkuasa di Mesir dan
sebagian Afrika Utara, sedangkan Dinasti Seljuk yang Sunni menjadi lawannya.
Perpecahan ini tidak hanya memengaruhi politik, tetapi juga menciptakan ketegangan
sosial dan intelektual di masyarakat.

Gerakan Assassin (Hasyasyin), kelompok Syiah Ismailiyah radikal, juga
menjadi ancaman terhadap kekuasaan Seljuk dan Abbasiyah dengan melakukan
pembunuhan politik terhadap tokoh-tokoh penting.*

3. Munculnya Tantangan Intelektual dan Agama?®
Pada masa Al-Ghazali, dunia Islam menghadapi tantangan besar dari berbagai

aliran pemikiran, termasuk filsafat, skeptisisme, dan ajaran-ajaran mistik yang

13 Abdul Karim al-Utsman, Sirah al-Ghazali wa Aqwal al-Mutaqaddimin fih (Damaskus: Dar al-Fikr, tt.), 25-
14 Al-Utsman, Sirah al-Ghazali, 27
15 Al-Utsman, Sirah al-Ghazal, 29-31

18 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

dianggap menyimpang. Pemikiran filsafat Yunani yang dibawa oleh para filsuf
Muslim seperti Al-Farabi dan 1bn Sina (Avicenna) mulai diperdebatkan.

Ada pula konflik antara kaum tradisionalis (yang berpegang teguh pada teks
agama) dan kaum rasionalis (yang mengedepankan logika dan filsafat). Imam Al-
Ghazali muncul sebagai tokoh penting yang mencoba menjembatani, mengkritik, dan
sekaligus mereformasi pandangan-pandangan ini melalui karyanya seperti Tahafut al-
Falasifah (Kerancuan Para Filsuf).

4. Krisis Moral dan Keagamaan?®

Masyarakat pada masa itu mengalami degradasi moral akibat ketidakstabilan
politik dan sosial. Banyak individu dan pemimpin agama yang dianggap lebih
mementingkan kepentingan pribadi dibandingkan nilai-nilai keislaman.

Al-Ghazali sangat prihatin terhadap kondisi ini, sehingga ia menulis karya-
karya besar seperti lhya Ulum al-Din untuk menghidupkan kembali semangat
keislaman, memperbaiki moralitas, dan memberikan panduan spiritual kepada umat
Islam.

5. Perang Salib

Perang Salib pertama (1096-1099 M) terjadi pada masa Al-Ghazali. Tentara
Salib berhasil merebut Yerusalem pada tahun 1099 M, yang menjadi pukulan besar
bagi dunia Islam. Namun, sebagian besar kehidupan Al-Ghazali lebih fokus pada dunia
intelektual dan spiritual, sehingga ia tidak banyak terlibat langsung dalam isu Perang
Salib.'’

6. Pengaruh Pendidikan dan Madrasah'®

Pada masa ini, pendidikan Islam berkembang pesat, terutama dengan
berdirinya Madrasah Nizamiyah yang didirikan oleh Nizam al-Mulk, perdana
menteri Dinasti Seljuk. Al-Ghazali sendiri menjadi dosen di Madrasah Nizamiyah
Baghdad, yang saat itu menjadi pusat pendidikan paling bergengsi di dunia Islam.

Pendidikan di madrasah ini tidak hanya berfokus pada ilmu agama, tetapi juga
filsafat, sains, dan sastra, meskipun ada ketegangan antara pendekatan tradisionalis

dan rasionalis.

16 Al-Utsman, Sirah al-Ghazali, 31
17 Al-Utsman, Sirah al-Ghazali 26-27
18 Al-Utsman, Sirah al-Ghazali, 26

19 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



w . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUAL:TY

Kitab al-Mustashfa dan latar belakang penulisannya

Kitab al- Mustashfa, merupakan karya imam al-Ghazali yang ditulis kurang
lebih selama empat tahun, dimuali dari tahun 499 H/1106 M, dan selesai pada tahun 503
H, atau dua tahun sebelum wafatnya, sehingga muncul anggapan bahwa kitab ini
merupakan karya terakhir imam al-Ghazali. Latar belakang penulisan kitab tersebut
adalah karena permintaan dari mahasiswanya di madrasah Nizamiyah, agar menuliskan
kitab sebagai pedoman tentang metode Istinbath al-Hukm (penggalian hukum Islam),
yang tidak terlalu ringkas seperti kitabnya yang bernama al-Mankhul dan tidak terlalu
panjang seperti kitabnya yang bernama Tadzhib al-Ushul.® Dari permintaan itulah
kemudian beliau mengabulkan dengan menyajikan kitab al-Mustashfa menggunakan
metode al-Mutakallimin.?°

Kitab ini ditulis ketika al-Ghazali berada pada tahap keilmuan yang matang.
Atau, ketika ia lebih mementingkan kehidupan tasawuf. Tentu kita tahu bahwa al-
Ghazali mengalami “epistemologi keragu-raguan” yang sangat dahsyat, terutama dalam
pencarian kebenarannya, yang pada akhirnya memantapkan dirinya pada tasawuf.

Dalam kitabnya al-Ghazali, memaparkan pendapatnya tentang masalah-masalah
ushul figih, kemudian menyertakan pendapat ulama yang lain yang sependapat
dengannya dan pendapat lain yang berdeda dengan dalil-dalilnya, kemudian melakukan
munagasyah terhadap dalil-dalil tersebut dan membatalkannya dengan bukti-bukti dalil
nagli dan dalil agli untuk sampai pada kesimpulan dan pendapat yang dipilih dan
benar.?

Kitab al-mustashfa mendapatkan perhatian banyak ulama, hal itu terbukti
dengan banyaknya ulama yang mengkajinya dengan memberikan syarah (penjelasan)
atau meringkasnya, diantaranya adalah:

1. Abu ali Husain bin abdul aziz al-Fahri (W.679 H.)

19, Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, al-Mustashfa min ilm al-Ushul (Riyadl: Dar al-Maiman, tt.), 5. Lihat
juga Louay Safi, The Foundation of Knowledge, hal: 8-9

20 7ainal Azwar, “Pemikiran Ushul Fikih Al-Ghazali Tentang Al-Maslahah Al-Mursalah (Studi Eksplorasi
Terhadap Kitab Al-Mustashfa Min ‘llmi Al-Ushal Karya Al-Ghazali),” FITRAH: Jurnal Kajian limu-ilmu Keislaman
1, no. 1 (2016): 47-70.

21 Sholikhul Hadi, “Analisis Kitab Al Mustashfa Karya Al Ghazali,” Yudisia: Jurnal Pemikiran Hukum Dan
Hukum Islam 9, no. 1 (2018): 84-100.

20 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

2. Abu Abdillah Muhammad al-Abdari al-Maliki dengan karyanya yang berjudul al-
Mustaufa fi Syarh al-Mustashfa

3. Zainuddin Suraih bin Muhammad al-Mathli (W. 788 H.) dengan karyanya yang
berjudul Mustagsha al Wushul ila Mustashfa al-Ushul.

4. 1bn Rusd al-Hafid dengan karyanya yang berjudul al-Dlaruri fi Ushul al-Fiqi)

5. Muhammad bin Abd al-Hagal-Nadrumi dengan karyanya yang berjudul Mustashfa
al-Mustashfa

6. Ibn Rasyiq dengan karyanya yang berjudul Lubab al-Mahshul min 1im al-Ushul??

Isi kandungan kitab al-Mustashfa

Dalam menulis kitab al-Mustashfa, al Ghazali memiliki sistematika dan
spesifikasi yang berbeda dengan penulis yang lain, beliau mengelompokkan masalah-
masalah usul figih dalam empat kelompok inti yang disebutnya dengan istilah al-Aqgthab

(bentuk jama’ dari kata quthub) yang sebelumnya didahuilui dengan mugaddimah.

Dalam mugaddimah beliau menjelaskan tentang definisi ushul figih, urgensi dan
keterkaitannya dengan ilmu-ilmu yang lain, beliau juga memaparkan pendahuluan ilmu

manteq dalam mugaddimabh ini dari halaman 7-83

Dalam quthub (kelompok inti) pertama beliau memaparkan hukum.?® dan

macam-macamnya, hakim, mahkum ‘alaih, mahkum fih, dari halaman 85-149.

Dalam quthub (kelompok inti) kedua beliau memaparkan tentang adillah al-

Ahkam (dalil-dalil hukum)?*, dimuali dari:

1. Al-Qur’an dengan menjelaskan hakikat dan definisinya, qgira’ah, masalah-masalah
yang berkaitan dengan lafaz-lafaz Al-Qur’an dan diakhirinya dengan menjelaskan
nasakh mansukh dari halaman 150-196

2. Sunnah Rasulullah, dimulai dengan menjelaskan tentang hadis mutawatir dan syarat-
syarat (obyek yang biberitakan adalah tentang ilmu bukan dzann, ilmu dlaruri yang
bersandar pada panca indra dan jumlah perawi mutawatir) serta faidahnya, beliau

juga menjelaskan pembagian khabar menjadi tiga bagian, yaitu;

22 Nayef bin Abdur Rahman al-Jabr, “al-Tagasim al-Manthiqiyyah inda al-Imam al-Ghazali”, Journal of Islamic
Sciences (JIS) ® Vol 6, Issue 3 (2023) ® P: 75 60 - https://journals.ajsrp.com/index.php/jis

23 Beliau menyebut hukum sebagai thamrah (buah) atau hasil yang dicapai dari penerapan ilmu ushul figih.
24 Beliau mengistilakannya dengan sebutan mutsmirat (yang menhasilkan buah)

21 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

a. Khabar yang wajib dibenarkan (pasti benarnya) seperti; firman Allah, sabda nabi
dan berita yang diriwayatkan secara mutawatir

b. Khabar yang pasti bohongnya seperti; berita yang pasti bertentangan dengan nas
akal, nash Al-qur’an, hadis mutawatir dan ijma’

c. Khabar yang belum bisa dipastikan benar atau bohonya, maka hukumnya
mauquf, hingga dilakukan penelitan dan validasi kebenarannya, seperti; hadis-
hadis ahad yang menjelaskan tentang hukum-hukum syari’at beliau menjelaskan
syarat-syarat perawi, al-jarh wa al-za 'dil, metode periwayatan hadis.

Penjelasan tentang sunnnah atau hadis ini dimulai dari halaman 197-257
3. Ijma’, beliau menjelaskan tentang pengertian, pembagian, kehujjahannya dan
bantahan kepada kelompok yang mengingkarinya serta masalah-masalah lain yang

berkaitan dengan ijma. Mulai halaman 258-297

4. Dalil al-agl wa al-Istishab, beliau menjelaskan bahwa al-ahkam al-sam iyyah

(hukum-hukum yang dijelaskan wahyu) tidak bisa diketahui oleh akal manusia, tetapi

akal menunjukkan bahwa manusia terbebas dari kewajiban dan dosa sebelum

rasulullah yang menjelaskan hukum diutus yang diistilahkan dengan kaidah al-asl

baraah al-dzimmah. 298-303
Dalam quthub (kelompok inti) ke dua ini beliau membuat khatimah (penutup)

yang menjelaskan yang syar’'u man qgablana, qaul al-shahabi, istihsan dan istishlah,
keempat macam dalil ini disebut oleh beliau sebagai al-ushul al-mauhumah (dalil-dalil
yang lemah) bahkan beliau menyebutnya sebagai sesuatu yang diduga kuat sebagai dalil
padahal bukan dalil (tie ol 5 AaY) J geal (e 431 Gl W) dimulai dari halaman 309-335
Dalam quthub (kelompok inti) ke tiga, beliau menjelaskan tentang metode
mendapatkan hukum (kaifiyyah istitsmar al-ahkam min mutsmirat al-ushul). Dimulai
dengan menjelaskan landasan filosofis tentang urgensin memahami nash/lafaz Al-
qur’an Hadis sebagai dasar menetapkan hukum. Karena itu dalam quthub ini beliau
memaparkan rincian tentang dilalah al-alfaz baik yang tektual atau kontektual,
mengulas dengan detail tentang hal-hal yang berkaitan dengan bahasa, hakikat dan
majaz, mujmal, mubayyan, zahir, muawwal, amar, nahi, am, khash, takhsis. Mutlaq,

mugayyad. Halaman 339-493

22 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

Lebih lanjut beliau menjelaskan tentang cara mendapatkan makana dari suatu
teks (ibarah) melalu pendekatan teori fahw al-khithab (mafhum al-khithab) dan isyarah
al-nash, sehingga beliau merinci tentang makna mantuq dan mafhum dan macam-
macamnya. dilanjut dengan penjelasan tentang af’al al-Nabi dan hukumnya manakala
ditemukan kontradeksi antara dua perbuatan nabi atauantara ucapan dan perbuatannya.
Halaman 495-634

Dalam quthub (kelompok inti) ke tiga ini, beliau juga membahas tentang cara
istitsmar al-Hukm (istimbat hukum) melalui pendekan teori giyas, merinci tema-tema
yang berkaitan dengan giyas, seperti definisi, rukun-rukun dan kehujjahannya, tata cara
ijtihad untuk mendapatkan illat (tahqiq al-Manath, Tangih al-manath, Takhrij al-
Manath®). Dan pembahasan giyas ini, diakhiri dengan menjelaskan tentang hal-hal
yang dapat merusak illat baik secara qath’i, dzanni atau ijtihad. Halaman 635-638.

Dalam qutub ke empat imam al-Ghazali, memaparkan tentang hukum yang
berkaitan dengan mujtahid yang disebutnya dengan istilah mustastmir. Dimulai dengan
menjeaskan ijtihad, rukun-rukun (perbuatan ijtihad, mujtahid, mutahad fih/hukum syar’i
yang dalilnya dhanni) dan hukumnya serta masalah-maslah yang berkaitan dengan
jjtihad. Kemudian dilanjutkan menjelaskan taqlid, istifta’ dan hukumnya, tarjih dan tata
cara melakukannya Ketika menjumpai dalil-dalil yang saling kontradektif. Halaman
640-727
Kelebihan dan kelemahan kitab al-Mustashfa

Kitab Al-Mustashfa merupakan salah satu kitab klasik dalam bidang ushul figh
yang memiliki pengaruh besar dalam tradisi keilmuan Islam. Kitab ini sering dijadikan
rujukan utama oleh ulama dalam memahami metodologi ushul figh. Meski demikian
Kitab ini memiliki kelebihan dan kekurangan, diantara kelebihannya adalah:

1. Kedalaman llmu dan Penjelasan Filosofis:
Imam Al-Ghazali menyusun kitab ini dengan menggabungkan metode rasional
(filosofis) dan tekstual (nash). Beliau menggunakan pendekatan yang mendalam

dalam menjelaskan kaidah-kaidah ushul figh, sehingga pembaca mendapatkan

%5 Tiga isitilah di atas tidak pernah dipakai oleh ulama sebelum imam al-Ghazali, beliau yang pertama kali
menggunakannya, kemudian dipakai oleh ulama setelahnya, seperti, imam al-Razi, al-Amidi. Lihat , Nasir
Dlaifullah Muthlaq al-Harbi “Tharigah al-Imam al-Ghazali fi al-Mustashfa” Majallah Kulliyyah Dar al-Ulum 39,
no. 138 (2022): 267-291.282

23 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

pemahaman yang kuat terhadap landasan teoretis ilmu ini.?
2. Sistematik dan Terstruktur:
Kitab ini disusun secara logis dan sistematik. Imam Al-Ghazali memulai dengan
pembahasan dasar-dasar epistemologi (sumber ilmu) sebelum masuk ke pembahasan
rinci tentang kaidah-kaidah ushul figh. Ini memudahkan pembaca untuk memahami
isi kitab secara bertahap.?’
3. Mengintegrasikan Ushul Figh dan IImu Kalam:
Al-Ghazali berhasil memadukan antara ushul figh dengan ilmu kalam (teologi Islam)
dalam menjelaskan landasan-landasan hukum Islam, sehingga kitab ini tidak hanya
bersifat teknis tetapi juga memperkuat keyakinan teologis.
4. Referensi Bagi Mazhab Syafi'i:
Kitab ini menjadi rujukan utama dalam mazhab Syafi'i dan dianggap sebagai salah
satu karya standar dalam ushul figh yang mewakili metode berpikir mazhab ini.?
5. Pengaruh yang Luas:
Kitab ini menjadi dasar bagi banyak karya ulama setelahnya, seperti kitab "lIhkam fi
Ushul al-Ahkam" karya Al-Amidi dan "Al-Muwafagat" karya Asy-Syatibi.?®
Sedangkan Kitab Al-Mustashfa juga memiliki beberapa kelemahan, diantaranya
adalah:
1. Bahasa yang Tinggi dan Kompleks:
Gaya bahasa Imam Al-Ghazali dalam kitab ini cukup filosofis dan akademik,
sehingga sulit dipahami oleh pembaca yang tidak memiliki latar belakang dalam
ilmu logika, filsafat, atau ushul figh.*°
2. Pengaruh llmu Kalam yang Kuat:
Pendekatan teologis yang kuat dalam kitab ini kadang dianggap terlalu filosofis oleh
sebagian ulama yang lebih condong ke pendekatan tekstual murni. Hal ini membuat
beberapa pembaca merasa bahwa pembahasannya terlalu teoretis dan kurang
praktis.

26 Hammadi Dzuwaib, "al-Mustashfa li al-Ghazali wa Atsaruh fi Ushul al-Figh" al-Tafahum: majallah wazarah
al-Augaf wa al-Syuun al-Diniyyah salthanah Amman, no 37 (2012), 253-286. https://st.mara.gov.om/p/2286
27 Al-Harbi “Tharigah al-Imam al-Ghazali, 286

28 Al-Harbi, Tharigah al-lImam al-Ghazali, 286

2 Hammadi Dzuwaib, "al-Mustashfa li al-Ghazali wa Atsaruh fi Ushul al-Figh, 280

30 Al-Harbi, Tharigah al-lmam al-Ghazali, 286

24 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

3. Keterbatasan dalam Pembahasan Praktis:
Meskipun kaya akan teori, kitab ini kurang menekankan pada aplikasi praktis ushul
figh dalam menyelesaikan persoalan hukum kontemporer. Ini membuatnya lebih
relevan sebagai teks teoritis dibandingkan panduan untuk pemecahan masalah
hukum praktis.

4. Dominasi Mazhab Syafi'i:
Kitab ini sangat berorientasi pada mazhab Syafi'i, sehingga kurang memberikan
ruang untuk memahami perbedaan pandangan secara komprehensif dari mazhab-
mazhab lainnya, seperti Hanafi, Maliki, atau Hanbali.

5. Kurangnya Fokus pada Detail Ushul Tertentu:
Beberapa aspek ushul figh tidak dibahas secara rinci dalam kitab ini, sehingga
pembaca memerlukan referensi tambahan untuk mendapatkan pemahaman yang
lebih lengkap. Seperti sad al-Dzari’ah dan “urf.!

A. Maslahah mursalah dalam kitab al-Mustashfa

Dalam kitab al- Mustashfa, imam al-Ghazali memasukkan istishlah (maslahah
mursalah) dalam kategori al-ushul al-mauhumah (dalil-dalil yang lemah), bahkan beliau
menyebutnya sebagai e ol s 2Y) J saal (0 43l 1o s (sesuatu yang diduga kuat sebagai
dalil padahal bukan dalil).*? Pernyatan inilah yang menjadi salah satu penyebab ulama
berbeda pendapat tentang apakah imam al-Ghazali menggunakan maslahah sebagai
hujjah (dalil) untuk menetapkan hukum?

Disamping itu, penyebab lainnya menurut Aziz Muhammad ali al-Khathiri
adalah terfokusnya Sebagian ulama pada Kkitab al-Mustashfa Ketika membahas
maslahah mursalah perspektif al-Ghazali, tanpa memperhatikan kitab-kitab ushul figih
karya al-Ghazali yang lain seperti al-Mankhul dan Syifa’ a/-Ghalil, hal ini terbukti
bahwa mereka hanya menyebutkan syarat-syarat maslahah yang ada dalam kitab al-
Mustashfa seperti, maslahah harus bersifat dlaruriyyah, qath’iyyah dan kuliyyah tanpa
menyebutkan syarat yang ada dalam dua kitab tersebut.®® Perbedaan ulama dalam

maslah ini dapat dirangkum menjadi tiga pendapat sebagai berikut:**

31 Sholikhul Hadi, “Analisis Kitab Al Mustashfa,” Yudisia: Jurnal Pemikiran Hukum 84—100.

32 Al-Ghazali, al-Mustashfa, 309, 327

33 | Aziz Muhammad ali al-Khathiri, al-Maslaha al-Mursalah inda al-imam al-Ghazali (Maroko: Majallah
Kulliyyah al-adab wa al-ulum al-Insaniyyah, 2012) 39

34 | Al-Khathiri, al-Maslaha al-Mursalah, 34-35

25 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

1. imam al-Ghazali menjadikan maslahah mursalah sebagai dalil jika berupa maslaha
dlaruriyyah qath’iyyah kulliyyah. Pendapat ini dinyatakan oleh banyak ulama
diantaranya imam al-Syaukani, al-Zarkasyi, al-lji, Amir Bad Syah, Badran Abu al-
Ainain

2. imam al-Ghazali menjadikan maslahah mursalah sebagai dalil secara mutlag

3. imam al-Ghazali mengingkari maslahah mursalah sebagai dalil. Diantara ulama

yang mengikuti pendapat ini adalah Dr. Hammadah.

B. Pendapat imam al-Ghazali tentang Maslahah Mursalah
Jika di telaah kitab-kitab usul yang ditulis oleh al-Ghazali lebih komprihensif
maka akan ditemukan bahwa imam al-Ghazali membagi maslahah menjadi tiga

(berdasarkan keterkaitan dengan dalil), yaitu;

1. Maslahah mu’tabarah adalah maslahah yang diakui oleh syariat karena memiliki
dalil yang mendukung, seperti Kewajiban menunaikan zakat (menjaga harta orang
miskin), pelarangan zina (menjaga keturunan).

2. Maslahah mulghah adalah maslahah yang dianggap bertentangan dengan syariat
karena bertolak belakang dengan dalil. Seperti membolehkan riba dengan alasan
memberikan kemudahan transaksi finansial.

3. Maslahah mursalah adalah maslahah yang tidak ditemukan dalil yang
mendukungnya dan dalil yang menolaknya., tetapi sejalan dengan tujuan syariat
(magashid syariah). Maslahah ini sering digunakan dalam ijtihad, terutama jika
memenuhi syarat-syarat tertentu. Seperti Pembuatan undang-undang lalu lintas
untuk menjaga keselamatan jiwa.

Sedangkan berdasarkan tingkatan kekuatannya (urgensinya) dalam

mempengaruhi kehidupan manusia, imam al-Ghazali membagi menjadi tiga tingkatan:3®

35 Al-Ghazali, al-Mustashfa, 327-328
36 Al-Ghazali, al-Mustashfa, 328-330

26 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

1. Dharuriyyat (Primer) adalah maslahah yang sangat penting dan wajib dijaga demi
keberlangsungan hidup manusia. Kehilangan maslahah ini akan menyebabkan
kerusakan besar dalam kehidupan agama dan dunia. Maslahah ini mencakup:

a. Menjaga agama melalui kewajiban shalat, zakat, dan larangan kemurtadan.
b. Menjaga jiwa melalui larangan pembunuhan dan pemberlakuan gishash.

c. Menjaga akal melalui larangan minuman keras.

d. Menjaga keturunan melalui pelarangan zina dan pengesahan pernikahan.
e. Menjaga harta melalui larangan mencuri dan penetapan hudud.

2. Hajiyyat (Sekunder) adalah maslahah yang penting untuk mempermudah dan
menghilangkan kesulitan dalam kehidupan, tetapi tidak mengancam eksistensi
kehidupan jika tidak terpenuhi. seperti rukhsah bagi musafir untuk menjamak dan
mengqgashar shalat.

3. Tahsiniyyat (Tersier) adalah maslahah yang bersifat pelengkap, memperindah, atau
menyempurnakan kehidupan. Kehilangan maslahah ini tidak menyebabkan
kerusakan, tetapi membuat hidup kurang ideal. Seperti adab makan, pakaian yang
rapi, kebersihan, dan larangan perilaku buruk seperti berlebihan dalam berbicara.

Sedangkan berdasarkan tingkat kepastian maslahah itu membawa manfaat nyata,
ulama membagi menjadi tiga:3’

1. Maslahah Qath’iyyah (Pasti) merupakan maslahah yang keberadaannya jelas dan
dampaknya pasti, serta diakui oleh syariat. Seperti larangan membunuh untuk
menjaga jiwa.

2. Maslahah Zhanniyyah (Dugaan) adalah maslahah yang keberadaannya masih
bersifat dugaan kuat, tetapi diyakini akan mendatangkan manfaat. Sepertti kebijakan
pemerintah dalam membangun fasilitas kesehatan untuk menjaga masyarakat.

3. Maslahah Wahmiyyah (llusi) adalah maslahah yang tampak sebagai manfaat, tetapi
sebenarnya bertentangan dengan magashid syariah. Seperti melegalkan perjudian
dengan alasan meningkatkan pendapatan negara.

C. Kehujjahan maslahah mursalah menurut imam al-Ghazali

37 | Al-Ghazali, al-Mustashfa, 331

27 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

Imam Al-Ghazali menerima konsep maslahah mursalah sebagai hujjah (dasar
hukum) asalkan memenuhi syarat-syarat tertentu, yaitu:®
1. Tidak bertentangan dengan nash Al-Qur’an, hadis dan ijma’

2. Maslah mursalah harus selaras dengan tujuan syariat, yaitu untuk menjaga lima hal
pokok (al-kulliyat al-khamsah) dalam magashid asy-syariah, yaitu:
a. Menjaga agama (hifzh al-din)
b. Menjaga jiwa (hifzh al-nafs)
c. Menjaga akal (hifzh al-agl)
d. Menjaga keturunan (hifzh al-nasl)
e. Menjaga harta (hifzh al-mal)

Berdasarkan syarat-syarat di atas, ulama berpendapat bahwa maslahah mursalah
menurut al-Ghazali, sebenarnya bukan termasuk dalil mustaqil (dalil yang bersifat
independent seperti al-Qur’an dan hadis). Adapun beberapa syarat yang disebutkan
dalam kitab al-Mustashfa seperti dlaruriyyah, gath’iyyah, kulliyyah pada hakikatnya
masuk dalam syarat yang ke dua yaitu maslah mursalah harus selaras dengan tujuan
syariat. Syarat itu yang menjadikan ulama berpendapat bahwa sebanarnya maslahah
mursalah menurut al-Ghazali merupakan dalil ghair mutaqgillah, tetapi penerapannya

lebih cenderung sesuai dengan giyas-®

KESIMPULAN
Berdasarkan hasil pembahasan, dapat disimpulkan bahwa Imam al-Ghazali dalam

Al-Mustashfa telah menyusun metode yang menggabungkan pendekatan rasional (filosofis)
dan tekstual (nash) dalam menganalisis prinsip-prinsip hukum Islam. Dalam konteks
maslahah mursalah, al-Ghazali menggunakan istilah istislah yang mengacu pada
kemaslahatan umum yang tidak diatur secara eksplisit oleh teks-teks syariat. Meskipun
sebagian ulama berbeda pendapat mengenai status hukum maslahah mursalah al-Ghazali,
penelitian ini menunjukkan bahwa al-Ghazali menjadikannya sebagai hujjah dalam
menetapkan hukum, dengan syarat bahwa ia tidak bertentangan dengan nash Al-Qur’an,

hadis, dan ijma, serta harus selaras dengan tujuan-tujuan syariat (magasid al-shari‘ah).

38 Muhammad Ahmad Burkab, al-Mashalil al-Mursalah wa atsaruha fi murunah al-Figh al-Islami (Dubai: Dar
al-Buhuts li al-Dirasah al-Islamiyyah, 1994),197

3% 'Muhammad Ahmad Burkab, al-Mashalil al-Mursalah,197. Lihat juga Al-Khathiri, al-Maslaha al-Mursalah,
44,

28 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



;‘. . . . Volume 2,

.‘ » Equality: Journal of Gender, Child and Humanity | Juni 2024
ISSN: 3026-6424 (Online) / DOI: 10.58518 / equality !

https://ejournal.iai-tabah.ac.id/index.php/equality

EQUaLITY

Dengan demikian, maslahah mursalah menurut al-Ghazali dapat dianggap sebagai dalil ghair
mutagillaf (tidak tetap) yang penerapannya lebih mengarah pada giyas (analogi). Pendekatan
ini menguatkan bahwa maslahah mursalah, meskipun bukan dalil yang berdiri sendiri, tetap

memiliki legitimasi dalam proses ijtihad asalkan sesuai

BIBLIOGRAFI

Al-Qur’an

Ahmad Burkab, Muhammad, al-Mashalil al-Mursalah wa atsaruha fi murunah al-Figh al-
Islami. Dubai: Dar al-Buhuts li al-Dirasah al-Islamiyyah, 1994

Al-Dzahabi, Abu Abdillah Muhammad, Sirah A’lam al-Nubala’. Bairut: Muassaah al-
Risalah, 1985

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad, al-Mustashfa min ilm al-Ushul. Riyadl: Dar al-
Maiman, tt.

Al-Harbi Nasir Dlaifullah Muthlag “Tharigah al-Imam al-Ghazali fi al-Mustashfa”
Majallah Kulliyyah Dar al-Ulum 39, no. 138, 2022

Al-Jabr Nayef bin Abdur Rahman, “al-Taqgasim al-Manthigiyyah inda al-Imam al-Ghazali”,
Journal of Islamic Sciences (JIS) ¢ Vol 6, Issue 3 (2023) « P: 75 60 -
https://journals.ajsrp.com/index.php/jis

Al-Khathiri, Aziz Muhammad ali, al-Maslaha al-Mursalah inda al-Imam al-Ghazali.
Maroko: Majallah Kulliyyah al-adab wa al-ulum al-Insaniyyah, 2012

Al-Syami, Salih Ahmad al-Imam al-Ghazali Hujjat al-Islam wa Mujaddid al-Mi’ah al-
Khamis. Damaskus, Dar al-Qalam, 1993

Al-Utsman, Abdul Karim, Sirah al-Ghazali wa Aqwal al-Mutagaddimin fih. Damaskus: Dar
al-Fikr, tt.

Al-Zabidi, Al-Murtadla, Ithaf al-Sadah al-Muttagin vol. 1

Azwar, Zainal, “Pemikiran Ushul Fikih Al-Ghazali Tentang Al-Maslahah Al-Mursalah
(Studi Eksplorasi Terhadap Kitab Al-Mustashfa Min ‘Ilmi Al-Ushdl Karya Al-
Ghazali),” FITRAH: Jurnal Kajian lImu-ilmu Keislaman 1, no. 1, 2016

Dzuwaib, Hammadi, "al-Mustashfa li al-Ghazali wa Atsaruh fi Ushul al-Figh" al-Tafahum:
majallah wazarah al-Augaf wa al-Syuun al-Diniyyah salthanah Amman, no 37
(2012), 253-286. https://st.mara.gov.om/p/2286

Hadi, Sholikhul, “Analisis Kitab Al Mustashfa Karya Al Ghazali,” Yudisia: Jurnal
Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam 9, no. 1, 2018

Ibn Taimiyah, al-Rad ala al-Mantigiyyin. Bairut: Muassasah al-Rayyan, 2005

Khalaf, Abdul Wahab, /lm Ushul al-Figh. Surabaya: al-Haramain, tt.

Safi, Louay, The Foundation of Knowledge; A Comaparative Study in Islamic and Western
Methods of Inquiry. Selangor: HTUM dan 11T, 1996

29 | Achmad Lubabul Chadziq
Telaah Kitab al-Mustashfa



