
 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

219 

ZAKAT DAN PAJAK DALAM PEMIKIRAN YUSUF QARDHAWI 

DAN MASDAR FARID MAS’UDI 

 
Waluyo Sudarmaji 

Sekolah Tinggi Agama Islam An-Nawawi Purworejo, Indonesia 

E-mail: sudarmajiwaluyo@gmail.com 

 

 

Abstract: The study discusses the opinions of Yusuf Qardhawi and Masdar 

Farid Mas’udi about alms and tax. Where the researcher feels there is an 

interest to explore more deeply from this two opinions, the both have the 

uniqueness thought wich very clearly visible accros the ijtihad about the 

wage of alms and tax. Yusuf Qardhawi argue that alms and tax very 

different and payment method cannot put together. While Masdar Farid 

Mas’udi argue about alms and tax altought between alms and tought 

different but cannot separated and payment method can put together. As the 

main points is to examine the istinbāth law of Yusuf Qardhawi and Masdar 

Farid Mas’udi then to know the stronger arguments is used by Yusuf 

Qardhawi and Masdar Farid Mas’udi about alms and tax. This research is 

library research by Fiqh az-Zakat book and Pajak itu Zakat book 

accompanied by interview with character directly via whatsapps. The result 

research with all the author capabilities, maximally to try analyze from two 

opinion Yusuf Qardhawi’s opinion above is amore superior than Masdar 

Farid Mas’udi’s opinion. It can be accepted because his opinion is in 

harmony of common of cleric. 

 

Keywords: Zakat and Pajak  

 

 

Pendahuluan 

Zakat merupakan ibadah dalam bidang harta (maal) yang mengandung hikmah 

dan manfaat yang sangat besar dan mulia, baik yang berkaitan dengan orang yang 

berzakat ( muzaki),  orang yang menerima zakat (Mustahiq) dan harta yang dikeluarkan 

zakatnya, maupun bagi masyarakat keseluruhan.
1
  

Pada awal Islam, zakat berfungsi sebagai sumber utama anggaran pendapatan dan 

belanja negara (APBN), maka tidak heran kalau khalifah Abu Bakar As siddiq 

mengeluarkan kebijakan keras untuk memerangi dan menumpas orang-orang murtad 

karena tidak lagi membayar zakat. Berdasarkan peristiwa yang terjadi pada masa Abu 

Bakar tersebut dapat dipahami bahwa zakat dikelola oleh Negara dan menjadi sumber 

APBN disamping sumber lain seperti pajak yang meliputi jizyah, kharaj, muks (bea 

cukai), ‘usr (bea eksport-import), ghanīmah, fai’ (barang rampasan perang dan sitaan).
2
  

                                                           
1
 Abdur Rahman Qadir, Zakat dalam Dimensi Mahdhah dan Sosial, (Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada, 1998), hlm. 79.   
2
 Saifudin, “Double Taxs” (Zakat dan Pajak) Menimbang Pemikiran Masdar Farid Mas‟udi, an-

Nawa Jurnal Hukum Islam, (Januari, 2010), hlm. 2.  

 



 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

220 

Pada zaman Rasulullah Saw dan Khulafāur Rasyidīn, zakat dikenakan pada 

penduduk yang beragama Islam, sedangkan pajak dikenakan untuk penduduk yang non-

muslim, sehingga tidak ada penduduk yang terkena double duties (kewajiban rangkap) 

berupa zakat dan pajak.
3
  

Seiring perkembangan zaman dan perkembangan wilayah Islam keluar Jazirah 

Arab, diperkenalkan sistem pajak. Yang mulanya pajak dipungut dari kalangan non-

muslim atas jaminan keamanan yang mereka terima dari Negara. Kemudian pada 

perkembangannya, pajak juga diterapkan kepada kaum muslim terhadap harta kekayaan 

yang berada diluar jenis-jenis harta yang telah ditentukan untuk dikeluarkan zakatnya 

dan pajak yang tadinya bersifat sukarela berubah menjadi pembayaran yang ditetapkan 

secara sepihak oleh Negara dalam bentuk Undang-Undang dan dapat dipaksakan.4 

Penarikan pajak diluar zakat selanjutnya terus berlangsung meski dengan alasan 

yang berbeda-beda. Seiring berjalannya waktu, hubungan antara zakat dan pajak 

menjadi terbalik. Dalam hal keterwalian pajak dalam pemenuhan zakat, Yusuf 

Qardhawi berpendapat bahwa pajak tidak bisa menggantikan kedudukan zakat dan tidak 

bisa dianggap sebagai zakat. Karena pada hakikatnya hasil dari pajak tersebut 

dialokasikan untuk membiayai pengeluaran-pengeluaran umum disatu pihak dan untuk 

merealisir sebagian tujuan ekonomi, sosial, politik dan tujuan lain yang ingin dicapai 

oleh Negara. Sedangkan zakat merupakan kewajiban tertentu yang diwajibkan Allah 

Swt terhadap harta kaum muslim yang diperuntukkan bagi mereka yang dalam al-

Qur‟an disebut, kalangan fakir miskin, dan mustahiq lainnya sebagai tanda syukur atas 

nikmat Allah dan untuk mendekatkan diri kepada-Nya, serta untuk membersihkan diri 

dan hartanya.5 Jadi pajak tidak dapat menggugurkan kewajiban zakat bagi seorang 

Muslim.  

Masdar Farid Mas‟udi berpendapat bahwa pajak adalah zakat. Pernyataan tersebut 

dapat dilihat dalam karyanya berupa buku “Pajak itu Zakat”. Bahwasannya, sebagai 

bagian dari ajaran agama untuk kehidupan sosial, zakat pada dasarnya adalah konsep 

etik dan moral, sementara wujud institusional atau kelembagaannya adalah pajak dan 

pembelanjaan yang ada dalam kewenangan Negara.6 Dalam hal ini Masdar Farid 

Mas‟udi menganalogikan antara zakat dengan pajak seperti halnya shalat dengan 

sembahyang. Sholat merupakan konsep Islam tentang sembahyang. Demikian pula 

zakat adalah anjuran atau konsep Islam tentang perpajakan dan pentasarufan  atau 

pendistribusiannya. 7 Atas dasar  ini Masdar Farid Mas‟udi menyatakan bahwa bagi 

orang yang membayar pajak dengan diniati zakat maka gugurlah kewajibannya.  

Dari latar belakang yang telah dipaparkan di atas peneliti merasa tertarik untuk 

mengkaji lebih dalam pemikiran Yusuf Qardhawi dan Masdar Farid Mas‟udi tentang 

zakat dan pajak.  

 

Metodologi Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research), yaitu dengan 

menelaah bahan berupa data dari literatur-literatur yang berhubungan dengan judul 

                                                           
3
 Masfuk Zuhdi, Masail Fiqhiyah, (Jakarta: PT Toko Gunung Agung, 1996), hlm. 250.   

4
 Erly Suandi, Hukum Pajak, (Jakarta: Salemba Empat, 2005), hlm. 1-2.  

5
  Yusuf Qardhawi, Hukum Zakat, (Jakarta: Mitra Kerjaya Indonesia, 1988), hlm. 999.  

6
 Masdar Farid Mas‟udi, Pajak itu Zakat: Uang Allah untuk Kemaslahatan Rakyat, (Jakarta: 

Mizan, 2010), hlm. 15. 
 

7
 Wawancara dengan bapak Masdar Farid Mas‟udi pada tanggal 9 Februari 2019.   

 



 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

221 

penelitian, baik yang berupa buku-buku, kitab-kitab terjemahan dan berbagai artikel 

yang berkaitan dengan pembahasan zakat dan pajak. Bersifat deskriptif analitik, peneliti 

berusaha untuk menguraikan apa sebenarnya zakat dan pajak itu dan bagaimana 

kedudukannya menurut Yusuf Qardhawi dalam satu sisi dan menurut Masdar Farid 

Mas‟udi disisi lain untuk kemudian dianalisis secara komparatif (bersifat komparasi) 

berdasarkan teori tentang zakat dan teori tentang perpajakan.   

Sumber data yang digunakan yaitu sumber data primer dan sumber data skunder. 

Dalam penelitian ini, sumber data primernya berupa kitab “Fiqh az-Zakat” karya Yusuf 

Qardhawi dan buku “Pajak itu Zakat” karya Masdar Farid Mas‟udi. Sumber sekunder 

berupa buku-buku, kitab-kitab, artikel, internet dan dokumen yang ada kaitannya 

dengan penelitian tersebut diantaranya buku Tafsir Jalalain, Mabadiul Awaliyah, artikel 

dan jurnal lainnya juga wawancara dengan tokoh dari ulama. 

 

Landasan Teori 

1. Biografi Singkat Yusuf Qardhawi, Masdar Farid Mas’udi, Sumber Hukum 

Dan Metode Istinbath yang digunakan.  

a. Riwayat Hidup Yusuf Qardhawi  

Nama lengkap Yusuf Qardhawi adalah Muhamad Yusuf Qardhawi yang 

lahir didesa Shafat Turab Mesir bagian barat pada tanggal 9 September 

1926 didesa Sharf at-Turab terletak antara kota tanta dan kota al-Mahallah 

al-Kubra, yang merupakan kota kabupaten (makaz) paling terkenal 

diprovinsi al-Gharbiyah. Berjarak sekitar 21 km dari Thanta dan 9 km dari 

al-Mahallah.
8
 Desa tersebut adalah tempat dimakamkannya salah seorang 

sahabat Nabi Saw, Abdullah bin Haris ra.
9
 

Yusuf Qardhawi merupakan lulusan terbaik fakultas Ushuluddin, kemudian 

beliau melanjutkan pendidikannya khusus bahasa Arab selama dua tahun di 

al-Azhar Cairo Mesir pada tahun 1952 dan berhasil mendapatkan rangking 

pertama dari 500 mahasiswa lainnya dalam memperoleh ijazah 

internasional dan sertifikat pengajaran.
10

 Pada tahun 1957 Yusuf Qardhawi 

melanjutkan pendidikannya di lembaga riset dan penelitian masalah-

masalah arab selama 3 tahun.
11

 Thesisnya yang berjudul Fikih az-Zakat, 

beliau kembangkan menjadi kitab yang sangat masyhur dan hingga saat ini 

menjadi rujukan diberbagai kalangan. 

b. Sumber Hukum dan Metode Istinbāth Hukum Yusuf Qardhawi 

Yusuf Qardhawi menggunakan beberapa sumber ijtihād dalam 

merumuskan pendapat hukumnya (fatwa), baik dalam arti al-Adillah as-

Syar’iyah (dalil-dalil hukum). Dalam buku Min Hady al-Islam Fatawā 

Mu’ashiroh, Yusuf Qardhawi menyebutkan empat sumber atau dalil-dalil 

hukum secara berurutan sebagai berikut: 

1) Al-Qur‟an 

                                                           
8
 Yusuf Qardhawi, Perjalanan Hidupku 1, alih bahasa oleh Cecep Taufiqurrohman, (Jakarta: 

Pustaka al-Kautsar, 2003), hlm. 103.  
9
 Yusuf  Qardhawi, Huda al-Islam Fatawa Muashiroh, pnrj: Abdurrahman Ali Bauzir, (Surabaya: 

Risalah Gusti, 1996), hlm. 45.   
 
10

 Ibid., hlm. 27. 
11

 Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedia Hukum Islam, (Jakarta: Kota Baru Van Hoeve, 1996), hlm. 

1448.   

 



 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

222 

Menurut Yusuf Qardhawi al-Qur‟an merupakan sumber hukum yang 

bersifat suci, karenanya tidak mungkin terdapat penggunaan kata yang 

berbeda dalam ayat-ayatnya kecuali menunjukkan arti atau maksud 

yang berbeda.
12

 

2) Sunah 

Sebagai sumber yang maksum, Yusuf Qardhawi hampir selalu mengutip 

sunah sebagai sumber hukum setiap fatwanya meskipun tidak selalu 

menyebutkan hadis yang berkaitan dengannya.
13

 

3) Ijma‟ 

Menurut Yusuf Qardhawi, ijma’ adalah kesepakatan umat Islam secara 

umum atas perkara hukum, dan kesepakatan fuqoha’ secara khusus. 

Lebih dari itu, Yusuf Qardhawi beranggapan  bahwa ijma’  dari 

pengertian umum lebih tinggi  hirarkinya dibandingkan dengan hadis.
14

  

Ada beberapa prinsip universal syariat Islam yang digunakan oleh 

Yusuf Qardhawi yang sebagian besar dari prinsip tersebut merupakan 

kaidah fikih yang dikenal secara luas, tetapi ada juga prinsip yang ia 

rumuskan berbeda dengan kaidah fikih yang diketahui secara umum. 

Adapun perinciannya yaitu sebagai berikut: 

1) Hukum asal sesuatu yang bermanfaat itu mubah 

2) Maqāshid as-Syar’iyah 

3) Kepentingan orang hidup diutamakan atas kepentingan 

orang mati 

4) Kemudharatan hendaknya dihilangkan.  

5) Logika. 

c. Biografi Singkat Masdar Farid Mas‟udi 

Masdar Farid Mas‟udi lahir dari pasangan KH Mas‟udi bin 

Abdurrohman dan ibunda Hj Hasanah, di Dusun Jombor, Cipet, Cilongok, 

Purwokerto pada tanggal 18 September 1954.
15

 Ayahnya merupakan tokoh 

masyarakat atau sering disebut kyai. Masyarakat melalui kegiatan ta‟lim 

dari kampung ke kampung. Sampai dengan kakeknya, Kyai Abdurrahman, 

Jombor dikenal dengan pesantren salafnya yang telah dirintis oleh 

moyangnya, mbah Abdus Somad yang makamnya sampai sekarang masih 

diziarahi oleh masyarakat Islam Banyumas.
16

 

Masdar Farid mengawali pendidikan dasar di sekolah dasar 

Purwokerto pada tahun 1960 dan selesai tahun 1966. Kemudian memasuki 

jenjang pendidikan sekolah menengah pertama, Masdar langsung dikirim 

ayahnya ke pesantren salaf di Tegalrejo Magelang dibawah asuhan kyai 

Khudlori dan selesai pada tahun 1968. Selanjutnya, Masdar pindah ke 

pesantren al-Munawir Krapyak Yogyakarta dan berguru kepada kyai Ali 

Maksoem (rois am PBNU tahun 1988-1999). Meskipun dari Tegalrejo 

                                                           
 

12
 Yusuf Al-Qardhawi, Hady al-Islam Fatawā al-Mu’ashiroh, (Kuwait: Dar al-Qalam, 2000), 

jilid 1. hlm. 284.  
 

13
 Ibid, hlm. 421.  

 
14

 Satria Efendi, Ushul Fiqh, (Jakarta: Kencana, 2005), hlm. 359.   
15

 Imdadun Rahmat dkk, Islam Pribumi: Mendialogkan Agama Membaca Realitas, (Jakarta: 

Erlangga, 2003), hlm. 234.  
16

 http://www.pondokpesantren.net/ponpren. Diakses pada 26 Februari 2019 pada 13:17. 

   

http://www.pondokpesantren.net/ponpren


 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

223 

Masdar baru menyelesaikan pendidikan yang setara dengan kelas 3 

Tsanawiyah, akan tetapi di Krapyak Masdar langsung diterima di kelas 3 

Aliyah. 

Setelah lebih dulu sempat menjadi asisten pribadi kyai Ali 

Maksoem sebagai dosen luar biasa di IAIN Sunan Kalijaga, barulah pada 

tahun 1972 Masdar melanjutkan pendidikan sarjananya di Fakultas 

Syari‟ah jurusan tafsir hadits dan selesai pada tahun 1980. Dengan berbagai 

pengalaman yang telah cukup ia dapatkan, Masdar melanjutkan program 

pasca sarjana di Fakultas Filsafat Universitas Indonesia, Jakarta pada tahun 

1994-1997. 
17

 

d. Metode Istinbāth Hukum Masdar Farid Mas‟udi 

Masdar Farid Mas‟udi dalam mengambil hukum juga selalu 

mengarah kepada al-Qur‟an dan Hadis. Dalam beristinbāth khususnya 

perihal tentang zakat, Masdar Farid Mas‟udi tidak cukup hanya dengan 

membaca dan menghafalkan teks-teks Hadis dalam Shahīh Bukhari, Shahīh 

Muslim maupun yang lain-lain, betapapun pentingnya hal itu. Karena dalam 

nash (teks) kitab-kitab tersebut yang dipotret dari sebagian Sunah Nabi 

sebagian besar masih lapisan luarnya saja, yaitu hadis tersebut. Sementara 

itu Sunah nabi sendiri, dalam memahaminya harus melalui kajian sosio-

historis dan tidak mustahil psiko analisis dari Nabi. Dan yang lebih penting 

dari itu yaitu sebagai landasan dari pencarian Sunah adalah keterbukaan 

sikap dan kesediaan untuk tidak berpikir dogmatis atau doktriner seolah-

olah yang diperbuat nabi harus begitu untuk selamanya.
18

 

Sunah yang harus dipandang abadi bukanlah apa yang secara 

harfiyahnya dikatakan dan bukan pula yang secara lahiriyah diperbuatnya, 

melainkan makna atau ide yang ada dibalik perkataan dan perbuatannya itu. 

Itulah yang disebut Sunah. 
19

 

2. Pendapat Yusuf Qardhawi dan Masdar Farid Mas’udi tentang Zakat dan 

Pajak 

a. Pendapat Yusuf Qardhawi tentang Zakat dan Pajak 

1) Pandangan Yusuf Qardhawi tentang Zakat dan Pajak 

Menurut Yusuf Qardhawi zakat memiliki tujuan spiritual dan 

moral yang lebih tinggi dari pajak. Tujuan yang luhur itu tersirat pada 

kata zakat yang terkandung didalamnya. Zakat menyatakan bahwa 

kebersihan, pertumbuhan dan berkah bukan hanya bagi hartanya saja, 

tetapi juga bagi manusia, yaitu bagi yang memberi zakat dan yang 

memperolehnya. Bagi yang memperoleh zakat dirinya dari rasa dengki 

dan benci sehingga kehidupan tumbuh berkembang karena kehidupan 

tumbuh berkembang karena keperluan bagi diri terpenuhi. Adapun si 

pemberi zakat memjadi suci dari sifat tamak dan kikir. Dirinya menjadi 

suci dengan pengorbanan dan sedekah sehingga berkahlah dirinya, 

hartanya.           

                                                           
17

https://www.suduthukum.com/2017/03/biografi-masdar-farid-masudi.html. Diakses pada: 28 

Februari 2019.   
18

 Masdar Farid Mas‟udi, Pajak itu…, hlm. 33. 
19

 Ibid.   

https://www.suduthukum.com/2017/03/biografi-masdar-farid-masudi.html


 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

224 

Adapun mengenai niat, terkadang niat dalam pajak berentangan 

dengan zakat karena niat ibadah dalam pajak tidak murni, sedangkan 

zakat adalah ibadah yang disyaratkan ikhlas dalam mengerjakannya. 

b. Pendapat Masdar Farid Mas‟udi tentang Zakat dan Pajak 

1) Dasar Pemikiran Masdar Farid Mas‟udi tentang Konsep Penyatuan 

Zakat dan Pajak 

Masdar Farid Mas‟udi dalam konsep penyatuan pajak dan zakat 

yaitu melihat dari sejarah evolusi pajak. Ada tiga konsep makna yang telah 

diberikan kepada pranata pajak, sekaligus berarti negara yang 

menghidupinya. Pertama, pajak  dengan konsep upeti atau persembahan 

kepada raja. Kedua, pajak dengan konsep kontra-prestasi (jizyah) antara 

pembayar pajak terutama yang kuat dan pihak penguasa. Ketiga, pajak 

dengan konsep etik atau ruh zakat yakni pajak sebagai sedekah karena 

Allah Swt yang diamanatkan kepada negara untuk kemaslahatan segenap 

rakyat terutama yang lemah.
20

  

Dalam hal zakat dan pajak Masdar Farid Mas‟udi mengibaratkan 

seperti halnya sholat dan sembahyang. Sholat itu sebagai konsep Islam 

tentang sembahyang. Demikian pula zakat yang merupakan ajaran atau 

konsep Islam tentang perpajakan, pentasarufan atau pendistribusiannya.
21

 

Jadi zakat itu merupakan isi dari nilai ibadahnya atau bisa juga dikatakan 

sebagai ajaran untuk membayar zakat. 

Dasar hukum yang digunakan Masdar Farid Mas‟udi dan Yusuf 

Qardhawi sama yaitu QS at-Taubah (9):103-104 namun hanya cara 

pemaknaannya saja yang berbeda. Masdar Farid Mas‟udi memaknai kata 

sedekah dan zakat dengan sebutan atau makna pajak. 

Sesuai dengan konsep zakat, maka lembaga imāmah yang 

mengurusnya harus diperbarui dengan tetap mengacu pada pengertian 

semula, yakni pemerintah yang punya komitmen kuat untuk mengabdi 

kepada rakyat, seperti yang dijelaskan dalam adagium fikih: 

فُُ طٌُباِلوَصْلحََتُِ تصََزُّ ْْ عٍَِّتُِهٌَُ الِإهَامُِعَلىَُالزَّ
22

 

 

Artinya:’’Kebijakan pemimpin atas rakyatnya dilakukan berdasarkan 

pertimbangan kemaslahatan’’.
23

 

 

Menurut Masdar Farid Mas‟udi, sudah saatnya hubungan agama-

negara didefinisikan kembali sebagai hubungan antara jiwa dan raga, ruh 

dan badan, nilai dan institusi, atau visi dan aksi. Artinya agama dan 

Negara memang berbeda namun tidak boleh dipisahkan. Agama memberi 

arah dan Negara memberi bentuk dan agama sebagai visi tidak akan ada 

artinya tanpa Negara sebagai aktualisasinya. Begitupun sebaliknya, Negara 

sebagai wadah kekuasaan tidak boleh dipisahkan dengan agama sebagai 

visi ilahiyah untuk keadilan semua. Tumbuhnya Negara-negara adidaya 

sebagai monster dunia yang menginjak-injak rasa keadilan manusia 

                                                           
 

20
 Masdar Farid Mas‟udi, Pajak itu…, hlm. 71.  

 
21

 Wawancara dengan bapak Masdar Farid Mas‟udi pada tanggal 9 Februari 2019.  Pukul:16.00.  
22

 ُAbdul Hamid Hakim, Mabadiul Awaliyah, (Jakarta: Maktabah Sa‟adiyah Putra, t. t). hlm. 39.  
23

 Terjemah dari peneliti. 

 



 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

225 

dewasa ini adalah akibat logis dari kekosongan agama (sebagai pesan-

pesan moral ilahiyah) dalam tubuh negara.
24

 

 

Analisis Istinbāth Hukum Yusuf Qardhawi dan Masdar Farid Mas’udi tentang 

Zakat dan Pajak 

Kata istinbāth itu sendiri berarti upaya menarik hukum dari al-Qur‟an dan sunah 

dengan jalan ijtihād.
25

 

1. Analisis Istinbāth Hukum Yusuf Qardhawi terhadap Zakat dan Pajak 

Pegangan Yusuf Qardhawi dalam pengambilan hukum yaitu 

menggunakan al-Qur‟an, Sunnah, al-Qowaid as-Syar’iyah al- kulliyah (Kaidah-

kaidah prinsipil Syariat).  

Dalam permasalahan pajak dan zakat Yusuf Qardhawi menganggap 

keduanya sangat berbeda baik dari  segi bahasa maupun etiketnya. Syari‟ah 

Islam menyebut kata zakat untuk mengungkapkan arti dari bagian harta yang 

wajib dikeluarkan untuk fakir miskin dan para  

Sumber utama yang digunakan Yusuf Qardhawi Dan Masdar Farid dalam 

masalah zakat pada dasarnya sama, yaitu QS. at-Taubah ayat 103-104, namun 

sudut pandang dalam memahami diantara mereka berbeda. Menurut Yusuf 

Qardhawi zakat memiliki tujuan spiritual dan moral yang lebih tinggi dari pajak.  

Adapun tujuan pajak yaitu untuk menghasilkan pembiayaan untuk 

mengisi kas negara. Pajak lebih cenderung ke istilah tujuan materi sedangkan 

tujuan utama zakat yaitu tujuan spiritual dan tujuan moral. Disini tujuan dari 

zakat yaitu tidak hanya tumbuh, bersih dan berkah hartanya saja melainkan juga 

bagi orang yang memperoleh zakat dan memberi zakat. Orang yang memperoleh 

zakat, dirinya menjadi suci dari rasa dengki dan rasa iri sehingga kehidupan 

tumbuh berkembang karena kebutuhan diri dan keluarga terpenuhi. Adapun 

pemberi zakat menjadi suci dari sifat tamak dan kikir, dirinya menjadi suci 

dengan pengorbanan dan sedekah sehingga berkahlah dirinya dan hartanya. 

Dalam QS at-Taubah (9): 104. Sesuai dengan pendapat Yusuf Qardhawi. 

Disisi lain ayat tersebut juga menjadi dasar  mengenai gugur  atau tidaknya zakat 

dengan hanya membayar pajak. Hal ini dijelaskan dalam kitabnya Fiqh az-

Zakat: 

بِأهُُْرُِثلَاثَتٍَ: ىُُسَكَاةُُإلاَُّ ْْ كَاةلَاتَكَُ ُالشَّ ُإىَّ

ٌٍَُُُْالشَّزعُُهِيُْعُشْزٍُالىًَُصِْفُِعُشزٍُالىَ .‌أ  رُبعُُِعُشزٍ. الوِقْذَارُُالوَخْصُْصُُالَّذِيُْعَ

كَاةُِالتىُِأهُِزَبُِ .‌ب ٍُِبأِدََإُِفزَضُِِالشَّ اهْتثِاَلُُأهَْزِ َّ بُِالىَُاللهُِ ُقصَْذُُالتَّقزَُّ ًَ ُِ َّ تَُُالوَخْصُْصَتُُ  ِاَُعِباَدٍَُ.الٌٍِّ

ُحَذَدُُاَُالقزُْأُىُُالكَزٌِنُ.ُالوُصَُ .‌ت ًْ ُُُْالأصٌَْاَفُُالثوََاًٍِتَُُالتِ َّ فُُالوَخْصُْصُُ  زِّ

Artinya: Zakat harus memenuhi tiga syarat seperti yang dijelaskan dalam bab 

tiga yaitu Pertama, harus dalam jumlah tertentu yang ditetapkan oleh syariat, 

yaitu 1/10, 1/20 sampai 1/40. Kedua, Harus menggunakan niat tertentu, yaitu 

berniat mendekatkan diri kepada Allah swt dan mengikuti perintah-Nya dengan 

membayar zakat yang diperintahkan kepada hamba-Nya. Ketiga, Harus 

                                                           
24

 Ibid., hlm. 166-167.   
25

 Satria Efendi, Ushul Fiqh, (Jakarta: Prenada Media Grup, 2014),  hlm. 178.  



 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

226 

diberikan kepada sasaran tertentu yaitu delapan golongan yang ditentukan oleh 

al-Qur’an.
26

  

 

Dengan melihat perbedaan pendapat ulama yang membolehkan Dan 

menolak perhitungan muks  dan pajak dengan zakat, Yusuf Qardhawi memilih 

diantara pendapat yang paling banyak dan  yang bisa menyelamatkan agama 

umat Islam mengenai pajak yang bisa atau tidaknya menggungurkan zakat. 

Yaitu pajak tidak dapat menggugurkan kewajiban zakat. Meskipun dalam 

prinsip keadilan antara pajak dan zakat Yusuf Qardhawi menyatakan adanya 

Undang-Undang Rasululah yang menyatakan tidak diperbolehkannya berzakat 

dua kali. Dari landasan tersebut Yusuf Qardhawi memberikan pengertian bahwa 

dalam Islam menekankan keadilan jika orang Islam membayar pajak sekaligus 

zakat mereka akan merasa keberatan. Akan tetapi apabila kita diperbolehkan tiap 

orang untuk menggantikan zakat dengan pungutan-pungutan yang lain, niscaya 

hukum wajib akan hilang. Namun prinsip keadilan tidak boleh dihilangkan 

karena hal itu akan mewujudkan keseimbangan dan kemaslahatan.
27

 

Jika dilihat dari segi maṣlahah, maṣlahah yang digunakan Yusuf 

Qardhawi adalah maṣlahah mu’tabaroh karena dalam mempertimbangkan antara 

kemaslahatan dan keutuhan ajaran, Yusuf Qardhawi sangat memperhatikan 

ukuran atau dan waktu pembayaran zakat yang telah ditentukan oleh syariat. 

Adapun maṣlahah yang digunakan Yusuf Qardhawi menurut ulama Ushul 

masuk dalam kategori maṣlahah dar’ul mafāsid atau sering disebut dengan 

maṣlahah dharuriat karena dalam mewujudkan kemaslahatan ini maqāsidul 

khomsah telah dipenuhi diantaranya yaitu: 

a. Agama, disyariatkannya zakat tidak hilang hanya karena istilahnya disamakan 

pajak. 

b. Jiwa, disyariatkannya zakat nafs jiwa dapat membersihkan jiwa dari sifat kikir 

dan rakus bagi pemberi dan sifat benci dari penerima zakat. 

c. Akal, disyariatkannya zakat dapat membatasi manusia dalam berfikir untuk 

menghilangkan syiar zakat karena meskipun manusia dianugerahi pikiran, 

manusia tidak boleh menggugurkan zakat semaunya. 

d. Keturunan, disyariatkannya zakat akan mendorong manusia untuk menjaga 

keturunannya dari harta yang kotor dan sifat yang kotor seperti kikir melalui 

zakat dari diri dan hartanya yang dikeluarkan.  

e. Harta, disyariatkannya perintah zakat māl harta yang dikeluarkan menjadi 

bersih dan justru bertambah. 

2. Analisis Istinbāth Hukum Masdar Farid Mas‟udi terhadap Zakat dan Pajak 

Dasar hukum yang digunakan Masdar Farid Mas‟udi dan Yusuf Qardhawi 

sama yaitu QS at-Taubah (9):103-104 namun hanya cara pemaknaannya saja yang 

berbeda. Masdar Farid Mas‟udi memaknai kata sedekah dan zakat dengan sebutan 

atau makna pajak.  

Dari hasil Istinbāth Masdar Farid Mas‟udi menggunakan menggunakan 

pendekatan sosio-historis, melihat dari evolusi pemaknaan pajak dari udḥiyah 

(upeti) ke jizyah (kontraprestasi) kemudian ke zakat (sedekah karena Allah untuk 

                                                           
26

 Ibid.  
27

 Ibid.  



 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

227 

rakyat), beliau mengartikan ayat-ayat sedekah dengan makna 

pajak.
28

Sebagaimana dijelaskan dalam QS. at-Taubah ayat 104.  

Berdasarkan pendekatan sosio-historis,  pada ayat tersebut menyatakan 

pengingkarannya terhadap dua corak feodalisme sekaligus, feodalisme keagamaan 

dan feodalisme sekuler. Feodalisme keagamaan adalah feodalisme yang dibangun 

atas hak pengampunan dosa yang lazim diklaim pemimpin agama sedangkan 

feodalisme sekuler adalah feodalisme yang dibangun atas hak pengenaan pajak 

upeti yang lazim diklaim oleh para raja. Dalam pandangan al-Qur‟an feodalisme 

hanya milik Allah swt mulai dari nabi terpilih, raja yang paling berkuasa dan 

sampai dengan rakyat jelata, manusia adalah hamba Allah yang bergantung pada 

kuasa dan rahmat-Nya.
29

 

Menurut Masdar Farid Mas‟udi, karena pembayaran pajak diniatkan 

dengan zakat maka pembayaran zakat  dapat berubah sesuai dengan zaman dan 

tempat adapun mengenai tarif zakat yang berbeda dengan ketentuan syariat itu 

tidaklah masalah karena tarif pajak selalu lebih besar dari kadar zakat.
30

 Dari sini 

dapat kita ketahui bahwasannya uang dibayarkan untuk pajak tersebut harus 

digunakan untuk kepentingan yang diizinkan Allah yakni kemaslahatan rakyat 

terutama yang paling tidak berdaya. Oleh karena itu menurut peneliti tidak heran 

jika dalam buku karangan Masdar Farid Mas‟udi yang berjudul „‟Pajak itu 

Zakat‟‟, ada kalimat lanjutan Uang Allah untuk kemaslahatan rakyat.  

Ide yang digunakan Masdar Farid Mas‟udi ini menimbulkan kontroversi 

sehingga banyak orang bertanya tentang keseriusan pemikirannya. Hal ini sesuai 

dengan pendapat peneliti jika melihat dari segi pembagian kemaslahatan. Ada 

beberapa macam maṣlahah dalam hukum Islam, yaitu maṣlahah mu’tabarah, 

maṣlahah mulghah dan maṣlahah mursalah.  

Menurut peneliti kajian sosio-historis yang dipakai Masdar Farid Mas‟udi 

adalah maṣlahah mulghah  dengan alasan,ُ yaitu pajak sebagai zakat dianggap 

maṣlahah  oleh akal pikiran, tetapi dianggap palsu karena kenyataannya 

bertentangan dengan ketentuan syariat.
31

  

3. Relevansi Pendapat Yusuf Qardhawi dan Masdar Farid Mas‟udi tentang Zakat dan 

Pajak dengan Kontek Kehidupan di Indonesia 

 Dari pendapat Yusuf Qardhawi dan Masdar Farid Mas‟udi keduanya 

relevan untuk diterapkan di Indonesia, namun menurut peneliti yang lebih relevan 

adalah pendapat Yusuf Qardhawi. Pendapat Yusuf Qardhawi menyatakan 

bahwasannya zakat hakikatnya beda dengan pajak dan dalam membayar pajak 

kewajiban zakat tidak bisa gugur karena kadar yang ditentukan oleh syariat dan 

pemerintah berbeda satu sama lain dan penyalurannya pun berbeda. 

  Jika orang Indonesia yang mayoritas agamanya Islam membayarkan 

zakat melalui pajak maka prosentase yang dikeluarkannya tidak sesuai dengan 

ketentuan syariat dan pendistribusiannya pun tidak mencukupi apa yang telah 

disebutkan dalam al-Qur‟an.  

 

 

                                                           
28

 Masdar Farid Mas‟udi, Pajak itu…, hlm. 89.  
29

 Ibid. 
30

 Wawancara dengan bapak Masdar Farid Mas‟udi pada tanggal 25 Februari 2019 pukul 09: 40 

WIB. 
31

 Satria Efendi, Ushul Fiqh…, hlm. 149.  



 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

228 

Kesimpulan 

Berdasarkan analisis peneliti, diantara kedua pendapat yang telah dibahas 

keduanya merupakan pendapat yang baik dan benar adanya. Karena pada dasarnya 

Yusuf Qardhawi dan Masdar Farid Mas‟udi berpegang pada ajaran Allah yaitu al-

Qur‟an dan Sunah. Namun dalam berijtihad keduanya memiliki pandangan yang 

berbeda. Jika Yusuf Qardhawi menganalisis pendapat-pendapat ulama dalam hal zakat 

dan pajak, dimana diantara pendapat tersebut diambil pendapat yang paling sesuai 

dengan syariat Islam dan diambil yang paling banyak pendapatnya. Sedangkan Masdar 

Farid Mas‟udi lebih mengedepankan kemaslahatan rakyat. Dalam beristinbāth hukum 

mengenai zakat dan pajak Masdar Farid Mas‟udi menggunakan sosio-historis yang 

tidak hanya melihat hadis nabi secara tekstual melainkan menggunakan kontekstual. 

Namun di antara kedua pendapat tersebut peneliti cenderung mengikuti pendapat Yusuf 

Qardhawi dengan alasan zakat itu harus tetap dijaga kemurniannya meskipun 

kemaslahatan diperlukan karena dengan hanya membayar pajak diniati dengan zakat 

pengalokasiannya dana tersebut tidaklah memenuhi 8 asnāf.  Akan tetapi dana pajak 

akan lebih didistribusikan untuk kepentingan umum Negara.  

Zakat dan pajak seharusnya memang terus dilestarikan. Karena pada dasarnya 

pembayaran pajak sangat diperlukan untuk memenuhi kebutuhan Negara dari berbagai 

segi. Begitu pula dengan zakat, didalamnya terdapat nilai moral untuk menyingkirkan 

kerakusan. Disisi lain keduanya merupakan suatu kewajiban. 

Meskipun ada kewajiban pajak, kepada orang Islam khususnya di Negara 

Indonesia tidak boleh meninggalkan zakat hanya karena alasan terbebani. Karena zakat 

merupakan perintah Allah untuk membersihkan harta yang telah diamanahkan kepada 

orang yang diberi amanah. Sementara membayar pajak merupakan kewajiban warga 

negara terhadap negaranya. 

 

Daftar Pustaka 

 

Ash-Shidiqi, Hasbi. 1954. Kuliah Ibadah. Jakarta: Bulan Bintang. 

Aziz Dahlan, Abdul. 1996. Ensiklopedia Hukum Islam. Jakarta: Kota Baru Van Hoeve.  

Daud Ali, Moh.   Sistem Ekonomi Islam Zakat dan Wakaf.  Jakarta: UI Press, t.t.  

Efendi, Satria. 2005.  Ushul Fiqh.  Jakarta: Kencana.  

Efendi, Satria. 2014.  Ushul Fiqh. Jakarta: Prenada Media Grup.  

Farid Mas‟udi, Masdar.  2010. Pajak itu Zakat: Uang Allah untuk Kemaslahatan 

Rakyat. Jakarta: Mizan.  

Hamid Hakim, Abdul.t.t.  Mabadiul Awaliyah. Jakarta: Maktabah Sa‟adiyah Putra. 

Qardhawi, Yusuf . 1988.  Hukum Zakat. Jakarta: Mitra Kerjaya Indonesia.  

Qardhawi, Yusuf. 1996. Huda al-Islam Fatawa Muashiroh. pnrj: Abdurrahman Ali 

Bauzir. Surabaya: Risalah Gusti. 

Qardhawi, Yusuf. 2003. Perjalanan Hidupku 1. alih bahasa oleh Cecep 

Taufiqurrohman. Jakarta: Pustaka al-Kautsar. 

Qardhawi. Yusuf. 2000.  Hady al-Islam Fatawā al-Mu’ashiroh. Kuwait: Dar al-Qalam.  

Rahman Qadir, Abdur. 1998.  Zakat dalam Dimensi Mahdhah dan SosiaL.  Jakarta: PT. 

Raja Grafindo Persada.  

Rahmat dkk, Imdadun. 2003.  Islam Pribumi: Mendialogkan Agama Membaca Realitas. 

Jakarta: Erlangga.  

Saifudin. Januari 2010.  Double Taxs Zakat dan Pajak. Menimbang Pemikiran Masdar 

Farid Mas’udi, an-Nawa Jurnal Hukum Islam. 



 

 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 

 

229 

Suandi, Erly. 2005. Hukum Pajak. Jakarta: Salemba Empat.  

Zuhdi, Masfuk. 1996. Masail Fiqhiyah. Jakarta: PT Toko Gunung Agung.  

http://risalahmuslim.id. (20  Februari 2019). 

http://www.pondokpesantren.net/ponpren. (26 Februari 2019) 

https://www.suduthukum.com/2017/03/biografi-masdar-farid-masudi.html.(28 Februari 

2019). 

 

http://risalahmuslim.id/
http://www.pondokpesantren.net/ponpren
https://www.suduthukum.com/2017/03/biografi-masdar-farid-masudi.html

