PERAN PESANTREN DALAM PERKEMBANGAN
PENALARAN MORAL SANTRI
( Studi Kasus Di Pesantren Tarbiyatut Tholabah Lamongan)

Raikhan
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia
Email: reihan.Img@gmail.com

Abstract: Moral in the world of psychology has three domains, namely
cognitive / reasoning, behavior / behavior, and affection / emotion. Moral is
influenced by many elements, especially age, adolescence as an important
period in which many changes in the period, both physical and non-
physical, the transition period, the problem-prone period, the search for
identity, and adolescence to adulthood. In the cognitive domain or moral
reasoning, adolescence is crucial to the success of the self in the future.
Pesantren as a sub-culture of education in Indonesia has a different
educational model and has been proven to produce moral cadres.

This qualitative study with a case study approach using questionnaire
and FGD methods in extracting the data, and based on the moral
development theory of Lawrence Kohberg. From the results of this study
indicate that; First, the moral reasoning of young santri has several
variants of stages or levels, this is because the santri of the pesantren also
vary from the students of Tsanawiyah, aliyah, and post-student level so that
the general reasoning of Tarbiyatut Tholabah Islamic boarding school
students in conventional stage Ill is in the interpersonal agreement
orientation reasoning and stage IV namely the orientation of law and order
and post conventional stage V namely the orientation of legalistic social
contracts. Second; religious understanding has an important role in the
moral reasoning of adolescent students through two things: first, with
understanding of religion, adolescents know the moral behaviors that apply,
and are based on religious value standards; Second, understanding religion
will generate strong motivation for adolescent students to think, and behave
in accordance with religious values that are believed to be a form of
worship and that can be accepted by their environment, so that from this
study also found the longer children live in pesantren, then moral reasoning
santri teenagers will be better. Third; The role of pesantren in the moral
reasoning of young students.

Keywords: Santri, Moral, Reasoning, Psychology.
Pendahuluan

Pada era globalisasi dan modernisasi yang sedang berjalan saat ini, banyak terjadi
perubahan pola hidup salah satunya terhadap usia rentan yakni masa remaja'. Remaja

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

284


mailto:reihan.lmg@gmail.com

saat ini mungkin bisa di bilang sangat nakal dan tidak bisa di atur, tapi dari sekian
banyak anak remaja yang sudah terkontaminasi hal-hal buruk tersebut ada juga para
remaja yang justru membantu remaja lain untuk menjadi lebih baik. Remaja yang
seperti itu yang bangsa ini mungkin harapkan, dan karakter remaja seperti itu bisa kita
bentuk dengan cara membimbing remaja-remaja saat ini untuk menghindari narkotika,
free sex, pergaulan bebas, dan lain sebagainya.

Hurlock menyatakan bahwa masa remaja merupakan masa peralihan dari masa
kanak-kanak ke masa dewasa, dimulai saat anak secara seksual matang dan berakhir
saat ia mencapai usia matang secara hukum'. Sedangkan menurut Monks, Knoers, &
Haditono remaja adalah individu yang berusia antara 12-21 tahun yang sedang
mengalami masa peralihan dari masa anak-anak ke masa dewasa, dengan pembagian
12-15 tahun masa remaja awal, 15-18 tahun masa remaja pertengahan dan 18-21 tahun
masa remaja akhir"',

Pada perkembangan ini, pencapaian kemandirian dan identitas sangat menonjol
(pemikiran semakin logis, abstrak, dan idealistis) dan semakin banyak menghabiskan
waktu di luar keluarga, Akibatnya para orangtua mengeluhkan perilaku anak-anaknya
yang tidak dapat diatur, bahkan terkadang bertindak melawan mereka.

Salah satu tugas perkembangan yang harus dikuasai remaja adalah mempelajari
hal yang diharapkan oleh kelompok dan kemudian mau membentuk perilakunya agar
sesuai dengan harapan lingkungan sosialnya tanpa terus dibimbing, diawasi didorong
dan diancam hukuman seperti yang dialami pada masa kanak-kanak. Pada masa remaja,
moral merupakan suatu hal yang penting sebagai pedoman atau petunjuk bagi remaja
dalam rangka mencari jalannya sendiri untuk menuju pada kepribadian yang matang
dan menghindarkan diri dari konflik-konflik peran yang selalu terjadi pada masa
remaja."

Pesantren sebagai bagian dari pusat pendidikan kaum remaja , dikenal dengan
sebutan santri, yang mengakar dimasyarakat juga tak lepas dari pengaruh-pengaruh

dinamika global yang berlangsung saat ini dan terperangkap dalam gelombang

globalisasi dengan selurun nilai positif dan negatifnya.  Sampai hari ini pesantren
memang masih dianggap atau dikenal sebagai lembaga pendidikan yang sangat ketat
dalam memproteksi para santrinya dengan nilai-nilai moralitas dari pengaruh-pengaruh
produk modernitas yang buruk, terutama pergaulan bebas, kenakalan, narkoba, dan lain-
lain. Daya tahan pesantren telah menarik simpatik para ilmuah untuk meneliti secara
mendalam mengenai sosio-religi pesantren yang mengandung kekuatan resistensi
dampak modernisasi’. Gus Dur mengemukakan bahwa pesantren, berbeda dengan
lembaga pendidikan lainnya, memiliki paling tidak tiga elemen utama yang layak untuk
menjadikannya sebagai sebuah subkultur. Yaitu : (1) pola kepemimpinan pesantren
yang mandiri dan tidak terkooptasi oleh negara, (2) kitab-kitab rujukan umum yang
selalu digunakan yang diambil dari berbagai abad, (dalam terminologi pesantren dikenal
dengan kitab klasik atau Kitab Kuning) dan (3) sistem nilai (velue system) yang dianut"'.
Melalui pendekatan diatas, pesantren pada satu pihak menekankan kepada
kehidupan akhirat serta kesalehan sikap dan perilaku, dan pada pihak lain pesantren
memiliki apresiasi cukup tinggi atas tradisi-tradisi lokal, keserba-ibadahan, keikhlasan,
kemandirian, cinta ilmu, apresiasi terhadap khazanah intelektual muslim klasik dan
nilai- nilai sejenis menjadi anutan kuat pesantren yang diletakkan secara sinergis dengan

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

285



kearifan budaya lokal yang berkembang di masyarakat""'.

Nilai-nilai moralitas yang diajarkan dipesantren memiliki pengaruh positif
terhadap perkembangan moral santri. Dalam disiplin psikologi perkembangan moral
memiliki tiga komponen yakni (pertama) Komponen afektif/femosional terdiri dari
berbagai jenis perasaan, (kedua) Komponen kognitif merupakan pusat dimana seseorang
melakukan konseptualtualisasi benar dan salah, dan membuat keputusan tentang
bagaimana seseorang berperilaku,dan (ketiga) Komponen perilaku (behaviour)
kondisi nyata atau fakta seseorang sesungguhnya berperilaku ketika mengalami godaan
untuk berbohong, curang, atau melanggar aturan moral lainnya™".

Komponen kognitif atau Penalaran moral™ berperan penting bagi pengembangan
prinsip moral. Penalaran moral berkenaan dengan jawaban atas pertanyaan mengapa
dan bagaimana seseorang sampai pada keputusan bahwa sesuatu dianggap baik dan
buruk*. Pada penalaran moral diharapkan seorang remaja yang menghadapi dilema-
dilema moral secara reflektif mengembangkan prinsip-prinsip moral pribadi yang dapat
bertindak sesuai dasar moral yang diyakini dan bukan merupakan tekanan sosial.
Penalaran moral remaja banyak dipengaruhi oleh lingkungan dimana ia hidup.
Lingkungan ini dapat berarti orangtua, saudara-saudara, teman-teman, guru-guru dan
sebagainya™'.

Berdasarkan uraian diatas, penulis mengadakan penelitian di Pesantren Tarbiyatut
Tholabah™" dengan pokok persoalan yang harus dijawabsebagai berikut :

1. Bagaimana penalaran moral remaja santri?

2. Bagaimana peran pemahaman keagamaan terhadap penalaran moral remaja

santri?

3. Bagaimana peran pesantren dalam mengembangkan penalaran moral remaja

santri di Pesantren Tarbiyatut Tholabah Paciran Lamongan?

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui penalaran moral remaja santri dan
peran pemahaman santri tentang agama terhadap penalaran moral serta untuk
mengetahui peran pendidikan pesantren dalam mengembangkan penalaran moral remaja
santri di Pesantren Tarbiyatut Tholabah Paciran Lamongan.

Pesantren merupakan komunitas dan lembaga pendidikan yang besar jumlahnya
dan luas penyebarannya di berbagai pelosok tanah air, telah banyak memberikan saham
dalam pembentukan manusia Indonesia yang religius®"'. Tujuan pesantren adalah
menciptakan dan mengembangkan kepribadian Muslim, yaitu yang beriman dan
bertakwa kepada Allah SWT, berakhlak mulia, bermanfaat bagi masyarakat, mampu
berdiri sendiri dan teguh dalam pendirian*", Dalam pembangunan bidang pendidikan,
pesantren dalam praksisnya sudah memainkan peran penting dalam setiap proses yaitu
telah menjadi pilar utama penyangga keberhasilan pelaksanaan pembangunan sosial.

Pendidikan pondok pesantren yang menjadi ciri khas dari gerakan trasformasi
sosial keagamaan para ulama menandakan peran penting mereka dalam pembangunan
sosial secara umum melalui media pendidikan munculnya, tokoh-tokoh informal
berbasis pesantren yang sangat berperan besar dalam menggerakkan dinamika
kehidupan sosial masyarakat desa, misalnya, tidak bisa dilepaskan dari jasa dan peran
besar kiai/ulama.*.

Kohlberg menyatakan bahwa moral adalah bagian dari penalaran, dan ia pun
menamakannya dengan istilah penalaran moral (moral reasoning). Penalaran moral

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

286



merefleksikan kemampuan seseorang untuk berpikir mengenai isu-isu moral dalam
situasi  kompleks™"'.

Dalam Tinjauan pendidikan Islam dikenal istilah ahlak, Dari sudut kebahasaan,
akhlak berasal dari bahasa Arab, yaitu isim mas}dar (bentuk infinitif) dari kata akhlaga,
yukhliqu, ikhlagan, sesuai dengan timbangan thulasi majid dari afala, yuf’ilu, if’alan.
Kata akhlak jamak dari kata khilgun atau khulugun berarti al-sajiyah (perangai), al-
tabi’ah (kelakuan, tabiat, watak dasar), al-‘adat (kebiasaan, kelaziman), al-maru’ah
(peradaban yang baik), dan al-din (agama). V"

Menurut al-Ghazali, khulug adalah sifat yang tertanam dalam jiwa seseorang
(mendarah daging), yang karenanya dapat menimbulkan perbuatan dengan gampang
dan mudah, tanpa memerlukan pertimbangan atau pikiran (otomaticly).”""" Menurut Ibn
Miskawayh, khulug adalah keadaan dalam jiwa seseorang yang mendorong untuk
melakukan pekerjaan tanpa didahului oleh pemikiran dan pertimbangan.* Maka secara
sederhana, akhlak bisa disamakan dengan etika dan moral. Sebab akhlak, baik itu
sebagai sistem nilai atau sebuah ilmu, sangat holistik meliputi perilaku lahir dan batin
manusia™®

Dalam Pendidikan Islam ada beberapa metode pendidikan ahlak yang dijumpai di
dalam al-Qur’an dan Hadith antara lain: Metode Amthal™'., Metode Kisah Qur’ani™".
Metode Ibrah-Maw ’izah®" atau ibrah **V, Metode Targib-Tarhib.**", Metode Tajrlbl
(Latihan Pengamalan), Metode Keteladananxx‘“ dan Metode Hiwar Qur ani?™Vi

Perkembangan keagamaan juga berkembang sejalan dengan usia seseorang.
James W. Fowler dalam buku Stages of Faith mengembangkan teori tentang
tahap perkembangan dalam keyakinan seseorang. Fowler membaginya kedalam enam
tahap antara lain:

Intuitif-proyektif (intuitive-projective)

Mythikal-literal (mythical-literal)

Sintetik-konvensional (synthetic-conventional)

Individuatif-reflektif (individuative-reflective)

Konjungtif (conjungtive)
Universal (universalizing

Perkembangan penalaran moral dari Kohlberg, yang merupakan pengembangan
dari teori piaget™", berpegang pada prinsip-prinsip umum (universal) dan memandang
moral sebagai sebuh struktur bukan isi, dan bukan dari apa yang paling baik dan adil
bagi masyarakat yang mempunyai sistem yang berbeda-beda™*.

Penalaran moral dipandang Kohlberg sebagai struktur, bukan suatu isi, dalam
artian bahwa penalaran moral tidak sekedar arti suatu tindakan, sehingga dapat dinilai
apakah tindakan itu baik atau buruk tetapi merupakan alasan dari suatu tindakan.
Dengan demikian penalaran moral bukanlah apa yang baik atau yang buruk.
Penalaran moral dipandang Kohlberg sebagai isi yang baik atau yang buruk akan
sangat tergantung kepada sosio-budaya tertentu sehingga relatif sifatnya™>"'.

Penalaran moral dalam konsep Kohlberg berkembang melalui tahapan tertentu.
Perkembangan penalaran moral menurut Kohlberg dibagi menjadi tiga tingkatan,
dimana tiap tingkatannya terbagi lagi menjadi dua tahap yang saling berkaitan, yaitu :

a. Tingkat pra-konvensional
Tahap 1) : orientasi hukuman dan kepatuhan

P00 T

)xxviii

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

287



Akibat fisik dari suatu perbuatan yang dilakukan menentukan baik-
buruknya perbuatan itu tanpa menghiraukan arti dan nilai manusiawi dari
akibat perbuatan tersebut. Anak pada tahap ini menghindari hukuman dan
tunduk pada kekuasaan tanpa mempersoalkannya.

Tahap 2) : orientasi relativitas instrumental

Pada tahap ini anak beranggapan bahwa perbuatan yang benar adalah
perbuatan yang merupakan cara atau alat untuk memuaskan kebutuhannya
sendiri.

b. Tingkat konvensional
Tahap 3) : orientasi kesepakatan antar pribadi

Tahap ini biasa disebut sebagai orientasi “Anak Manis”. Tahap ini
memadang perilaku yang baik adalah yang menyenangkan dan membantu
orang lain serta yang disetujui oleh mereka.

Tahap 4) : orientasi hukum dan ketertiban

Tahap orientasi hukuman dan ketertiban ini berarti bahwa
terdapat orientasi terhadap otoritas, aturan yang tetap, dan penjagaan tata tertib
sosial. Pada tahap ini perilaku yang baik adalah yang melakukan
kewajiban, menghormati otoritas, dan menjaga tata tertib sosial yang ada
sebagai sesuatu yang bernilai dalam dirinya sendiri.

c. Tingkat paska-konvensional
Tahap 5) : orientasi kontrak sosial yang legalistik (sekitar dewasa awal)

Perbuatan yang baik cenderung dirumuskan dalam kerangka hak dan
ukuran individual umum yang telah diuji secara kritis dan telah disepakati
oleh seluruh masyarakat.

Tahap 6) : orientasi prinsip etika universal (masa dewasa)

Benar atas suatu perbuatan ditentukan oleh keputusan suara hati,
sesuai dengan prinsip etis yang dipilih sendiri, hukum tetap dipandang
sebagai sesuatu yang penting tetapi ada nilai-nilai yang lebih tinggi
yaitu prinsip universal mengenai keadilan, pertukaran hak dan keamanan
martabat manusia sebagai seorang pribadi. *"'.

Menurut Kohlberg ada tiga yang mempengaruhi penalaran moral, vaitu
kesempatan alih peran, konflik sosio- kognitif, dan iklim moral lingkungan ",

Metode Penelitian

Berdasarkan tujuan penelitian yakni menggambarkan dan memperoleh pemahaman
yang mendalam tentang fakta penalaran moral remaja santri di Pesantren Tarbiyatut
Tholabah Lamongan, maka pendekatan kualitatif yang cocok dalam penelitian ini
adalah metode penelitian ini kualitatif jenis studi kasus (Case studies) sehingga
menghasilkan generalisasi yang valid sangatlah terbatas, kegunaannya yang utama
bukanlah sebagai alat untuk menguji hipotesis, melainkan untuk menyelidiki secara
cermat suatu program, peristiwa,akitifitas, proses, atau sekelompok invidu dengan
menggunakan berbagai prosedur dengan waktu yang ditentukan™>*".

Peneliti menjadi instrumen utama yang terjun ke lokasi serta berusaha sendiri
mengumpulkan informasi melalui FGD, observasi, angket dan wawancara.”**"

Informan penelitian diambil dengan cara memilah data sesuai dengan yang

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

288



diinginkan dengan pendekatan purpossive sampling, oleh karena penelitian ini
dititikberatkan pada penalaran moral remaja santri, maka informan penelitian ini adalah
para santri yakni khususnya santri pada fase remaja (psikologis) tengah (15-18 tahun)
dan akhir (19-21tahun) di lingkungan Pesantren Tarbiyatut Tholabah Lamongan.

Adapun langkah-langkah dalam analisis data dalam penelitian ini dilakukan
dengan mengikuti cara yang disarankan oleh Miles dan Huberman dalam bukunya
Moleong vyaitu: reduksi data, display data dan mengambil kesimpulan, dan
verifikasi. """

Dalam penelitian ini tehnik yang digunakan adalah : Perpanjangan keikutsertaan,
Ketekunan pengamatan, Triangulasi sumber, dan Pemeriksaan teman sejawat

1. Penalaran Moral Remaja Santri

Seseorang dikatakan bermoral jika memiliki kesadaran moral, yaitu dapat menilai
hal-hal yang baik dan buruk, hal-hal yang boleh dilakukan dan tidak boleh dilakukan
serta hal-hal yang etis dan tidak etis. Orang bermoral akan nampak dalam penilaian atau
penalaran moralnya serta pada perilaku yang baik, benar dan sesuai dengan etika yang
ada. Sedangkan penalaran moral adalah suatu jenis kemampuan kognitif yang dimiliki
setiap individu untuk mempertimbangkan, menilai, dan memutuskan suatu perbuatan
berdasarkan prinsip-prinsip moral seperti baik atau buruk, etis atau tidak etis, benar atau
salah dan memperhitungkan akibat yang timbul.

Piaget dan Kohlberg telah mengadakan studi dalam proses perkembangan moral.
Mereka lebih memusatkan penyelidikan pada pola-pola Struktur penalaran manusia
dalam mengadakan keputusan moral daripada penyelidikan tingkah laku. Kedua tokoh
itu telah menyusun peta lengkap mengenai bagaimana individu-individu berkembang
secara moral. Mereka telah mengembangkan teori-teori perkembangan moral yang
dengan jelas memperlihatkan tahap-tahap mana yang dilalui oleh seorang individu
dalam mencapai kematangan moral. Teori mereka mengidentifikasikan tahap-tahap
perkembangan moral dan perincian prosedur untuk menentukan siapa-siapa yang ada
pada tahap tahap itu™"".

Melalui hasil penelitian, Kohlberg menyatakan sebagai berikut:

1. Ada prinsip-prinsip moral dasar yang mengatasi nilai-nilai moral lainnya

2. Manusia tetap merupakan subyek yang bebas dengan nilai-nilai yang berasal
dari dirinya sendiri.

3. Dalam bidang penalaran moral ada tahap-tahap perkembangan yang sama dan
universal bagi setiap kebudayaan.

4. Tahap-tahap penalaran moral ini banyak ditentukan oleh faktor kognitif atau
kematangan intelektua ™"

Kesimpulan ini ditarik dari penelitiannya dengan instrumen yang disebut sebagai
“Dilemma Moral Heinz”, yaitu sebuah kasus yang merangsang responden untuk
memberikan keputusankeputusan moral.

Penalaran moral menekankan pada alasan mengapa suatu tindakan dilakukan, dari
pada sekedar arti suatu tindakan, sehingga dapat dinilai apakah tindakan tersebut baik
atau buruk. Kohlberg juga tidak memusatkan perhatian pada pernyataan (statement)
orang tentang apakah tindakan tertentu itu benar atau salah. Alasannya, seorang dewasa
dengan seorang anak kecil mungkin akan mengatakan sesuatu yang sama, maka di sini
tidak tampak adanya perbedaan antara keduanya. Apa yang berbeda dalam kematangan

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

289



moral adalah pada penalaran yang diberikannya terhadap hal yang benar atau salah®*™.

Penalaran moral merupakan pemikiran yang ditunjukkan seseorang ketika
memutuskan berbagai tindakan yang benar atau salah®' . Menurut Kohlberg penalaran
moral dipandang sebagai suatu pemikiran bukan isi. Dengan demikian penalaran moral
bukanlah tentang apa yang baik atau yang buruk, tetapi tentang bagaimana seseorang
berpikir sampai pada keputusan bahwa sesuatu adalah baik atau buruk.

Jika penalaran moral dilihat sebagai isi, maka sesuatu dikatakan baik atau buruk
akan sangat tergantung pada lingkungan sosial budaya tertentu, sehingga sifatnya akan
sangat relatif. Tetapi jika penalaran moral dilihat sebagai struktur, maka dapat dikatakan
bahwa ada perbedaan penalaran moral seorang anak dengan orang dewasa, dan hal ini
dapat diidentifikasi tingkat perkembangan moralnyaxIi.

Pesantren sebagai basis pendidikan agama memiliki peran yang signifikan dalam
pembentukan moral (akhlak) para santrinya, seperti yang di nyatakan oleh Syamsu
Yusuf, terdapat beberapa hal yang perlu diperhatikan oleh orang tua yang dalam kasus
pesantren berarti kyai dan pembantunya sebagai wakil dari orang tua dalam mendidik
anak-anaknya yakni konsistensi dalam mendidik, sikap dalam lingkungan pesantren,
tingkat penghayatan dan pengamalan agama dan juga konsistensi mereka dalam
menerapkan norma-norma yang berlakuxlii.

Pesantren Tarbiyatut Tholabah Lamongan yang masuk dalam kategori pesantren
tipe Dxliii, yakni pondok pesantren yang menyelenggarakan pengajian kitab klasik
namun juga menyelenggarakan kegiatan pendidikan formal ke dalam lingkungan
pondok pesantren, Santri pada lembaga pendidikan formal ada yang tidak tinggal di
asrama bukan termasuk kategori santri (tidak ikut pengajian), kadang-kadang ada santri
yang hanya ikut pengajian saja dan tidak tinggal di asrama, maka santri yang tinggal
disana terdapat bebrapa tingkat santri yang santri pada tingkat Madrasah Tsanawiyah
(umur 13-16) , santri tingkat Madrasah Aliyah ( 17 -19), dan juga santri pasca atau
Mahasiswaxliv.

Layaknya kehidupan santri pada umumnya, santri Pesantren Tarbiyatut Tholabah
juga tidak lepas dari perubahan-perubahan ke arah yang signifikan terkait dengan
perkembangan masa dan juga perkembangan psikologis, hal ini seperti diungkapkan
oleh Ustadz Sudono :

” memang sangat jauh berbeda santri sekarang dengan santri dulu, kalau dulu santri
itu nurut-nurut (Patuh) pada guru-gurunya, seakan-akan guru itu sama posisinya dengan
pak kyai, tawadluk pada guru apalagi kyai. tapi santri sekarang melihat gurunya seperti
temanya sendiri kalau melihat kyai lari karena takut xlv”

Semua guru yang kebetulan peneliti tanya rata-rata menyatakan hal yang sama
tentang perubahan moral/ahlak santri, seakan sepakat bahwa ahlak santri menurun
dibanding dengan lima atau sepuluh tahun kebelakang. Faktor yang menyebabkan hal
tersebut adalah karena faktor lingkungan terutama efek dari kemajuan tehnologi baik
internet, handphone,juga media elektronika terutama televisi. Secara teori santri yang
dalam rentang masa remaja merupakan masa yang sangat rentan terhadap problem
moral.

Furter beranggapan bahwa kehidupan moral merupakan problematik yang pokok
dalam masa remaja, mengapa pada masa remaja hal terebut menduduki tempat yang
sangat penting. Dalam tinjauan fenomenologisnya yang luas Furterxlvi mengemukakan

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

290



tign macam dalil sebagai berikut:
1. tingkah laku moral yang sesungguhnya baru timbul pada masa remaja.
2. masa remaja sebagai periode masa muda harus dihayati betulbetul untuk dapat
mencapai tingkah laku moral yang otonom.
3. eksistensi muda sebagai keseluruhan merupakan masalah moral dan bahwa hal
ini harus dilihat sebagai hal yang bersangkutan dengan nilai (penilaian).

Selama proses penelitian terutama dalam penggalian data tentang penelaran moral
remaja santri, peneliti dengan menggunakan angket dilemma moral yang telah
dimodifikasi sebagai panduan selanjutnya dalam Forum Group Discussion (FGD). Hasil
dari angket tersebut menghasilkan data yang cukup unik. Dari sepuluh santri yang
peneliti jadikan responden dengan pembagian lima santri tingkat Tsanawiyah dan lima
santri tingkat Aliyah, menunjukan bahwa tingkatan santri Tsanawiyah hampir sama
dengan santri tingkat Aliyah dalam penalaran moralnya, tetapi santri pada tingkat
Tsanawiyah masih terdapat sebagaian yang berada pada tahapan konvensioanl tahap |
yakni penalaran dengan orientasi kesepakatan antar individu atau penekanan pada
hubungan anatar individu, Tahap ini biasa disebut sebagai orientasi “good bay/girl”.
Tahap ini memadang perilaku yang baik adalah yang menyenangkan dan membantu
orang lain serta yang disetujui oleh mereka. Pada tingkat Tsanawiyah yang lain berada
pada tingkat konvensinal tahap empat dengan orientasi pemeliharaan tatanan sosial, dan
tingkat pasca konvensional atau penalaran moral yang berorientasi pada kontak sosial
dan hak-hak individu, penyesuaian diri untuk memelihara rasa hormat dari orang netral
yang menilai dari sudut pandang kesejahteraan masyarakat.

Remaja diharapkan mampu mengganti konsep-konsep moral yang berlaku khusus
di masa kanak-kanak dengan prinsip moral yang berlaku umum dan merumuskannya ke
dalam kode moral yang akan berfungsi sebagai pedoman bagi perilakunya. Tak kalah
pentingnya, sekarang remaja harus mengendalikan perilakunya sendiri, Yyang
sebelumnya menjadi tanggung jawab orang tua dan guru. Pada masa remaja, laki-laki
dan perempuan telah mencapai apa yang disebut oleh Piaget sebagai tahap pelaksanaan
formal dalam pelaksanaan kognitif. Sekarang remaja mampu mempertimbangkan semua
kemungkinan untuk menyelesaikan suatu masalah dan mempertanggungjawabkannya
berdasarkan suatu hipotesis atau proposisi. Jadi ia dapat memandang masalahnya dari
berbagai sudut pandang dan menyelesaikannya dengan mengambil banyak factor
sebagai bahan pertimbangan. Pada sebagain lain santri tingkatan Tsanawiyah berada
pada tahap paska konvensional.

Pada santri tingkatan Aliyah menunjukan tingkat penalaran moral yang lebih
merata yakni pada tingkat konvensional tahap kedua yang berorientasi pada
pemeliharaan tatanan sosial, hal ini banyak dipengaruhi oleh peraturan-peraturan yang
diterapkan dan interaksi yang banyak terjadi di pesantren. Menurut Santrock,
perkembangan moral berhubungan dengan peraturan-peraturan dan kesempatan
mengenai apa yang harus dilakukan seseorang dalam interaksinya dengan orang
lainx1vii

Sebagian santri tingkat Aliyah berada pada tingkat paska konvensional yakni sama
dengan rata-rata santri tingkat Tsanawiyah yang berorientasi pada pelestarian tatanan
sosial dan hak-haka individu. Hal lain yang menjadi penemuan adalah di antara santri
tingkat Aliyah terdapat juga pilihan pada tahapan penelaran moral tahap enam, yakni

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

201



tahap post konvensional. Pada tahapan yang berorientasi penalaran moral pada prinsip-
prinsip universal atau dalam pemaknaan lain yakni tahapan penyesuaian diri untuk
menghindari penghukuman atas diri sendiri, santri banyak dipengaruhi oleh prinsip-
prinsip sosial dan agama. Kohlberg berpendapat bahwa perkembangan moral ketiga,
moralitas postkonvensional harus dicapai selama masa remaja. sejumlah prinsip
diterimanya melalui dua tahap; pertama meyakini bahwa dalam keyakinan moral sosial
menghindari penghukuman terhadap dirinya sendiri, Sehingga harus ada fleksibilitas
sehingga memungkinkan dilakukannya perbaikan dan perubahan standar moral bila
menguntungkan semua anggota kelompok; kedua menyesuaiakan diri dengan standar
sosial dan ideal untuk menjauhi hukuman sehingga perkembangan moralnya tidak lagi
atas dasar keinginan pribadi, tetapi menghormati orang lain.xlviii

Hal lain yang menjadi perhatian peneliti adalah pada lama santri dalam mondok
atau bermukin di pesantren, dari santri yang dijadikan responden rata-rata telah
bermukim di pesantren selama dua tahun dan menunjukan pada tingkat penalaran moral
yang sama , yakni pada tingkat konvesional tahap tiga dan empat hanya sedikit yang
berada pada tahapan lima atau post konvensional. Dari hasil wawancara dan juga
diskusi menunjukan bahwa hal tersebut dipengaruhi dari factor lingkungan sebelum
dipesantren, santri atau anak di rumah cenderung mendapatkan tekanan dari orang tua,
orang tua memberikan kebebasan pada anak dengan menganggap bahwa anak telah
mengerti benar dan salah, tetapi ketika mereka melakukan kesalahan akan di marahi,
padahal perubahan konsep moral yang khusus terjadi pada remaja menjadi konsep yang
berlaku secara umum tergolong sulit, baik yang berkaitan dengan benar, salah, atau baik
buruk. Hal ini dipengaruhi oleh dua keadaan. Pertama, remaja kurang mendapatkan
bimbingan ketika mempelajari bagaimana konsep khusus itu bisa berlaku umum.
Kedua, orang tua beranggapan bahwa remaja sudah mengetahui mana yang benar,
sehingga lebih menekankan disiplin, terutama hukuman, terhadap tingkah laku salah
yang dilakukan dengan sengaja. Jarang sekali orang tua memberi penjelasan mengapa
tingkah lakunya salah, apalagi sampai memberikan hadiah atas tingkah laku remaja
yang benarxlix.

Hal tersebut di atas juga yang melatarbelakangi orang tua banyak yang memaksa
anaknya untuk belajar dipesantren, dari sekian responden menyatakan bahwa dia ke
pesantren adalah karena paksaan dari orang tua. Tetapi pada diskusi yang lebih lanjut
para santri ketika ditanya tentang harapan ketika belajar dipesantren, mereka
menyatakan bahwa dia ingin belajar agama, merubah perilaku, dan memenuhi harapan
dari orang tua. Seperti yang di samapaikan oleh M. Ulwanun Nafi’ santri tingkat Aliyah

“ Saya mondok ini karena dipaksa pak, karena saya dirumah dulu nakal saya
pengen supaya saya bisa pandai dalam agama, berahlak yang baik kelak saya pengen
menjadi da’i tapi juga pengen jadi pemain sepak bola heheheh....saya pengen
memeenuhi harapan orang tua saya”l

Santri yang belajar di pesantren sejak usia Tsnawiyah dan melanjutkan di Aliyah
menjunjukan penalaran moral pada tingkat empat dan lima, yakni konvensional tahap
orientasi terhadap otoritas, aturan yang tetap, dan penjagaan tata tertib sosial. Penekanan
pada tahapan ini adalah pada pelestarian tatanan sosial. Tingkat yang kelima dengan
orientasi kontrak sosial yang legalistic, perbuatan yang baik cenderung dirumuskan

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

292



dalam kerangka hak dan ukuran individual umum yang telah diuji secara Kritis dan
telah disepakati oleh seluruh masyarakat.

Pada santri yang lebih lama, belajar di Pesantren sejak Tsanawiyah sampai masa
pasca Aliyah dan tetap tinggal dipesantren menunjukan penelaran moral tahap kelima,
post konvensional yang berpegang pada kontak sosial dan prinsip-prinsip universal.

Melihat dari uraian-uraian diatas maka penalaran moral santri sesuai dengan
tahapan-tahapan dalam teori Kohlberg, dan bahkan lebih baik dari beberapa penelitian
yang menunjukan hasil bahwa rata-rata siswa disekolah luar pesantren pada tahap
konvensioanal, seperti penelitian yang dilakukan oleh Wakhida Nurlatifali, penelitian
judul Penalaran Moral Remaja Siswa Madrasah Aliyah Negeri Malang | menunjukan
bahwa siswa MAN pada tahap Konvensional (Tahap I1) hanya setelah diadakan
beberapa diskusi penalaran moral para siswa meningkat lebih baik.

Menurut Kohlberg penalaran moral adalah suatu pemikiran tentang masalah moral.
Pemikiran itu merupakan prinsip yang dipakai dalam menilai dan melakukan suatu
tindakan dalam situasi moral. Penalaran moral dipandang sebagai suatu struktur bukan
isi. Jika penalaran moral dilihat sebagai isi, maka sesuatu dikatakan baik atau buruk
akan sangat tergantung pada lingkungan sosial budaya tertentu, sehingga sifatnya akan
sangat relatif. Tetapi jika penalaran moral dilihat sebagai struktur, maka apa yang baik
dan buruk terkait dengan prinsip filosofis moralitas, sehingga penalaran moral bersifat
universallii:

Inti dari penalaran moral Kohlberg yakni penalaran itu berdasar pada tingkatan
atau struktur dalam memahami dilemma dan hasil penelitian menunjukan bahwa santri
sangat baik dalam memandang atau menilai dilema yang peneliti ajukan, dengan
demikian penalaran moral santri telah memahami prinsip-prinsip moralitas. Budaya atau
tradisi pesantren yang banyak menonjolkan sisi keagamaan dengan landasan ahlak telah
membentuk pribadi-pribadi santri yang memiliki pemahaman tentang dengn baik
sehingga menjadi pertimbangan atau penlaran moral mereka. Terlepas dari perilaku
santri akhir-akhir ini, tetapi dari penelitian ini menunjukan bahwa doktrin, tradisi
budaya kepesantrenan membentuk pola fikir mereka (santri).

Kebiasaan santri dengan teladan Kkyai, guru dan pengurus dalam berahlak
berperilaku moral di tunjang dengan pembelajaran Kitab-kitab Ahlak menjadikan
prinsip-prinsip moralitas dapat di terima dengan baik oleh santri. Ahlak dalam Islam
yang oleh qurais shihab mengatakan bahwa kata akhlak tidak ditemukan di dalam al-
Qur’an, yang ditemukan adalah bentuk tunggal dari kata tersebut yaitu khulug,
sedangkan kata akhlak ditemukan di dalam Hadith Nabi saw. liii

Untuk lebih jelasnya dapat dilihat dalam al-Qur’an dan Hadith berikut ini.

Untuk lebih jelasnya dapat dilihat dalam al-Qur’an dan Hadith berikut ini. o
Ay Gl 3ls il

&% Y G g

(Agama kami) ini tidak lain hanyalah adat kebiasaan orang —orang terdahulu.lv

JaST (iasall Llay) agiuaal I (o) 5 ) (520 5l

Orang mukmin yang paling sempurna keimanannya adalah orang yang sempurna
budi pekertinya. lvi

Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang luhur.liv

ALY ) Efid 28 Guan BV (ol

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

293



Bahwasanya aku diutus (Allah) untuk menyempurnakan akhlak /budi pekerti yang
baik .lvii

Lebih lanjut menurut lIbn Athir dalam Romly Arief menjelaskan, hakekat makna
khulug ialah gambaran batin manusia (jiwa dan sifat-sifatnya), sedangkan khalqu adalah
gambaran bentuk lahiriyah (tinggi, rendah, warna kulit, rupa dan lain-lain).lviii

Namun, yang perlu dipamahami adalah akhlak dalam perspektif Islam dapat

saja diidentikan dengan etika atau moral (mores), tetapi persamaan itu hanyalah batasan
lughawi atau etimologi semata. Karena, makna hakikat dari etika atau moral dalam
perspektif Barat tidak mengenal dimensi vertikal yaitu h}ablum min Alla>h (hubungan
akhlak manusia dengan Allah swt).

2. Peran Pemahaman Keagamaan dalam Penalaran Moral Remaja Santri

Agama bukan saja kepercayaan yang harus dimiliki oleh setiap manusia, tetapi
harus berfungsi dalam diri manusia untuk menuntun segala aspek kehidupannya;
misalnya berfungsi sebagai sistem kepercayaan, sistm ibadah dan sistem
kemasyarakatan, yang terkait dengan nilai akhlak."™

1. Fungsi agama sebagai sistem kepercayaan
Agama sebagai sistem kepercayaan di dalam Islam, tidak dapat dipisahkan
dengan sistem ibadah dan kemasyarakatan. Karena itu, keberhasilan menanamkan
pendidikan keimanan terhadap manusia, dapat dinilai dari amalan-amalan yang
nyata, baik ucapan maupun perbuatannya.
2. Fungsi agama sebagai sistem ibadah
Ali bin Muhammad al-Jarjani mendefinisikan ibadah sebagai perbuatan
orang mukallaf yang berbeda dengan keinginan hawa nafsunya, karena semata-
mata mengagungkan Tuhannya.™ Sistem ibadah dalam Islam, menurut pendapat
di atas, meliputi ibadah yang terkait antara hamba dengan Allah swt., dan ibadah
yang terkait dengan hubungan hamba dengan sesama makhluk yang lain. Oleh
karena itu, agama memberikan petunjuk tata cara berkomunikasi dengan Allah
swt., yang disebut dengan ibadah; baik ibadah zikir, sholat, puasa, zakat dan haji.
Seorang muslim yang selalu dekat dengan Allah swt. akan tetap menjalankan
perintah dan menjauhi larangan-Nya. Dan sebagai nilai dari ibadah tersebut akan
melahirkan sifat-sifat terpuji baik kepada Allah dan sesama makhluk.
3. Fungsi agama sebagai sistem kemasyarakatan yang terikat dengan nilai akhlak.
Sebagai makhluk sosial, manusia sangat tergantung dengan sesamanya. Oleh
karena itu, dalam pergaulan kemasyarakatan selalu diikat oleh norma; baik norma
akhlak maupun norma kemasyarakatan. Norma akhlak bersifat universal, karena
bersumber dari agama. Sedangkan norma kemasyarakatan, bersifat lokal dan
kondisional, karena bersumber dari adat kebiasaan masyarakat setempat. Tentu saja,
norma kemasyarakatan harus tunduk kepada norma akhlak, tidak boleh bertentangan,
tetapi sifatnya harus menjabarkan, menerangkan dan menentukan nilai baik yang
bersifat universal dari nilai akhlak yang dianutnya."

Dari paparan di atas dapat disimpulkan bahwa faktor agama memiliki pengaruh
sangat besar dalam pembentukan akhlak, karena nilai-nilai dari ajaran agama yang
bersumber dari al-Qur’an dan Hadith Nabi menjadi rujukan dalam bertindak. Dalam
arti, ajaran agama tidak boleh ditinggalkan dalam berintraksi baik hubungan yang

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

294



bersifat vertikal (manusia dengan Tuhannya), atau hubungan yang bersifat horisontal
(hubungan manusia dengan makhluk lainnya).

Keberagamaan atau religiusitas diwujudkan dalam berbagai sisi kehidupan
manusia. Aktivitas beragama bukan hanya terjadi ketika seseorang melakukan perilaku
ritual (beribadah), tapi juga ketika melakukan aktifitas lain yang didorong oleh kekuatan
supranatural. Bukan tapi juga aktivitas yang tidak tampak dan terjadi dalam hati
seseorang. Oleh karena itu, keberagamaan seseorang akan meliputi berbagai sisi atau
dimensi. Dengan demikian, agama adalah sebuah sistem yang mempunyai dimensi
banyak. Agama, dalam pengertian Glock & Stark (1966) seperti yang dikutip oleh
Djamaluddin Ancok dan Fuad Nashori, adalah system simbol, sistem keyakinan, sistem
nilai, dan sistem perilaku yang terlembagakan, yang semuanya itu berpusat pada
persoalan-persoalan yang dihayati sebagai yang paling maknawi (ultimate
meaning)Ixiii.

Menurut Glock & Stark seperti yang dikutip oleh Djamaluddin Ancok dan Fuad
Nashori, terdapat lima macam dimensi keberagamaanlxiv;

1. Dimensi keyakinan (ideologi), Dimensi ini berisikan pengharapan-pengharapan
dimana orang yang religius berpegang teguh pada pandangan teologis tertentu,
mengakui kebenaran-kebenaran doktrin tersebut. Dimensi ini mencakup hal-hal
seperti keyakinan terhadap rukun iman, percaya keEsaan Tuhan, pembalasan di
hari akhir, surga dan neraka, serta percaya terhadap masalah-masalah gaib yang
diajarkan agama.

2. Dimensi peribadatan atau praktek agama (ritualistik) Ciri yang tampak dari
religiusitas seorang muslim adalah dari perilaku ibadahnya kepada Allah azza
wa jalla. Dimensi ibadah ini dapat diketahui dari sejauh mana tingkat
kepatuhan seseorang dalam mengerjakan kegiatan-kegiatan ibadah
sebagaimana yang diperintahakan oleh agamanya.

3. Dimensi pengamalan, Wujud religiusitas yang semestinya dapat segera
diketahui adalah perilaku sosial seseorang. Kalau seseorang selalu melakukan
perilaku yang positif dan konstruktif kepada orang lain dengan dimotivasi
agama, maka itu adalah wujud keberagamaannya.

4. Dimensi ihsan (penghayatan), Sesudah memiliki keyakinan yang tinggi dan
melaksanakan ajaran agama (baik ibadah maupun amal) dalam tingkatan yang
optimal, maka dicapailah situasi ihsan.

5. Dimensi pengetahuan, dimensi ini berkaitan dengan pengetahuan dan
pemahaman seseorang terhadap ajaran-ajaran agamanya. Orang-orang yang
beragama paling tidak harus mengetahui hal-hal yang pokok mengenai dasar-
dasar keyakinan, ritus-ritus, kitab suci dan tradisi.

Dalam diskusi yang peneliti laksanakan dengan repsonden menunjukan bahwa
penalaran moral mereka di dasarkan pada pemahaman mereka tentang prinsip moralitas
yang mereka pelajari di pesantren, baik jalur formal maupun non formal serta dari
perilaku atau iklim lingkungan pesantren yang menggambarkan dari apa yang mereka
pelajari.

Hal ini seperti tanggapan mereka tentang dilemma moral | yakni kisah tentang
Ahmad dengan tabungan miliknya dan janji ayahnya, dari pilihan mereka yang
menyatakan bahwa anak yang baik adalah mereka yang menyerahkan uangnya kepada

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

295



anakanya. Alasan yang di nyatakan para santri pada umumnya dilandaskan pada prinsip
bahwa anak harus menghormati orang tua, seperti yang ada pada kitab-kitab Ahlak
sebagai bentuk pengabdian anak yang baik kepada orang tua. Seperti yang di ungkapkan
oleh Nazaruddin santri pasca :

“sebagai anak kita kan harus menghormati dan manghargai orang tua pak, mereka
telah melahirkan, merawat, mendidik kita, di alquran kan jelas pak, dinyatakan jangan
kamu berkata uhh atau cis pada orang tualxvpalagi ini cuma masalah uang pak, kalau
janji itu sih gak masalah pak, lawong mereka orang tua kog, suatu saat kalau mereka
punya juga kita dikasih buat keperluan zarah”lxvi.

Hemat peneliti sikap santri seperti dipengaruhi oleh pengaruh oleh factor
pendidikan dan sosial di pesantren. Beberapa faktor yang mempengaruhi perkembangan
sikap keagamaan menurut Thouless adalahlxvii:

1. Pengaruh pendidikan atau pengajaran dan berbagai tekanan sosial (faktor
sosial).

2. Berbagai pengalaman yang membantu sikap keagamaan, terutama pengalaman-
pengalaman mengenai: Keindahan, keselarasan, dan kebaikan di dunia lain
(faktor alami), Konflik moral (faktor moral), Pengalaman emosional
keagamaan (faktor afektif)

3. Faktor-faktor yang seluruhnya atau sebagian timbul dari kebutuhankebutuhan
yang tidak terpenuhi, terutama kebutuhan-kebutuhan terhadap: Keamanan,
Cinta kasih, Harga diri, dan, Ancaman kematian

4. Berbagai proses pemikiran verbal (faktor intelektual).

Integrasi antara pengetahuan dengan penalaran moral sebagai pertimbangan dalam
memahami kasus atau kejadian sosial merupakan pendekatan yang banyak di gunakan
dalam Islam (ajaran). Menurut Al Ghazali , bahwa pembentukan akhlak dalam Islam
merupakan integrasi dari rukun iman dan rukun Islam. Implikasi dari iman yang
dikehendaki Islam bukan iman yang hanya sekadar diucapkan dan diyakini, tetapi iman
yang disertai dengan perbuatan dan akhlak yang mulia, seperti tidak ragu-ragu
menerima ajaran yang dibawa Rasul, mau memanfaatkan harta dan dirinya untuk
berjuang di jalan Allah dan seterusnya.Ixviii Ini menunjukkan bahwa keimanan harus
membuahkan akhlak, dan juga memperlihatkan bahwa Islam sangat mendambakan
terwujudnya akhlak yang mulia, dengan wujud terjalin hubungan yang seimbang antara
hubungan dengan Allah dan juga hubungan dengan manusia.

Pembelajaran di pesantren yang tidak hanya menjadikan ahak sebagai materi ajar
saja tetapi dengan disertai rasinalisasi dan praktek, menunjukan bahwa pola pendidikan
pesantren terpadu (integrated), dan ini berpengaruh secara signifikan terhadap
pembentukan pertimbangan atau penalaran moral santri dalam mengaggapi sebuah
permasalahan.

3. Peran Pesantren dalam Penalaran Moral Remaja Santri

Pengertian pondok pesantren adalah lembaga keagamaan, yang memberikan
pendidikan dan pengajaran serta mengembangkan dan menyebarkan ilmu agama
Islam™™*.  Sedangkan menurut Mastuhu, pesantren adalah lembaga pendidikan
tradisional Islam sebagai tempat untuk mempelajari, memahami, mendalami,
menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam dengan menekankan pentingnya moral

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

296



keagamaan sebagai pedoman perilaku sehari-hari™

Menurut Abdurrahman Wahid nilai utama yang pertama pada pesantren adalah
cara memandang kehidupan secara keseluruhan sebagai ibadat, yang kedua adalah
kecintaan pada ilmu-ilmu pengetahuan tertanam dengan kuat, dan nilai utama terakhir
yang berkembang di pesantren adalah keikhlasan atau ketulusan untuk tujuan-tujuan
bersamalxxi.

Dari pendapat para ahli diatas ,menunjukan bahwa pesantren sangat kental dengan
istilah ahlak atau moral, dari pelbagai pendapat ini memperkuat posisi pesantren dalam
pembentukan penalaran moral santri. Tanpa adanya gesekan-gesekan rasional antara
pendidikan moral dan perilaku sosial pesantren tidak mungkin dapat berpengaruh
signifikan terhadap penalaran moral santri.

Proses pendidikan tidak terlepas dari guru/ustadz, materi, metodeIxxii, media dan
juga proses evaluasi, demikian pesantren. Secara umum peran pesantren dalam
pendidikan ahlak yang di maksud kegiatan-kegiatan yang menurut peneliti dapat
menunjang terhadap penalaran moral para santri. Dari hasil diskusi dan observasi
menunjukan bahwa penalaran moral santri secara garis besar dipengaruhi iklim sosial,
proses pembelajaran, dan interaksi atau konflik sosial.

1. Iklim Sosial
Iklim moral dari lingkungan sosial mempunyai potensi untuk
dipersepsikan lebih tinggi dari tahap penalaran moral anggotanya. Rangsangan
lingkungan sosial ini tidak hanya terbatas pada rangsangan penalaran
terhadap masalah-masalah sosial, tetapi juga melalui peragaan tindakan
bermoral dan peragaan peraturan bermoral. Dan ini sudah menjadi tradisi
pesantren dengan model-model pendidikan yang mengarah pada pembentukan
pribadi-pribadi yang berahlak yang baik. Termasuk kegiatan atau tradisi yang
membentuk iklim sosial peningkatan penalaran moral remaja santri adalah :
a. Uswah atau teladan kyai dan para ustadz.
Salah satu metode yang dianggap besar pengaruhnya terhadap keberhasilan
proses pendidikan adalah metode keteladanan. Metode keteladanan adalah
suatu metode pendidikan dengan cara memberikan contoh yang baik kepada
seseorang, baik dalam ucapan maupun perbuatan.
Perilaku yang banyak dijadikan rujukan oleh para santri adalah perilaku dari
kyai sebagai figure utama dalam pesantren. Meskipun secara keseluruhan
perilaku santri tidak merujuk kyai tetapi mereka menjadikan perilaku ustadz
sebagai bentuk perilaku yang ideal, disamping sebagai pembimbing mereka,
para ustadz juga yang telah mengajarkan ahlak secara materi kepada mereka.
Sebagaiman di vatarakan oleh azizan santri tingkat Tsanawiyah “ kita ini kan
santri pak jadi apa-apa yang meniru seperti yai, Cuma tidak semua pak, kadang
perilaku Kyai yang saya anggap kasar atau keras saya tanyakan ke pak ustadz
biar jelas..”™ " penuturan azizan ini dipengaruhi juga oleh figure Kyai di
pesantren yang saat ini di asuh oleh KH Nashrullah yang tergolong masih
muda, sehingga terkadang jiwa mudanya masih nampak.
b. Pembiasaan berahlak baik
Nilai ilmu di dalam ajaran Islam terletak pada aspek pengamalannya. Ilmu
yang digali tidak berhenti pada konsep semata, melainkan dilanjutkan kepada

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

297



praktik dan pengamalannya. Allah tidak menyukai orang yang hanya membuat
konsep, tetapi tidak dapat melaksanaknnya™ .

Latihan pengalaman dan pembiasaan disyaratkan dalam al-Qur’an sebagai salah
satu cara yang digunakan dalam pendidikan. Latihan pengalaman dimaksudkan sebagai
latihan penerapan secara terus- menerus, sehingga seseorang terbiasa melakukan sesuatu
sepanjang hidupnya. Sehingga kewajiban yang diberikan Allah dan Rasul-Nya tidak
menjadi beban hidupnya, bahkan menjadi kebutuhan hidupnya.

Metode latihan pengamalan ini difokuskan pada aspek pembiasaanixxv,
Pembiasaan dalam pesantren tarbiyatut Tholabah tercermin dalam bebrapa hal ;

Sikap Tawadu’ (menghormati dan mengagungkan) masyayih dan keluarganya serta
para ustadz pondok pesantren. Seperti yang peneliti jumapai pada waktu menjelang
sholat Jumat ketika kyai Nashrullah duduk di sebelah utara kantor pondok. Santri
datang dari arah barat menuju halaman masjid untuk melaksanakan ibadah sholat Jumat
tampak para santri berjlan dengan agak perlahan-lahan dan satu-persatu dengan kepala
menunduk tanda hormat pada kyai dengan raut muka tak berani melihat wajah
kyailxxvi.

Takdim juga dipraktikan oleh para santri terhadap para ustadz pondok pesantren.
Sikap tawadu pada kyai maupun ustadz merupakan wujud dari penghormatan dan
mengagungkan guru tersebut dipengaruhi ajaran ulama salafiyah yang menganggap
guru sebagai orang tua yang berperan sebagai pendidik masalah keagamaan dan
merupakan penyelamat manusia masalah agamanya. Hal ini terkait dengan pengajian
kitab Ta'limmu al Muta'lim yang dijadikan pengajian rutin tiap tahunnya. Kitab
karangan ini menjadi spirit dari para santri untuk mencari ilmu yang bermanfaat dengan
ajaran-ajaran yang ditanamkan oleh kitab Ta'lim tersebut. Keseriusan dalam
mengamalkan nilai-nilai tawadu di pondok Tarbiyatut Tholabah dapat dilihat dari
gejala-gejala santri yang terjadi di lingkungan pesantren diantaranya:

1) Berhenti serta menunduk bila ketemu kyai atau ustadz di jalan atau kyai
lewat di depannya.

2) Memberikan ruang jalan khusus untuk kyai ketika hendak jamaah,
sehingga baris tersebut tidak diisi bila sang kyai belum rawuh (hadir).

3) Suasana hening ketika ada pengajian yang diasuh oleh kyai/ustadz

4) Mencium tangan ketika bersilaturrohmi atau ketika berjabatan tangan
dengan kyai atau para gus (sebutan putra kyai) dan ustadz.

c. Kesederhanaan santri

Kesederhanaan di pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah memang
dianjurkan oleh pengasuh dan para ustadz agar santri memiliki sikap yang
terpuji dan tidak sombong. Hal ini dipraktikkan sebagai latihan untuk
berakhlak mulia, indikator-intikator kesederhanaan santri antara lain :

1) Santri terbiasa tidur beralaskan sajadah, selimut atau tanpa keduanya.
2) Berpakaian yang tidak terlalu berlebihan (mahal-mahal) karena
menyesuaikan dengan santri-santri yang lainnya.

d. Meneckankan Masalah Ibadah, diwajibkan sholat jama’ah subuh, asar, Magrib
dan Isya’ wajib bagi santri . Sedangkan sholat Dzuuhur adalah waktu wajib
jamaah mengikuti ketetntuan lembaga formal temapt santri belajar.

e. Kedisiplinan, dengan adanya peraturan yang mengikat, hal ini merupakan

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

298



perwujudan dari metode Metode Targib-Tarhib.>™*V!

Bila disiplin diharapkan mampu mendidik anak untuk berperilaku sesuai
dengan standar yang ditetapkan kelompok sosial mereka, ia harus mempunyai
empat unsur pokok™ V! vaitu: pertama; Peraturan sebagai pedoman perilaku,
kedua; Hukuman untuk pelanggaran peraturan, ketiga; Penghargaan untuk
perilaku yang baik dan yang sejalan dengan peraturan yang berlaku.
Penghargaan tidak perlu berbentuk materi, tetapi dapat berupa kata-kata pujian,
senyuman atau tepukan di punggung., dan empat : Konsistensi dalam
peraturan dan dalam cara yang digunakan untuk mengajarkan dan
memaksakannya.

f. Kesetaraan, meliputi :

1) Pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah tidak membedakan status santri dari
golongan apa dan strata apa saja bisa diterima di pesantren ini tanpa
diskriminasi.

2) Memperlakukan semua santri dalam hal fasilitas, kewajiban dan larangan.
Santri dari manapun asalnya, strata, komunitas, etnis maupun kelas
sosialnya wajib berdiam di pondok pesantren dan mengikuti aturan yang
telah ditetapkan oleh pesantren.

2. Proses Pembelajaran
Dimaksud disini adalah kegiatan-kegiatan yang sifatnya mendidik di
antaranya, pembelajaran dalam kelas (diniyah), pengajian Kitab, pengajian
alquran, dan kegiatan asrama khitobiyah, dzibaiyah dll.
a. Madrasah Diniyah

Meskipun secara kelembagaan Madrasah Diniyah di pesantren Tarbiyatut
Tholabah dikelola sendiri tetapi madrasah ini pada awalnya dikhususkan untuk
santri dan pelaksanaanya secara halagah, baru pada tahun 1994, dibentuk
secara klasikal dan anak kampong diperbolehkan ikut. System klasikal ini
menggunakan jenjang santri pada tingkat formlanya, santri tingkat tsanawiyah
masuk pada tingkatan wusta dan termasuk santri tingkat Aliyah yang pada tes
masuk tidak masuk dalam tingkatan ‘Ulya.

Materi yang digunakan merujuk pada kita-kitab klasik pada umumnya,
kurikulum kitanya meliputi kitab figih, nahwu, s}araf, imlak dank hot, ahlak,
dna pego untuk tingkatan wusta. di antara kitab-kitab ahlak yang digunakan di
Madrasah dinyah Tarbiyatut Tholabah adalah taysiru al kholaq, dan ta’limul al
muta’alim.

b. Pengajian Kitab

Kegiatan yang menjadi cirri Khusus dari pesantren adalah pembelajaran
kitab kuning. Ada beberapa teknik mengajar tetapi yang paling umum
digunakan adalah bandongan dan sorogan. Bandongan adalah jenis pengajaran
keagamaan yang dilakukan baik oleh kiai maupun santri seniornya, dimana kiai
membacakan kitabnya sedangkan santri sebagai mustami’ (penyemak) sambil
maknani (memberi makna) dalam Kkitabnya. Biasanya asetelah selesai
bandongan, para santri memutholaah kembali apa yang telah diajarkan kiai™*™,
Sedangkan sorogan yaitu dengan model setoran, santri memberikan makna
sendiri kitabnya kemudian dibaca didepan kyai dan bial ada kesalahan

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

299



dibenarkan oleh kyai hal ini juga dilakukan atau di denganrkan oleh santri yang
lain.

Model yang digunakan di pesantren Tarbiyatut Tholabah adalah
pembelajaran materi sar’iyah amaliah atau figih, model pembelajaran ini
mengambil materi dari pelbagai sumber kemudian di jadikan sebagai materi
ajar, kegiatan ini lebih menonjolkan pada metode demonstrasi karena materi ini
diberikan khususnya santri baru.

Pengajian kitab yang menunjang ahlak santri adalah ‘adabu al
muta’alim, ta’limu al muta’alim dan ahlaqu lil banin, ahlaqu lil banat juz 1
sampai dengan juz 3.

c. Pengajian al Quran

Kegiatan ini dilaksanakan setelah jamaah subuh, dengan guru/ustadz
yang telah ditentukan sesuai dengan tingkatan santri dan kemampaun baca al
Qur’an yang dimiliki santri. Kegiatan inin mendidik kedisiplinan dan
mengembangkan kemampuan baca Al Quran santri, kegiatan ini juga diselingi
dengan kegiatan baca Quran tartil dan bi taghani.

d. Kagiatan kepesantrenan

Kegiatan berupa jama’ah, dzibaiyahh, khitabiyah yakni kegiatan latihan
berpidato atau terkadang dibentuk model majlis yang berbeda, terkadang majlis
walimah nikahan/resepsi, khutbah jumat, sunatan dll. baik massal di masjid
maupun di laksanakan oleh asrama. Kegiatan ini selain mendidik kecakapan
santri dalam berdakwah, juga mendidik mental santri dalam forum, mencetak
santri yang tahu bagaimana bersosialisasi dalam masyarakat melalui mauidlah
para pembina yang membimbing kegiatan tersebut.

. Interaksi dan konflik sosio kognitif

Mutu lingkungan sosial mempunyai pengaruh yang signifikan kepada
perkembangan dan tingkat perkembangan yang dicapai oleh seseorang. Hal ini
terlihat pada pengaruh konflik sosio kognitif terhadap penalaran moral seseorang.
Konflik sosio kognitif ini akan terjadi ketika individu berhadapan dengan
pandangan yang berbeda. Dialog yang melibatkan banyak individu, munculnya
keragaman pandangan adalah hal yang umum terjadi. Di antara keragaman
pandangan ini dalam diri individu juga terjadi dialog internal individu.
Apabila individu mampu memahaminya dan mendudukkan pandangan -
pandangan tersebut dala m suatu struktur berpikir tertentu, maka individu
mungkin akan biasa segera mengadakan penyelesain. Sebaliknya, apabila
individu gagal memahaminya dalam suatu struktur berpikir yang benar,
maka individu tidak akan mampu menyelesaikan konflik sosio kognitif yang
terjadi dalam dirinya.

Pesantren Tarbiyatut Tholabah menggunakan metode dalam pembelajaran,
hal tersebut karena pesantren tarbiyatut Tholabah bukan jenis pesantren yang salaf
tetapi semi salaf yang di dalamnya juga terdapat lembaga-lembaga formal, maka
para ustadznya juga tidak hanya terpaku metode tardisional saja dalam proses
pembelajaran/pengajian, tetapi ada proses rasionalisasi, pemhaman antara materi
dengan konteks soaial yang ada, dan juga menggunakan proses Tanya jawab,
sehingga dari ini santri lebih mudah menerima dan faham.

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

300



Pesantren Tarbiyatut Tholabah yang santrinya tidak hanya berasal dari
Lamongan, saja tetapi juga berasal dari luar kota bahkan luar pulau
memungkinkan terjadinya perbedaan budaya dan gesekan-gesekan sosial . factor
lain adalah tingkat kemampaun yang berbeda baik secara intelegensi maupun
secara financial juga akan menjadikan sebuah proses interkasi sosio kognitif yang
terjadi setiap saat di dalam linkunagan pesantren, dan pemahaman ini diperoleh
individu melalui proses differensi dan integralisasi struktur pikiran yang
didasarkan pada pengalaman sosial™>. Menurut Hurlock, Semakin besar
partisipasi dan interkasi sosial semakin besar kompetensi sosial remaja™**’.

Pembentukan akhlak manusia, sangat ditentukan oleh lingkungan alam dan
lingkungan sosial (faktor adat kebiasaan), yang dalam pendidikan dikenal dengan
sebutan faktor empiris (pengalaman hidup manusia). Oleh karena itu
perkembangan akhlak manusia sangat ditentukan oleh lingkungan di mana ia
tinggal. Dalam hal ini al-Ghazali menekankan pentingnya perkembangan dalam
lingkungan mempengaruhi anak:

“Seorang anak adalah amanat di tangan orang tuanya, sebab jiwanya yang

suci adalah permata keluarga yang belum dibentuk dan tanpa goresan

apapun. Jiwa suci ini siap dipotong menjadi apa saja dan akan tumbuh
sesuai bimbingan yang diterimanya dari orang lain. Jika jiwa ini diberi
lingkungan dan pendidikan yang baik, ia akan berkembang dan tumbuh
menjadi baik serta selamat di dunia dan di akhirat. Orang tua, guru dan
semua pembimbingnya akan turut memperoleh imbalan (pahala).

Sebaliknya , bila ia dibesarkan dalam lingkungan yang jelek dan diabaikan

seperti binatang, maka kecelakaan dan penderitaanlah yang akan

diperolehnya. Dan orang tua serta pendidiknya harus bertanggung jawab
tentang persoalan tersebut”,”*

Menurut Abdullah Nasih Ulwan, dalam bukunya Tarbiyah al-Awlad fi al-
Islam menjelaskan ada lima metode yang dapat digunakan dalam pendidikan
karakter anak, yaitu metode keteladanan, pembiasaan, nasihat, memberikan
perhatian, dan hukuman yang mendid k.

Terdapat pelbagai oreintasi dan kecenderungan baru yang terus berkembang
dinamis dalam pesantren yang membuatnya tetap dan terus survive dan bahkan
berpotensi besar sebagai salah satu alternatif ideal bagi masyarakat transformatif,
lebih-lebih ditengah pengapnya sistem pendidikan nasional yang kurang
mencerdaskan dan cenderung memunculkan ketergantungan yang terus menerus.

Orientasi dan kecenderungan tersebut antara lain :

1. Karakternya yang khas dan tidak dimiliki oleh lembaga pendidikan lainnya,
yakni mengakar kuat di masyarakat dan berdiri kokoh sebagai menara air
(bukan menara api). Pesantren selain identik dengan makna ke- Islaman juga
mengandung makna keaslian Indonesia indigenous.

2. Di Pesantren terdapat prinsip atau nilai , yakni berupa keikhlasan,
kesederhanaan, kemandirian, ukuwah Islamiyah dan kebebasan. Hakekat
pendidikan pesantren sebenarnya terletak pada pembinaan jiwa ini, bukan pada
yang lain, karenanya hasil pendidikan di Pesantren akan mencetak jiwa yang
kokoh yang sangat menentukan falsafah hidup santri dihari kemudian, artinya,

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

301



mereka tidak sekedar siap pakai tetapi yang lebih penting adalah siap hidup.
Prinsip inilah yang menjadikan pesantren tetap survive dan terus menjadi oase
bagi masyarakat dalam perubahan yang bagaimanapun.

3. Adanya hubungan lintas sektoral yang akrab antara santri dengan kiai. Artinya
kiai bagi santri tidak sekedar guru ta’lim, tetapi juga sebagai guru ta’dzib dan
guru tarbiyah. Dia tidak sekedar menyampaikan informasi ke- Islaman, tetapi
juga menyalakan etos Islam dalam setiap jiwa santri dan bahkan
mengantarkannya pada tagarrub ilalloh. Karena itu hubungan kiai dengan
santri tidak sekedar bersifat fisikal, tetapi lebih jauh juga bersifat batiniyah.

4. Model pengasramahan. Di pesantren, terdapat istilah santri mukim, dimana
santri diasramakan dalam satu tempat yang sama. Dimaksudkan selain
menjadikan suasana tidak ada perbedaan antara anak orang kaya atau orang
miskin. Juga kiai dapat memantau langsung perkembangan keilmuan santri,
dan yang lebih penting adalah diterapkannya pola pendampingan untuk melatih
pola prilaku dan kepribadian para santri.

5. Fleksibel terhadap berbagai perubahan yang terjadi. Salah satu faktor yang
menjadikan pesantren tetap eksis dan bahkan menjadi alternatif prospektif
dimasa yang akan datang, karena ia mempunyai karakter membuka diri
terhadap berbagai perubahan yang terjadi dalam kehidupan riil, dikalangan
pesantren terkenal slogan yang artinya, "Menjaga tradisi lama yang baik dan
mengambil kebiasaan baru yang lebih baik” itu adalah merupakan bagian dari
pilihan sikap yang bijak.

Dengan berbagai visi serta kecenderungan baru itulah, kekhawatiran
banyak pihak yang memprediksi pesantren akan kehilangan nilai relevasinya
dengan kehidupan sosial yang terus berubah, saat ini secara perlahan mulai
terjawab, misalnya dalam segi elemen pokok, pada perkembangan selanjutnya
elemen pokok pesantren tidak hanya terdiri dari kiai, masjid, pondok, pengajian
kitab klasik dan santri, sebagaimana dilihat Zamakzary Dhofir,"**V Tapi telah
jauh berkembang pada pusat keterampilan, pusat olah raga, kantor administrasi,
perpustakaan, laboratorium, pusat pengembangan bahasa, koperasi, balai
pengobatan, pemancar radio, penerbitan dan lain lain.

Demikian juga kita melihat terdapat beberapa refungsionalisasi dalam
pesantren, misalnya dari sekedar fungsi pendidikan dan sosial, saat ini
berkembang pada fungsi ekonomi, pengkaderan, dan public service. Dengan
refungsionalisasi tersebut, pesantren pada gilirannya tidak sekedar memainkan
fungsi-fungsi tradisionalnya, seperti transmisi ilmu ilmu ke- Islaman,
pemeliharaan tradisi Islam dan reproduksi ulama’, tetapi juga telah menjadi
alternatif pembangunan yang berpusat pada masyarakat itu sendiri, pusat
pengembangan pembangunan yang berorientasi pada nilai, pembangunan lembaga
dan kemandirian.

Dengan berbagai perkembangan baru yang terus bergerak, walau terkesan
hati-hati dan cenderung gradual evolusioner, Pesantren jelas bukan saja mampu
bertahan dan survive, tapi lebih dari itu, dengan penyesuaian, akomodasi dan
perubahan yang dilakukannya, pada gilirannya pesantren  mampu
mengembangkan diri dan bahkan kembali menempatkan dirinya pada posisi

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

302



sebagai pusat pencerahan, pusat penyuluhan kesehatan, pusat pengembangan
tehnologi tepat guna, pusat usaha penyelamatan dan pelestarian lingkungan hidup,
pusat emansipasi wanita dan pusat pemberdayaan ekonomi masyarakat.”*V
Menurut Edy Supriyono™Minimal ada tiga alasan mengapa pesantren
mempunyai peran dan kesempatan yang lebih besar disbanding dengan lembaga
lain. Pertama, pesantren yang ditempati generasi penerus bangsa (mulai anak-
anak hingga pemuda) dengan pendidikan yang tidak terbatas oleh waktu
sebagaimana di lembaga pendidikan umum, akan semakin mempermudah dan
menunjang pesantren untuk makin menyemaikan ajaran-ajaran agama Islam, yang
dapat dijadikan sebagai benteng dalam menghadapi globalisasi. Kedua,
pendidikan pesantren yang mencoba memberikan keseimbangan antara
pemenuhan lahir batin, pendidikan agama dan umum, merupakan usaha yang
sangat sesuai dengan kebutuhan pendidikan di era globalisasi yang membutuhkan
keseimbangan antara kualitas SDM dan keluhuran moral. Ketiga, paparan Nur
Cholish Majid memberikan contoh masyarakat yang terkena “dislokasi”, yaitu
kaum marjinal atau pinggiran di kota-kota besar, seharusnya menyadarkan
pesantren. Mengingat pesantren adalah tempat kaum pinggiran atau kaum
pedesaan yang ekonominya pada posisi menengah ke bawah yang juga rentan
akan dihinggapi “dislokasi”, sehingga dalam hal ini pesantren tentu lebih
mempunyai kesempatan untuk memberdayakan dan mengangkat kaum tersebut.

Kesimpulan

Penalaran Moral Remaja Santri di Pondok Pesantren Tarbiyatuit Tholabah Kranji
Paciran Lamongan menunjukan variasi yang berbeda-beda, sesuai dengan jenjang
sekolah fomal (Tsanawiyah , Aliyah dan pasca atau Mahasiswa) dan lama menetap di
pesantren. Pada hasil penelitian ini merujuk teori Lawrence Kohlberg maka secara
umum penalaran moral remaja santri dikategorikan pada tingkat konvensional dan pasca
konvensional. Santri pada jenjang Tsanawiyah berada pada tingkat konvensional tahap
Il yakni pada penalaran orientasi kesepakatan antar pribadi dan juga pada tahap 1V
yakni orientasi hukum dan ketertiban , sedangkan santri Aliyah berada pada tingkat
konvensional tahap IV bahkan bagi mereka yang belajar dipesantren sejak Tsanawiyah
menunjukaan pada tingkat pasca konvensional tahap V yakni orientasi kontrak sosial
yang legalistic, sedangkan santri pasca yang masuk pesantren ketika masa kuliah saja
menunjukan tingkat konvensional, adapaun bagi yang telah menetap di pondok sejak
masa sekolah menunjukan pada tingkat pasca konvensional tahap V.

Pengaruh pemahaman keagamaan mempunyai peran penting dalam penalaran
moral santri remaja melalui dua hal;: pertama, dengan pemahaman agama, remaja
mengetahui perilaku-perilaku moral yang berlaku, dan berdasar pada standar nilai
agama; Kedua, pemahaman agama akan menimbulkan motivasi yang kuat bagi santri
remaja untuk \berfikir, dan berperilaku sesuai dengan nilai agama yang diyakini sebagai
bentuk ibadah dan yang dapat diterima oleh lingkungannya, sehingga dari penelitian ini
juga menemukan semakin lama anak bermukim di pesantren, maka penalaran moral
remaja santri akan lebih baik. Pemahaman agama atau religiusitas santri terhadap
penalaran moral remaja santri berimplikasi pada kedalaman mereka terhadap keyakinan
dan kemantapan mereka dalam berperilaku yang didasarkan pada nilai-nilai kegamaan

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

303



disamping juga nilai sosial yang di integralkan pada nilai dan norma yang ada
dipesantren.

Peran pesantren dalam penalaran moral remaja santri terimplikasi dalam kegiatan
dan program-program dalam pesantren, baik dari tradisi pesantren maupun dalam
kegiatan harian, mingguan, bahkan kegiatan bulanan. Peran-peran tersebut melalui (1)
iklim sosial yang tercipta dalam pesantren atau tradisi, diantaranya teladan kyai dan
ustadz, pembiasaan berperilaku sopan, kesederhanaan, penekanan amal ibadah seperti
jamaah tahajud,dhuha dan utamanya jamaah rawatib, kedisplinan, dan kesetaraan. (2)
proses pendidikan, meliputi madrasah Diniyah, pengajian kitab, pengajian al quran,
kegiatan pesantren seperti, dziba’iyah, khitobiyah, dan jama’ah rutin shalat
maktubah.(3) interaksi dan konflik sosio kognitif, yakni perbedaan dalam pandangan
dan budaya yang terwujud dari interaksi antar santri yang berasal dari berbagai daerah
dan dengn kemampuan yang berbeda-beda serta motode pendidikan yang digunakan
dalam pesantren Tarbiyatut Tholabah yang merangsang anak untuk kreatif yakni metode
musyawarah, tanya jawab, dan bathul masail.

" Hendriati Agustian, Psikologi Perkembangan, pendekatan ekologi kaitannya dengan konsep diri
dan penyesuaian diri padaremaja, (Bandung: Remaja Rosda Karya, 2006), 1.

""Hurlock, E.B. Psikologi Perkembangan. Edisi 6. Jilid 2. Alih Bahasa Meitasari Tjandrasa,(
Jakarta: Erlangga, 1990), 23.

""Monks, F.J.- A.M.P. Knoers, Siti Rahayu Haditono. Psikologi Perkembangan Pengantar Dalam
Berbagai Bagiannya, (Yogyakarta: Gajah Mada University Press ,2002), 45.

" Sarwono, S.W. Psikologi Remaja. Cetakan ke 14. Edisi Revisi ( Jakarta: PT Raya Grafindo
Persada , 2011), 56.

v Abdurarahman Wahid, Pesantren sebagai sub-kultur, ed. Dawam Raharjo , Pesantren dan
Pembaharuan, (Jakarta: LP3ES, 1988), 40.

' Ibid, 14.

Y"Abd. A’la, Pesantren dan Peran Santri dalam Perubahan dalam http://blog.sunan-ampel.ac.id/
di akses pada 13 Nopember 2012

"' John W. Santrock, Psikologi Pendidikan, (Jakarta : Kencana, 2008), hal. 116

" Penalaran moral adalah alasan atau pertimbangan, mengapa sesuatu itu di anggap baik atau
buruk. Baca Kusdwiratri Koestiono , Psikologi Perkembangan, ( Pajajaran : widya Padjajaran, 2009), 43-
44,

* Sarwono, S.W. Psikologi, 61.

¥ Gunarsa, S.D., Gunarsa, Y.S.D. Psikologi Perkembangan Anak & Remaja., (Jakarta: Gunung
Mulia,2003), 91.

X! Pesantren Tarbiyatut Tholabah, yang berada di Jin. KH. Musthofa Desa Kranji Kecamatan
Paciran Kabupaten Lamongan adalah salah satu diantara sekian banyak pesantren yang telah survive
sampai dengan seabad lebih, pesantren ini berdiri pada tahun 1898 Mxii. Pesantren ini memiliki Unit
Lembaga formal terdiri dari PAUD (PG dan TKM), M1, MTs, MA dan Institut Agama Islam Tarbiyatut
Tholabah (IAI TABAH) yang dulunyabernama STAI Sunan Drajat, Jumlah keseluruhan santri +3000.

X" Ahmad Tafsir, 1lmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, ( Bandung, Rosdakarya, 1994), 191.

¥V Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren, Jakarta, INIS, 1994., 55-56.

“M.Sulthon & Moh. Khusnuridlo, Manajemen Pondok Pesantren dalam Perspektif Global,
(Yogyakarta : LaksBang PRESSindo, 2006) 11-12.

! Kohlberg, Tahap-tahap..., 159-160. Sebagaimana dikemukakan oleh Lickona dan dikutip oleh
Sarwono, Psikologi Remaja, 113. Lihat juga dalam Kusdwiratri setiono, Psikologi Perkembangankajian
teori Piaget, Kohlberg, Selman, dan aplikasi riset, (Bandung: Widya Padjajaran, 2009), 43.

1 Jamil Shaliba, al-Mu jam al-Falsafi, Juz 1 (Mesir: Dar al-Kutub al-Misri, 1978), 539. Lihat

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

304


http://blog.sunan-ampel.ac.id/

pula Luis Ma’luf, Kamus Al-Munjid (Beirut: al-Maktabah al-Katulikiyah, t.th.), 194

*!"1mam al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum Al-Din Juz Ill (Kairo: Al-Mashahad al-Husain, t.th.), 56.

X 1bn Miskawayh, Tahdhib al-Akhlak fi al-Tarbiyah (Beirut: Dar al-Kutub,1985), 12.

“ Suwito, Filsafat Pendidikan Akhlak Ibn Miskawaih (Yogyakarta: Belukar, 2004), 35.

' Suwito, Filsafat,35. Maksud dari metode amthal di sini adalah mengumpamakan sesuatu yang
abstrak dengan yang lain yang lebih konkrit untuk mencapai tujuan atau manfaat dari perumpamaan
tersebut

X! Qecara terminology, kata “Qisah” al-Qur'an mengandung dua makna yaitu; Pertama, “al-
Qasas fi al-Quran”, yang artinya pemberitahuan al-Qur’an tentang hal ihwal umat terdahulu, baik
informasi tentang kenabian maupun tentang peristiwa-peristiwa yang terjadi pada umat terdahulu. Kedua,
Qasas al-Qur’an, yang artinya karaktristik kisah-kisah yang terdapat dalam al-Qur’an.

XM ebih lanjut Abdurrahman menjelaskan pengertian mawizah sebagai sesuatu yang dapat
mengingatkan seseorang akan apa yang dapat melembutkan kalbunya berupa pahala atau siksa sehingga
menimbulkan kesadaran pada dirinya. Atau bisa saja berbentuk sebagai nasihat dengan cara menyentuh
kalbu. Ibid. 110.

™V Pengertian ibrah dalam al-Qur’an dapat diartikan sebagai upaya mengambil pelajaran dari
pengalaman-pengalaman orang lain atau dari peristiwa-peristiwa yang terjadi pada masa lampau melalui
suatu proses berfikir secara mendalam, sehingga menimbulkan kesadaran padadiri seseorang.

® Untuk kedua istilah itu, al-Nahlawi mendefenisikan bahwa yang dimaksud dengan targhib
adalah janji yang disertai dengan bujukan dan membuat senang terhadap sesuatu yang maslahat,
Sementara tarhib” ialah suatu ancaman atau siksaan sebagai akibat melakukan dosa atau kesalahan yang
dilarang Allah, atau akibat lengah dalam menjalankan kewajiban yang diperintahkan Allah.

! Keteladanan merupakan salah satu metode pendidikan yang diterapkan Rasulullah Beliau
adalah seorang pendidik, da’i, pejuang, kepala negara, kepala rumah tangga dan seorang yang member
petunjuk kepada manusia dengan tingkah lakunya sendiri sebelumdengan kata-kata yang baik. Rasulullah
merupakan teladan universal bagi umat manusia. Sebagaimaana dijelaskan dalam al-Quran, 34
(Saba’):28. QS. 31 (al-Anbiya’):107. al-Qur’an, 16 (al-Nah}l):43-44.

VI Hiwar Qur’ani adalah hasil analisis secara mendalam tentang dialog-dialog yang terdapat
dalam al-Qur’an Syahidin, Menelusuri Metode. 162.

X Hasan, Psikologi , 297-298.

X Menurut Piaget, dengan teori perkembangan kognisi membagi perkembangan seseorang
men jadi empat tahapan, yakni sensori motor (0-2tahun), pre-operational (2-7tahun), concrete operational
(7-11tahun), dan formla operational (11 tahun keatas).

“* |bid, 44.

X Setiono, Psikologi Perkembangan, 43.

% Kohlberg, Tahap-Tahap,231-234. Lihat juga dalam John W. Santrock, Psikologi Pendidikan,
(Jakarta : Kencana, 2008), 119.

*lKohlberg, Tahap-Tahap..., 70. Baca Setiono, Perkembangan Psikologi,80.

¥V 1 exy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi( Bandung, Remaja Rosda
Karya, 2011), 78. Baca juga John W, Creswell, Reseach design; Pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan
Mixel,( Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2010), 20.

' Nasution, Penelitian Naturalistik (Bandung: Rineka Cipta, 1996), 17.

! Moleong, Metodologi, 338-345.

X C. Asri Budiningsih, Pembelajaran Moral (Jakarta; PT Rineka Cipta, 2004), 26.

XV Budiningsih, Pembelajaran,27-28.

XX Asri Budiningsih, Pembelajaran Moral, 25.

¥ Aliah B. Purwakania Hasan, Psikologi Perkembangan Islami; menyingkap rentang kehidupan
manusia dari prakelahiran hingga pasca kematian, (Jakarta : rajawali Press, 2006),262.

I Hasan, Psikologi, 25-26.

i Syamsu Yusuf, Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja, (Bandung : Remaja Rosda Kraya,
2011), 133-134.

Ml sesyai dengan jenis-jenis pesantren dalam PP Nomor: 3 tahun 1979

XV seputan ini biasa digunakan di pesantren Tarbiyatut Tholabah, untuk menyebut santri yang
menjadi Mahasiswa di STAI Sunan Drajat dan mereka yang telah lulus tingkat MA, meskipun tidak

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

305



kuliah. Observasi, tanggal 12 Maret 2013.

X"’_Sudono lljas, Wawancara, Paciran tanggal 6 April 2013 jam 09.38

“M Monks Knoers, Psikologi perkembangan pengantar dalam bebagai bagiannya. (Terj.) SitiRaha
yu (Yogyakarta; Gadjah Mada University Press, 2004 ), 315.

“Vil santrock, John, W. (2003). Adolescence.Penerjemah Sinto Adelar . Jakarta: Erlangga ,439

XM \Muhammad alMighwar, Psikologi Remaja (Bandung : Pusataka Setia, 2006). 138-145. Lihat
juga dalam Hurlock, Perkembangan anak, 226. Moralitas pascakonvensional harus dicapai selama
remaja. tahap ini merupakan tahap menerima sendiri sejumlah prinsip dan terdiri dari dua tahap pertama.
Dalam tahap pertama, individu yakin bahwa harus ada kelenturan dalam keyakinan moral sehingga ada
perubahan dan perbaikan. Tahap kedua, penyesuaian diri dengan standar sosial dan ideal yang
diinternalisasi lebih untuk menghindari hukuman.

X Hurlock, Perkembangan anak, 225.

'_M, Ulwanun Nafi’, Wawancara, Paciran tanggal 8 April 2013, jam 20.30 wib

"\Wakhida Nurlatifa, “Penalaran Moral Remaja Pada Siswa Madrasah Aliyah Negeri Malang I, (
Tesis, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 2003)

i Kusdwiratri setiono, Psikologi Perkembangan;kajian teori Piaget, Kohlberg, Selman, dan
aplikasi riset, (Bandung: Widya Padjajaran, 2009), 43.

' M.Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat
(Bandung: Mizan, 2000).253

'W"al- Quran, 68:4 dan Departemen Agama R.l., al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: CV.
Pustaka Agung Harapan, 2002), 826.

" al-Qur’an, 26:137.

M H.R. Turmizi, dalam Sunan al-Tarmizy, tahqiq: al-‘Allamah al-Muhaddith Muhammad Nasir
al-Din al-Bany, bab Ma ja'a fi haq al-Mar’at ‘ala Zaujaha, Juz | (Riyad: al-Maktabah li al-Nas}r wa al-
Turi’, tt.) 390.

M Sayyid Muhammad al-Zarqgani, Sharh al-Zarqany ‘ala Muwatta’ al-lmam Malik. Juz 1V
(Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), 256.

il M. Romly Arief, Kuliah Akhlak Tasawwuf (Jombang: Unhasy Press, 2008),1.

"™ Mahjuddin, Akhlak Tasawwuf I, Mukjizat Nabi Karomah Wali dan Ma rifah Sufi. (Jakarta:
Kalam Mulia, 2009), 34.

" Ibid..

™ |bid.35.

M1 Ihid. 36

I"f“Ancok&Suroso.Psikologi Islami.Cet VIl ( Yagyakarta : Pustaka Pelajar, 2005), 76.

MV Nashori, Fuad & Mucharam, R D. Mengembangkan Kreativitas Dalam Perspektif Psikologi
Islami. Hal: 78-82

™ al Quran al isra, 17;23. Terjemahanya : Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu
jangan menyembah selain Dia dan hendaklah kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik-
baiknya. Jika salah seorang di antara keduanya atau kedua-duanya sampai berumur lanjut dalam
pemeliharaanmu, maka sekali-kali janganlah kamu mengatakan kepada keduanya perkataan "ah" dan
janganlah kamu membentak mereka dan ucapkanlah kepada mereka perkataan yang mulia

i Nazaruddin, wawancara, Paciran, tanggal8 april 2013 jam 21.45 wib

il Robert H. Thouless,. Pengantar psikologi agama. Jakarta, Terj: Husein. Cet:1. (Jakarta :
Rajawali Press, 2000), 34.

it Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf, 160.

XX Ridlwan Nasir, Mencari tiplologi format pendidikan ideal;pondok pesantren di tengah arus
perubahan.(Yogyakarta:Pustaka Pelajar,2005),80.

'XX_Mastuhu, Dinamika sistem pendidikan pesantren. (Jakarta: INIS, 1994), 55.

P Apdurrahman Wahid, Pesantren Dan Pengembangan Watak Mandiri, dalam Menggerakkan
Tradisi: Esai-Esai Pesantren, (Yogyakarta : LKiS, 2001), 97-100.

Podi Netode ialah cara teratur yang digunakan untuk melaksanakan suatu pekerjaan, agar tercapai
sesuai dengan yang dikehendaki, atau cara kerja yang bersistem, untuk memudahkan pelaksanaan suatu
kegiatan, guna mencapai tujuan yang ditentukan. Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan
Pengembangan Bahasa, Kamus Besar,740. Menurut Suparlan Metode pendidikan adalah bagaimana cara

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

306



yang tepat, agar isi atau materi pendidikan itu dididik dan diajarkan. Suparlan Suahrtono, Filsafat
Pendidikan (Yogyakarta: Ar-ruz Media, 2007), 120. Sedangkan menurut Syahidin, Metode dapat
diartikan pula sebagai suatu cara untuk menyampaikan suatu nilai tertentu dari si pembawa pesan kepada
si penerima pesan. Syahidin, Menelusuri Metode Pendidikan dalam al-Qur’an (Bandung:
Alfabeta,2009),79.

P4 M., As’ad Azizan, wawancara, Paciran 8 April 2013 jam 20.05 wib

DoV ihat al-Quran, 61(al-Saff):3.

P Menurut Muhammad Qutb, Islam telah membentuk suatu masyarakat yang di dalamnya hidup
segala nilai dan norma-norma, yang seharusnya menjadi kebiasaan pada seseorang. Kebiasaan-kebiasaan
baik tersebut telah menjadi unsur individual dan masyarakat. Selanjutnya dari kebiasaan-kebiasaan
tersebut tersusunlah kaidah-kaidah sosial yang kuat dan kokoh berupa sikap mental seperti kejujuran,
kebenaran, kecintaan, simpati, kesenangan berkorban dan semangat pengabdian. Pendidikan melalui
pembiasaan dimulai dengan dihidupkannya rasa kecintaan terhadap kebenaran, kemudian diubahnya
menjadi kegairahan berbuat tanpa merasa berat sedikit pun. Hasan Basri, Metode Pendidikan Islam, 172.
Menurut Syahidin, dari berbagai bentuk peristiwa Rasulullah saw. maupun peristiwa yang diabadikan
Allah swt. dalam al-Qur’an, dapat diambil beberapa macam metode pengajaran yang mudah untuk
diterapkan dalam lapangan pendidikan yaitu: Latihan dan pengulangan, latihan menghafal, latihan berfikir
untuk memperdalam iman dan latihan ibadah. Syahidin, Menelusuri Metode. 141- 148. Pendidikan
dengan menggunakan latihan dan pengalaman didasarkan kepada al-Qur’an dan Sunnah melalui ayat-ayat
yang menggambarkan peristiwa-peristiwa masa lampau (sejarah). Kisah dalam al-Qur’an yang berkenaan
dengan pengalaman langsung sebagai upaya pendidikan tergambar dalam kisah Nabi Musa as. Ketika
beliau harus berlatih sabar dalam menerima pendidikan dari Nabi Khidir as. dapat dilihat dalam QS. al-
Kahfi 18:66-73. Kemudian kisah Qabil yang membunuh saudaranya; QS. al-Maidah 5:30-31.

i peneliti, observasi, Lamongan, pada15 Maret 2013

Povit Untuk kedua istilah itu, al-Nahlawi mendefenisikan bahwa yang dimaksud dengan targhib
adalah janji yang disertai dengan bujukan dan membuat senang terhadap sesuatu yang maslahat, terhadap
kenikmatan atau kesenangan akhirat yang baik dan pasti serta bersih dari segala kotoran yang kemudian
diteruskan dngan melakukan amal shaleh dan menjauhi perbuatan yang berakibat bahaya dan perbuatan
buruk. Sementara tarhib” ialah suatu ancaman atau siksaan sebagai akibat melakukan dosa atau
kesalahan yang dilarang Allah, atau akibat lengah dalam menjalankan kewajiban yang diperintahkan
Allah. Tarhib juga diartikan sebagai ancaman dari Allah yang dimaksudkan untuk menumbuhkan rasa
takut kepada para hambanya sekaligus untuk memperlihatkan sifat-sifat kebesaran dan keagungan
llahiyah, agar mereka selalu berhati-hati dalam bertindak serta tidak melakukan kesalahan dan kesesatan.
Ibid.

bovill £ B Hurlock. Perkembangan Anak. Jakarta: Erlangga. 1993. Hal 84-92

bXiX Dhofier, Tradisi Pesantren,54.

"°°‘_ Setiono. Psikologi Perkembangan,63.

P4 Hyrlock, Psikologi, 213.

bodi Ahmad Ali Riyadi, Psikologi Sufi al-Ghazali (Yogyakarta: Panji Pustaka, 2008), 86.

boodit Ahdullah Nashih Ulwan, Tarbiyah al-Awlad fi al-Islam, terjemahan Indonesiaoleh Syaifullah
Kamalie, Pedoman Pendidikan Anak dalamlIslam, Jilid Il (Semarang: Asy-Syifa', 1981), 2.

PAVDhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pendangan Hidup Kiai, (Jakarta;
LP3ES, 1982), 40.

bV A zra, Azyumardi, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi menuju Millenium Baru,
(Jakarta: Logos, 1997), xd.

PVl Fanani dan Elly (ed). Op. Cit, hlm 62-53.

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019

307



