
 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

284  

PERAN PESANTREN DALAM PERKEMBANGAN 

PENALARAN MORAL SANTRI 

( Studi Kasus Di Pesantren Tarbiyatut Tholabah Lamongan) 

Raikhan 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 
Email: reihan.lmg@gmail.com 

 
 

Abstract: Moral in the world of psychology has three domains, namely 

cognitive / reasoning, behavior / behavior, and affection / emotion. Moral is  
influenced by many elements, especially age, adolescence as an important  

period in which many changes in the period, both physical and non- 
physical, the transition period, the problem-prone period, the search for 
identity, and adolescence to adulthood. In the cognitive domain or moral  

reasoning, adolescence is crucial to the success of the self in the future. 
Pesantren as a sub-culture of education in Indonesia has a different 

educational model and has been proven to produce moral cadres. 
This qualitative study with a case study approach using questionnaire 

and FGD methods in extracting the data, and based on the moral 

development theory of Lawrence Kohberg. From the results of this study 
indicate that; First, the moral reasoning of young santri has several 

variants of stages or levels, this is because the santri of the pesantren also  
vary from the students of Tsanawiyah, aliyah, and post-student level so that 
the general reasoning of Tarbiyatut Tholabah Islamic boarding school 

students in conventional stage III is in the interpersonal agreement 
orientation reasoning and stage IV namely the orientation of law and order 

and post conventional stage V namely the orientation of legalistic social 
contracts. Second; religious understanding has an important role in the 
moral reasoning of adolescent students through two things: first, with 

understanding of religion, adolescents know the moral behaviors that apply, 
and are based on religious value standards; Second, understanding religion  

will generate strong motivation for adolescent students to think, and behave 
in accordance with religious values that are believed to be a form of 
worship and that can be accepted by their environment, so that from this 

study also found the longer children live in pesantren, then moral reasoning  
santri teenagers will be better. Third; The role of pesantren in the moral  

reasoning of young students. 
 

Keywords: Santri, Moral, Reasoning, Psychology. 

 

Pendahuluan 

Pada era globalisasi dan modernisasi yang sedang berjalan saat ini, banyak terjadi 
perubahan pola hidup salah satunya terhadap usia rentan yakni masa remaja i. Remaja 

mailto:reihan.lmg@gmail.com


 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

285  

saat ini mungkin bisa di bilang sangat nakal dan tidak bisa di atur, tapi dari sekian 

banyak anak remaja yang sudah terkontaminasi hal-hal buruk tersebut ada juga para 
remaja yang justru membantu remaja lain untuk menjadi lebih baik. Remaja yang 

seperti itu yang bangsa ini mungkin harapkan, dan karakter remaja seperti itu bisa kita 
bentuk dengan cara membimbing remaja-remaja saat ini untuk menghindari narkotika, 
free sex, pergaulan bebas, dan lain sebagainya. 

Hurlock menyatakan bahwa masa remaja merupakan masa peralihan dari masa  
kanak-kanak ke masa dewasa, dimulai saat anak secara seksual matang dan berakhir 

saat ia mencapai usia matang secara hukumii. Sedangkan menurut Monks, Knoers, & 
Haditono remaja adalah individu yang berusia antara 12-21 tahun yang sedang 
mengalami masa peralihan dari masa anak-anak ke masa dewasa, dengan pembagian 

12-15 tahun masa remaja awal, 15-18 tahun masa remaja pertengahan dan 18-21 tahun 
masa remaja akhiriii. 

Pada perkembangan ini, pencapaian kemandirian dan identitas sangat menonjol 
(pemikiran semakin logis, abstrak, dan idealistis) dan semakin banyak menghabiskan 
waktu di luar keluarga, Akibatnya para orangtua mengeluhkan perilaku anak-anaknya 

yang tidak dapat diatur, bahkan terkadang bertindak melawan mereka. 
Salah satu tugas perkembangan yang harus dikuasai remaja adalah mempelajari 

hal yang diharapkan oleh kelompok dan kemudian mau membentuk perilakunya agar 
sesuai dengan harapan lingkungan sosialnya tanpa terus dibimbing, diawasi didorong 
dan diancam hukuman seperti yang dialami pada masa kanak-kanak. Pada masa remaja, 

moral merupakan suatu hal yang penting sebagai pedoman atau petunjuk bagi remaja 
dalam rangka mencari jalannya sendiri untuk menuju pada kepribadian yang matang 
dan menghindarkan diri dari konflik-konflik peran yang selalu terjadi pada masa 

remaja.iv 
Pesantren sebagai bagian dari pusat pendidikan kaum remaja , dikenal dengan 

sebutan santri, yang mengakar dimasyarakat juga tak lepas dari pengaruh-pengaruh 
dinamika global yang berlangsung saat ini dan terperangkap dalam gelombang 

globalisasi dengan seluruh nilai positif dan negatifnya. Sampai hari ini pesantren 

memang masih dianggap atau dikenal sebagai lembaga pendidikan yang sangat ketat 
dalam memproteksi para santrinya dengan nilai-nilai moralitas dari pengaruh-pengaruh 

produk modernitas yang buruk, terutama pergaulan bebas, kenakalan, narkoba, dan lain- 
lain. Daya tahan pesantren telah menarik simpatik para ilmuah untuk meneliti secara 

mendalam mengenai sosio-religi pesantren yang mengandung kekuatan resistensi 

dampak modernisasiv. Gus Dur mengemukakan bahwa pesantren, berbeda dengan 
lembaga pendidikan lainnya, memiliki paling tidak tiga elemen utama yang layak untuk 

menjadikannya sebagai sebuah subkultur. Yaitu : (1) pola kepemimpinan pesantren 
yang mandiri dan tidak terkooptasi oleh negara, (2) kitab-kitab rujukan umum yang 
selalu digunakan yang diambil dari berbagai abad, (dalam terminologi pesantren dikenal 

dengan kitab klasik atau Kitab Kuning) dan (3) sistem nilai (velue system) yang dianutvi. 
Melalui pendekatan diatas, pesantren pada satu pihak menekankan kepada 

kehidupan akhirat serta kesalehan sikap dan perilaku, dan pada pihak lain pesantren 
memiliki apresiasi cukup tinggi atas tradisi-tradisi lokal, keserba-ibadahan, keikhlasan, 
kemandirian, cinta ilmu, apresiasi terhadap khazanah intelektual muslim klasik dan 

nilai-nilai sejenis menjadi anutan kuat pesantren yang diletakkan secara sinergis dengan 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

286  

kearifan budaya lokal yang berkembang di masyarakatvii. 
Nilai-nilai moralitas yang diajarkan dipesantren memiliki pengaruh positif 

terhadap perkembangan moral santri. Dalam disiplin psikologi perkembangan moral 
memiliki tiga komponen yakni (pertama) Komponen afektif/emosional terdiri dari 

berbagai jenis perasaan, (kedua) Komponen kognitif merupakan pusat dimana seseorang 
melakukan konseptualtualisasi benar dan salah, dan membuat keputusan tentang 

bagaimana seseorang berperilaku,dan (ketiga) Komponen perilaku (behaviour) , 
kondisi nyata atau fakta seseorang sesungguhnya berperilaku ketika mengalami godaan 
untuk berbohong, curang, atau melanggar aturan moral lainnyaviii. 

Komponen kognitif atau Penalaran moralix berperan penting bagi pengembangan 
prinsip moral. Penalaran moral berkenaan dengan jawaban atas pertanyaan mengapa 

dan bagaimana seseorang sampai pada keputusan bahwa sesuatu dianggap baik dan 
burukx. Pada penalaran moral diharapkan seorang remaja yang menghadapi dilema- 
dilema moral secara reflektif mengembangkan prinsip-prinsip moral pribadi yang dapat 

bertindak sesuai dasar moral yang diyakini dan bukan merupakan tekanan sosial. 
Penalaran moral remaja banyak dipengaruhi oleh lingkungan dimana ia hidup. 

Lingkungan ini dapat berarti orangtua, saudara-saudara, teman-teman, guru-guru dan 
sebagainyaxi. 

Berdasarkan uraian diatas, penulis mengadakan penelitian di Pesantren Tarbiyatut  

Tholabahxii dengan pokok persoalan yang harus dijawabsebagai berikut : 
1. Bagaimana penalaran moral remaja santri? 

2. Bagaimana peran pemahaman keagamaan terhadap penalaran moral remaja  
santri? 

3. Bagaimana peran pesantren dalam mengembangkan penalaran moral remaja  

santri di Pesantren Tarbiyatut Tholabah Paciran Lamongan? 
Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui penalaran moral remaja santri dan 

peran pemahaman santri tentang agama terhadap penalaran moral serta untuk 
mengetahui peran pendidikan pesantren dalam mengembangkan penalaran moral remaja  
santri di Pesantren Tarbiyatut Tholabah Paciran Lamongan. 

Pesantren merupakan komunitas dan lembaga pendidikan yang besar jumlahnya 
dan luas penyebarannya di berbagai pelosok tanah air, telah banyak memberikan saham 

dalam pembentukan manusia Indonesia yang religiusxiii. Tujuan pesantren adalah 
menciptakan dan mengembangkan kepribadian Muslim, yaitu yang beriman dan 
bertakwa kepada Allah SWT, berakhlak mulia, bermanfaat bagi masyarakat, mampu 

berdiri sendiri dan teguh dalam pendirianxiv, Dalam pembangunan bidang pendidikan, 
pesantren dalam praksisnya sudah memainkan peran penting dalam setiap proses yaitu 

telah menjadi pilar utama penyangga keberhasilan pelaksanaan pembangunan sosial. 
Pendidikan pondok pesantren yang menjadi ciri khas dari gerakan trasformasi 

sosial keagamaan para ulama menandakan peran penting mereka dalam pembangunan 

sosial secara umum melalui media pendidikan munculnya, tokoh-tokoh informal 
berbasis pesantren yang sangat berperan besar dalam menggerakkan dinamika 

kehidupan sosial masyarakat desa, misalnya, tidak bisa dilepaskan dari jasa dan peran 
besar kiai/ulama.xv. 

Kohlberg menyatakan bahwa moral adalah bagian dari penalaran, dan ia pun 

menamakannya dengan istilah penalaran moral (moral reasoning). Penalaran moral 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

287  

merefleksikan kemampuan seseorang untuk berpikir mengenai isu-isu moral dalam 

situasi kompleksxvi. 
Dalam Tinjauan pendidikan Islam dikenal istilah ahlak,  Dari sudut kebahasaan, 

akhlak berasal dari bahasa Arab, yaitu isim mas}dar (bentuk infinitif) dari kata akhlaqa, 
yukhliqu, ikhlaqan, sesuai dengan timbangan thulasi majid dari af’ala, yuf‟ilu, if‟alan. 
Kata akhlak jamak dari kata khilqun atau khuluqun berarti al-sajiyah (perangai), al-

tabi‟ah (kelakuan, tabiat, watak dasar), al-„adat (kebiasaan, kelaziman), al-maru‟ah 
(peradaban yang baik), dan al-din (agama).xvii 

Menurut al-Ghazali, khuluq adalah sifat yang tertanam dalam jiwa seseorang 
(mendarah daging), yang karenanya dapat menimbulkan perbuatan dengan gampang 
dan mudah, tanpa memerlukan pertimbangan atau pikiran (otomaticly).xviii Menurut Ibn 

Miskawayh, khuluq adalah keadaan dalam jiwa seseorang yang mendorong untuk 
melakukan pekerjaan tanpa didahului oleh pemikiran dan pertimbangan.xix Maka secara 

sederhana, akhlak bisa disamakan dengan etika dan moral. Sebab akhlak, baik itu 
sebagai sistem nilai atau sebuah ilmu, sangat holistik meliputi perilaku lahir dan batin 
manusiaxx. 

Dalam Pendidikan Islam ada beberapa metode pendidikan ahlak yang dijumpai di 
dalam al-Qur’an dan Hadith antara lain: Metode Amthalxxi., Metode Kisah Qur’anixxii., 

Metode Ibrah-Maw‟izahxxiii atau ibrah xxiv, Metode Targib-Tarhib.xxv, Metode Tajribi 
(Latihan Pengamalan), Metode Keteladananxxvi, dan Metode Hiwar Qur‟anixxvii 

Perkembangan keagamaan juga berkembang sejalan dengan usia seseorang. 

James W. Fowler dalam buku Stages of Faith mengembangkan   teori   tentang 
tahap perkembangan dalam keyakinan seseorang. Fowler membaginya kedalam enam 
tahap antara lain: 

a. Intuitif-proyektif (intuitive-projective) 
b. Mythikal-literal (mythical-literal) 

c. Sintetik-konvensional (synthetic-conventional) 
d. Individuatif-reflektif (individuative-reflective) 
e. Konjungtif (conjungtive) 

f. Universal (universalizing)xxviii. 
Perkembangan penalaran moral dari Kohlberg, yang merupakan pengembangan 

dari teori piagetxxix, berpegang pada prinsip-prinsip umum (universal) dan memandang 
moral sebagai sebuh struktur bukan isi, dan bukan dari apa yang paling baik dan adil 
bagi masyarakat yang mempunyai sistem yang berbeda-bedaxxx. 

Penalaran moral dipandang Kohlberg sebagai s truk tur, bukan suatu isi, dalam 
artian bahwa penalaran moral tidak sekedar arti suatu tindakan, sehingga dapat dinilai 

apakah tindakan itu baik atau buruk tetapi merupakan alasan dari suatu tindakan. 
Dengan demikian penalaran moral bukanlah apa yang baik atau yang buruk. 
Penalaran moral dipandang Kohlberg sebagai isi yang baik atau yang buruk akan 

sangat tergantung kepada sosio-budaya tertentu sehingga relatif sifatnyaxxxi. 
Penalaran moral dalam konsep Kohlberg berkembang melalui tahapan tertentu. 

Perkembangan penalaran moral menurut Kohlberg dibagi menjadi tiga tingkatan, 
dimana tiap tingkatannya terbagi lagi menjadi dua tahap yang saling berkaitan, yaitu : 

a. Tingkat pra-konvensional 

Tahap 1) : orientasi hukuman dan kepatuhan 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

288  

Akibat fisik dari suatu perbuatan yang dilakukan menentukan baik- 

buruknya perbuatan itu tanpa menghiraukan arti dan nilai manusiawi dari 
akibat perbuatan tersebut. Anak pada tahap ini menghindari hukuman dan 

tunduk pada kekuasaan tanpa mempersoalkannya. 
Tahap 2) : orientasi relativitas instrumental 

Pada tahap ini anak beranggapan bahwa perbuatan yang benar adalah 

perbuatan yang merupakan cara atau alat untuk memuaskan kebutuhannya 
sendiri. 

b. Tingkat konvensional 
Tahap 3) : orientasi kesepakatan antar pribadi 

Tahap ini biasa disebut sebagai orientasi “Anak Manis”. Tahap ini 
memadang perilaku yang baik adalah yang menyenangkan dan membantu 
orang lain serta yang disetujui oleh mereka. 

Tahap 4) : orientasi hukum dan ketertiban 
Tahap   orientasi   hukuman   dan   ketertiban   ini   berarti   bahwa 

terdapat orientasi terhadap otoritas, aturan yang tetap, dan penjagaan tata tertib 
sosial. Pada tahap ini perilaku yang baik adalah yang melakukan 
kewajiban, menghormati otoritas, dan menjaga tata tertib sosial yang ada 

sebagai sesuatu yang bernilai dalam dirinya sendiri. 
c. Tingkat paska-konvensional 

Tahap 5) : orientasi kontrak sosial yang legalistik (sekitar dewasa awal) 
Perbuatan yang baik cenderung dirumuskan dalam kerangka hak dan 

ukuran individual umum yang telah diuji secara kritis dan telah disepakati 

oleh seluruh masyarakat. 
Tahap 6) : orientasi prinsip etika universal (masa dewasa) 

Benar atas suatu perbuatan ditentukan oleh keputusan suara hati, 
sesua i dengan prinsip etis yang dipilih sendiri, hukum tetap dipandang 
sebagai sesuatu yang penting tetapi   ada   nilai-nilai   yang   lebih   tinggi 

yaitu prinsip universal mengenai keadilan, pertukaran hak dan keamanan 
martabat manusia sebagai seorang pribadi. xxxii. 

Menurut Kohlberg ada tiga yang mempengaruhi penalaran moral, yaitu 
kesempatan alih peran, konflik sosio- kognitif, dan iklim moral lingkunganxxxiii. 

 

Metode Penelitian 
Berdasarkan tujuan penelitian yakni menggambarkan dan memperoleh pemahaman 

yang mendalam tentang fakta penalaran moral remaja santri di Pesantren Tarbiyatut 
Tholabah Lamongan, maka pendekatan kualitatif yang cocok dalam penelitian ini 
adalah metode penelitian ini kualitatif jenis studi kasus (Case studies) sehingga 

menghasilkan generalisasi yang valid sangatlah terbatas, kegunaannya yang utama 
bukanlah sebagai alat untuk menguji hipotesis, melainkan untuk menyelidiki secara 

cermat suatu program, peristiwa,akitifitas, proses, atau sekelompok invidu dengan 
menggunakan berbagai prosedur dengan waktu yang ditentukanxxxiv. 

Peneliti menjadi instrumen utama yang terjun ke lokasi serta berusaha sendiri 

mengumpulkan informasi melalui FGD, observasi, angket dan wawancara.xxxv 
Informan penelitian diambil dengan cara memilah data sesuai dengan yang 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

289  

diinginkan dengan pendekatan purpossive sampling, oleh karena penelitian ini 

dititikberatkan pada penalaran moral remaja santri, maka informan penelitian ini adalah 
para santri yakni khususnya santri pada fase remaja (psikologis) tengah (15-18 tahun) 

dan akhir (19-21 tahun) di lingkungan Pesantren Tarbiyatut Tholabah Lamongan. 
Adapun langkah-langkah dalam analisis data dalam penelitian ini dilakukan 

dengan mengikuti cara yang disarankan oleh Miles dan Huberman dalam bukunya 

Moleong yaitu: reduksi data, display data dan mengambil kesimpulan, dan 
verifikasi.xxxvi 

Dalam penelitian ini tehnik yang digunakan adalah : Perpanjangan keikutsertaan,  
Ketekunan pengamatan, Triangulasi sumber, dan Pemeriksaan teman sejawat 

1. Penalaran Moral Remaja Santri 

Seseorang dikatakan bermoral jika memiliki kesadaran moral, yaitu dapat menilai 
hal-hal yang baik dan buruk, hal-hal yang boleh dilakukan dan tidak boleh dilakukan 
serta hal-hal yang etis dan tidak etis. Orang bermoral akan nampak dalam penilaian atau 

penalaran moralnya serta pada perilaku yang baik, benar dan sesuai dengan etika yang 
ada. Sedangkan penalaran moral adalah suatu jenis kemampuan kognitif yang dimiliki 

setiap individu untuk mempertimbangkan, menilai, dan memutuskan suatu perbuatan 
berdasarkan prinsip-prinsip moral seperti baik atau buruk, etis atau tidak etis, benar atau 
salah dan memperhitungkan akibat yang timbul. 

Piaget dan Kohlberg telah mengadakan studi dalam proses perkembangan moral.  
Mereka lebih memusatkan penyelidikan pada pola-pola Struktur penalaran manusia 

dalam mengadakan keputusan moral daripada penyelidikan tingkah laku. Kedua tokoh 
itu telah menyusun peta lengkap mengenai bagaimana individu- individu berkembang 
secara moral. Mereka telah mengembangkan teori-teori perkembangan moral yang 

dengan jelas memperlihatkan tahap-tahap mana yang dilalui oleh seorang individu 
dalam mencapai kematangan moral. Teori mereka mengidentifikasikan tahap-tahap 

perkembangan moral dan perincian prosedur untuk menentukan siapa-siapa yang ada 
pada tahap tahap ituxxxvii. 

Melalui hasil penelitian, Kohlberg menyatakan sebagai berikut: 

1. Ada prinsip-prinsip moral dasar yang mengatasi nilai-nilai moral lainnya 
2. Manusia tetap merupakan subyek yang bebas dengan nilai-nilai yang berasal 

dari dirinya sendiri. 
3. Dalam bidang penalaran moral ada tahap-tahap perkembangan yang sama dan 

universal bagi setiap kebudayaan. 

4. Tahap-tahap penalaran moral ini banyak ditentukan oleh faktor kognitif atau 
kematangan intelektualxxxviii. 

Kesimpulan ini ditarik dari penelitiannya dengan instrumen yang disebut sebagai  

“Dilemma Moral Heinz”, yaitu sebuah kasus yang merangsang responden untuk 
memberikan keputusankeputusan moral. 

Penalaran moral menekankan pada alasan mengapa suatu tindakan dilakukan, dari 

pada sekedar arti suatu tindakan, sehingga dapat dinilai apakah tindakan tersebut baik 
atau buruk. Kohlberg juga tidak memusatkan perhatian pada pernyataan (statement) 

orang tentang apakah tindakan tertentu itu benar atau salah. Alasannya, seorang dewasa 
dengan seorang anak kecil mungkin akan mengatakan sesuatu yang sama, maka di sini 
tidak tampak adanya perbedaan antara keduanya. Apa yang berbeda dalam kematangan 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

290  

moral adalah pada penalaran yang diberikannya terhadap hal yang benar atau salahxxxix. 

Penalaran moral merupakan pemikiran yang ditunjukkan seseorang ketika 
memutuskan berbagai tindakan yang benar atau salahxl . Menurut Kohlberg penalaran 

moral dipandang sebagai suatu pemikiran bukan isi. Dengan demikian penalaran moral 
bukanlah tentang apa yang baik atau yang buruk, tetapi tentang bagaimana seseorang 
berpikir sampai pada keputusan bahwa sesuatu adalah baik atau buruk. 

Jika penalaran moral dilihat sebagai isi, maka sesuatu dikatakan baik atau buruk 
akan sangat tergantung pada lingkungan sosial budaya tertentu, sehingga sifatnya akan 

sangat relatif. Tetapi jika penalaran moral dilihat sebagai struktur, maka dapat dikatakan 
bahwa ada perbedaan penalaran moral seorang anak dengan orang dewasa, dan hal ini 
dapat diidentifikasi tingkat perkembangan moralnyaxli. 

Pesantren sebagai basis pendidikan agama memiliki peran yang signifikan dalam 
pembentukan moral (akhlak) para santrinya, seperti yang di nyatakan oleh Syamsu 

Yusuf, terdapat beberapa hal yang perlu diperhatikan oleh orang tua yang dalam kasus  
pesantren berarti kyai dan pembantunya sebagai wakil dari orang tua dalam mendidik  

anak-anaknya yakni konsistensi dalam mendidik, sikap dalam lingkungan pesantren, 
tingkat penghayatan dan pengamalan agama dan juga konsistensi mereka dalam 
menerapkan norma-norma yang berlakuxlii. 

Pesantren Tarbiyatut Tholabah Lamongan yang masuk dalam kategori pesantren 
tipe Dxliii, yakni pondok pesantren yang menyelenggarakan pengajian kitab klasik 

namun juga menyelenggarakan kegiatan pendidikan formal ke dalam lingkungan 
pondok pesantren, Santri pada lembaga pendidikan formal ada yang tidak tinggal di 

asrama bukan termasuk kategori santri (tidak ikut pengajian), kadang-kadang ada santri 
yang hanya ikut pengajian saja dan tidak tinggal di asrama, maka santri yang tinggal 
disana terdapat bebrapa tingkat santri yang santri pada tingkat Madrasah Tsanawiyah 

(umur 13-16) , santri tingkat Madrasah Aliyah ( 17 -19), dan juga santri pasca atau 
Mahasiswaxliv. 

Layaknya kehidupan santri pada umumnya, santri Pesantren Tarbiyatut Tholabah 
juga tidak lepas dari perubahan-perubahan ke arah yang signifikan terkait dengan 
perkembangan masa dan juga perkembangan psikologis, hal ini seperti diungkapkan 

oleh Ustadz Sudono : 
” memang sangat jauh berbeda santri sekarang dengan santri dulu, kalau dulu santri  

itu nurut-nurut (Patuh) pada guru-gurunya, seakan-akan guru itu sama posisinya dengan 
pak kyai, tawadluk pada guru apalagi kyai. tapi santri sekarang melihat gurunya seperti 
temanya sendiri kalau melihat kyai lari karena takut xlv” 

Semua guru yang kebetulan peneliti tanya rata-rata menyatakan hal yang sama 
tentang perubahan moral/ahlak santri, seakan sepakat bahwa ahlak santri menurun 

dibanding dengan lima atau sepuluh tahun kebelakang. Faktor yang menyebabkan hal 
tersebut adalah karena faktor lingkungan terutama efek dari kemajuan tehnologi baik 
internet, handphone,juga media elektronika terutama televisi. Secara teori santri yang 

dalam rentang masa remaja merupakan masa yang sangat rentan terhadap problem 
moral. 

Furter beranggapan bahwa kehidupan moral merupakan problematik yang pokok 
dalam masa remaja, mengapa pada masa remaja hal terebut menduduki tempat yang 
sangat penting. Dalam tinjauan fenomenologisnya yang luas Furterxlvi mengemukakan 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

291  

tiga macam dalil sebagai berikut: 

1. tingkah laku moral yang sesungguhnya baru timbul pada masa remaja. 
2. masa remaja sebagai periode masa muda harus dihayati betulbetul untuk dapat  

mencapai tingkah laku moral yang otonom. 

3. eksistensi muda sebagai keseluruhan merupakan masalah moral dan bahwa hal 
ini harus dilihat sebagai hal yang bersangkutan dengan nilai (penilaian). 

Selama proses penelitian terutama dalam penggalian data tentang penelaran moral 
remaja santri, peneliti dengan menggunakan angket dilemma moral yang telah 
dimodifikasi sebagai panduan selanjutnya dalam Forum Group Discussion (FGD). Hasil 

dari angket tersebut menghasilkan data yang cukup unik. Dari sepuluh santri yang 
peneliti jadikan responden dengan pembagian lima santri tingkat Tsanawiyah dan lima 

santri tingkat Aliyah, menunjukan bahwa tingkatan santri Tsanawiyah hampir sama 
dengan santri tingkat Aliyah dalam penalaran moralnya, tetapi santri pada tingkat 
Tsanawiyah masih terdapat sebagaian yang berada pada tahapan konvensioanl tahap I 

yakni penalaran dengan orientasi kesepakatan antar individu atau penekanan pada 
hubungan anatar individu, Tahap ini biasa disebut sebagai orientasi “good bay/girl”. 

Tahap ini memadang perilaku yang baik adalah yang menyenangkan dan membantu 
orang lain serta yang disetujui oleh mereka. Pada tingkat Tsanawiyah yang lain berada 
pada tingkat konvensinal tahap empat dengan orientasi pemeliharaan tatanan sosial, dan 

tingkat pasca konvensional atau penalaran moral yang berorientasi pada kontak sosial 
dan hak-hak individu, penyesuaian diri untuk memelihara rasa hormat dari orang netral 

yang menilai dari sudut pandang kesejahteraan masyarakat. 
Remaja diharapkan mampu mengganti konsep-konsep moral yang berlaku khusus 

di masa kanak-kanak dengan prinsip moral yang berlaku umum dan merumuskannya ke 

dalam kode moral yang akan berfungsi sebagai pedoman bagi perilakunya. Tak kalah 
pentingnya, sekarang remaja harus mengendalikan perilakunya sendiri, yang 

sebelumnya menjadi tanggung jawab orang tua dan guru. Pada masa remaja, laki- laki 
dan perempuan telah mencapai apa yang disebut oleh Piaget sebagai tahap pelaksanaan 
formal dalam pelaksanaan kognitif. Sekarang remaja mampu mempertimbangkan semua 

kemungkinan untuk menyelesaikan suatu masalah dan mempertanggungjawabkannya 
berdasarkan suatu hipotesis atau proposisi. Jadi ia dapat memandang masalahnya dari 

berbagai sudut pandang dan menyelesaikannya dengan mengambil banyak factor 
sebagai bahan pertimbangan. Pada sebagain lain santri tingkatan Tsanawiyah berada 
pada tahap paska konvensional. 

Pada santri tingkatan Aliyah menunjukan tingkat penalaran moral yang lebih 
merata yakni pada tingkat konvensional tahap kedua yang berorientasi pada 

pemeliharaan tatanan sosial, hal ini banyak dipengaruhi oleh peraturan-peraturan yang 
diterapkan dan interaksi yang banyak terjadi di pesantren. Menurut Santrock, 
perkembangan moral berhubungan dengan peraturan-peraturan dan kesempatan 

mengenai apa yang harus dilakukan seseorang dalam interaksinya dengan orang 
lainxlvii 

Sebagian santri tingkat Aliyah berada pada tingkat paska konvensional yakni sama  
dengan rata-rata santri tingkat Tsanawiyah yang berorientasi pada pelestarian tatanan 
sosial dan hak-haka individu. Hal lain yang menjadi penemuan adalah di antara santri 

tingkat Aliyah terdapat juga pilihan pada tahapan penelaran moral tahap enam, yakni 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

292  

tahap post konvensional. Pada tahapan yang berorientasi penalaran moral pada prinsip- 

prinsip universal atau dalam pemaknaan lain yakni tahapan penyesuaian diri untuk 
menghindari penghukuman atas diri sendiri, santri banyak dipengaruhi oleh prinsip- 

prinsip sosial dan agama. Kohlberg berpendapat bahwa perkembangan moral ketiga, 
moralitas postkonvensional harus dicapai selama masa remaja. sejumlah prinsip 
diterimanya melalui dua tahap; pertama meyakini bahwa dalam keyakinan moral sosial 

menghindari penghukuman terhadap dirinya sendiri, Sehingga harus ada fleksibilitas 
sehingga memungkinkan dilakukannya perbaikan dan perubahan standar moral bila 

menguntungkan semua anggota kelompok; kedua menyesuaiakan diri dengan standar 
sosial dan ideal untuk menjauhi hukuman sehingga perkembangan moralnya tidak lagi 
atas dasar keinginan pribadi, tetapi menghormati orang lain.xlviii 

Hal lain yang menjadi perhatian peneliti adalah pada lama santri dalam mondok 
atau bermukin di pesantren, dari santri yang dijadikan responden rata-rata telah 

bermukim di pesantren selama dua tahun dan menunjukan pada tingkat penalaran moral 
yang sama , yakni pada tingkat konvesional tahap tiga dan empat hanya sedikit yang 
berada pada tahapan lima atau post konvensional. Dari hasil wawancara dan juga 

diskusi menunjukan bahwa hal tersebut dipengaruhi dari factor lingkungan sebelum 
dipesantren, santri atau anak di rumah cenderung mendapatkan tekanan dari orang tua, 

orang tua memberikan kebebasan pada anak dengan menganggap bahwa anak telah 
mengerti benar dan salah, tetapi ketika mereka melakukan kesalahan akan di marahi, 
padahal perubahan konsep moral yang khusus terjadi pada remaja menjadi konsep yang 

berlaku secara umum tergolong sulit, baik yang berkaitan dengan benar, salah, atau baik 
buruk. Hal ini dipengaruhi oleh dua keadaan. Pertama, remaja kurang mendapatkan 

bimbingan ketika mempelajari bagaimana konsep khusus itu bisa berlaku umum. 
Kedua, orang tua beranggapan bahwa remaja sudah mengetahui mana yang benar, 
sehingga lebih menekankan disiplin, terutama hukuman, terhadap tingkah laku salah 

yang dilakukan dengan sengaja. Jarang sekali orang tua memberi penjelasan mengapa 
tingkah lakunya salah, apalagi sampai memberikan hadiah atas tingkah laku remaja 

yang benarxlix. 
Hal tersebut di atas juga yang melatarbelakangi orang tua banyak yang memaksa  

anaknya untuk belajar dipesantren, dari sekian responden menyatakan bahwa dia ke 

pesantren adalah karena paksaan dari orang tua. Tetapi pada diskusi yang lebih lanjut 
para santri ketika ditanya tentang harapan ketika belajar dipesantren, mereka 

menyatakan bahwa dia ingin belajar agama, merubah perilaku, dan memenuhi harapan 
dari orang tua. Seperti yang di samapaikan oleh M. Ulwanun Nafi’ santri tingkat Aliyah 
: 

“ Saya mondok ini karena dipaksa pak, karena saya dirumah dulu nakal saya 
pengen supaya saya bisa pandai dalam agama, berahlak yang baik kelak saya pengen 

menjadi da’i tapi juga pengen jadi pemain sepak bola heheheh….saya pengen 
memeenuhi harapan orang tua saya”l 

Santri yang belajar di pesantren sejak usia Tsnawiyah dan melanjutkan di Aliyah 

menjunjukan penalaran moral pada tingkat empat dan lima, yakni konvensional tahap 
orientasi terhadap otoritas, aturan yang tetap, dan penjagaan tata tertib sosial. Penekanan 

pada tahapan ini adalah pada pelestarian tatanan sosial. Tingkat yang kelima dengan 
orientasi kontrak sosial yang legalistic, perbuatan yang baik cenderung dirumuskan 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

293  

dalam kerangka hak dan ukuran individual umum yang telah diuji secara kritis dan 

telah disepakati oleh seluruh masyarakat. 
Pada santri yang lebih lama, belajar di Pesantren sejak Tsanawiyah sampai masa  

pasca Aliyah dan tetap tinggal dipesantren menunjukan penelaran moral tahap kelima,  
post konvensional yang berpegang pada kontak sosial dan prinsip-prinsip universal. 

Melihat dari uraian-uraian diatas maka penalaran moral santri sesuai dengan 

tahapan-tahapan dalam teori Kohlberg, dan bahkan lebih baik dari beberapa penelitian 
yang menunjukan hasil bahwa rata-rata siswa disekolah luar pesantren pada tahap 

konvensioanal, seperti penelitian yang dilakukan oleh Wakhida Nurlatifa li, penelitian 
judul Penalaran Moral Remaja Siswa Madrasah Aliyah Negeri Malang I menunjukan 
bahwa siswa MAN pada tahap Konvensional (Tahap II) hanya setelah diadakan 

beberapa diskusi penalaran moral para siswa meningkat lebih baik. 
Menurut Kohlberg penalaran moral adalah suatu pemikiran tentang masalah moral.  

Pemikiran itu merupakan prinsip yang dipakai dalam menilai dan melakukan suatu 
tindakan dalam situasi moral. Penalaran moral dipandang sebagai suatu struktur bukan 
isi. Jika penalaran moral dilihat sebagai isi, maka sesuatu dikatakan baik atau buruk 

akan sangat tergantung pada lingkungan sosial budaya tertentu, sehingga sifatnya akan 
sangat relatif. Tetapi jika penalaran moral dilihat sebagai struktur, maka apa yang baik  

dan buruk terkait dengan prinsip filosofis moralitas, sehingga penalaran moral bersifat  

universallii . 

Inti dari penalaran moral Kohlberg yakni   penalaran itu berdasar pada tingkatan 
atau struktur dalam memahami dilemma dan hasil penelitian menunjukan bahwa santri 

sangat baik dalam memandang atau menilai dilema yang peneliti ajukan, dengan 
demikian penalaran moral santri telah memahami prinsip-prinsip moralitas. Budaya atau 
tradisi pesantren yang banyak menonjolkan sisi keagamaan dengan landasan ahlak telah 

membentuk pribadi-pribadi santri yang memiliki pemahaman tentang dengn baik 
sehingga menjadi pertimbangan atau penlaran moral mereka. Terlepas dari perilaku 

santri akhir-akhir ini, tetapi dari penelitian ini menunjukan bahwa doktrin, tradisi 
budaya kepesantrenan membentuk pola fikir mereka (santri). 

Kebiasaan santri dengan teladan kyai, guru dan pengurus dalam berahlak 

berperilaku moral di tunjang dengan pembelajaran kitab-kitab Ahlak menjadikan 
prinsip-prinsip moralitas dapat di terima dengan baik oleh santri. Ahlak dalam Islam 

yang oleh qurais shihab mengatakan bahwa kata akhlak tidak ditemukan di dalam al- 
Qur’an, yang ditemukan adalah bentuk tunggal dari kata tersebut yaitu khuluq, 
sedangkan kata akhlak ditemukan di dalam Hadith Nabi saw. liii 

Untuk lebih jelasnya dapat dilihat dalam al-Qur’an dan Hadith berikut ini. 
Untuk lebih jelasnya dapat dilihat dalam al-Qur’an dan Hadith berikut ini. 

 عظَِیمَ  خُلقَُ  لعَلَى وَإِوَّكََ
Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang luhur.liv 

لِیه خُلقَُُ إِلا ھذَاَ إنَِْ  الأوَّ

(Agama kami) ini tidak lain hanyalah adat kebiasaan orang –orang terdahulu.lv 
 (التزمذي رواي) خلقا أحسىھم إیماوا المؤمىیه أكمل

Orang mukmin yang paling sempurna keimanannya adalah orang yang sempurna 
budi pekertinya.lvi 

مََ بعُِثتَُْ إِوَّمَا (المالك  رواي) الأخَْلاقََِ حسهََ لأتُمَِّ



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

294  

Bahwasanya aku diutus (Allah) untuk menyempurnakan akhlak /budi pekerti yang 

baik .lvii 
Lebih lanjut menurut Ibn Athir dalam Romly Arief menjelaskan, hakekat makna  

khuluq ialah gambaran batin manusia (jiwa dan sifat-sifatnya), sedangkan khalqu adalah 
gambaran bentuk lahiriyah (tinggi, rendah, warna kulit, rupa dan lain-lain).lviii 

Namun, yang perlu dipamahami adalah akhlak dalam perspektif   Islam dapat 

saja diidentikan dengan etika atau moral (mores), tetapi persamaan itu hanyalah batasan 
lughawi atau etimologi semata. Karena, makna hakikat dari etika atau moral dalam 

perspektif Barat tidak mengenal dimensi vertikal yaitu h}ablum min Alla>h (hubungan 
akhlak manusia dengan Allah swt). 

 

2. Peran Pemahaman Keagamaan dalam Penalaran Moral Remaja Santri 
Agama bukan saja kepercayaan yang harus dimiliki oleh setiap manusia, tetapi  

harus berfungsi dalam diri manusia untuk menuntun segala aspek kehidupannya; 
misalnya berfungsi sebagai sistem kepercayaan, sistm ibadah dan sistem 

kemasyarakatan, yang terkait dengan nilai akhlak.lix 
1. Fungsi agama sebagai sistem kepercayaan 

Agama sebagai sistem kepercayaan di dalam Islam, tidak dapat dipisahkan 

dengan sistem ibadah dan kemasyarakatan. Karena itu, keberhasilan menanamkan 
pendidikan keimanan terhadap manusia, dapat dinilai dari amalan-amalan yang 

nyata, baik ucapan maupun perbuatannya.lx 
2. Fungsi agama sebagai sistem ibadah 

Ali bin Muhammad al-Jarjani mendefinisikan ibadah sebagai perbuatan 

orang mukallaf yang berbeda dengan keinginan hawa nafsunya, karena semata- 
mata mengagungkan Tuhannya.lxi Sistem ibadah dalam Islam, menurut pendapat 
di atas, meliputi ibadah yang terkait antara hamba dengan Allah swt., dan ibadah 

yang terkait dengan hubungan hamba dengan sesama makhluk yang lain. Oleh 
karena itu, agama memberikan petunjuk tata cara berkomunikasi dengan Allah 

swt., yang disebut dengan ibadah; baik ibadah zikir, sholat, puasa, zakat dan haji.  
Seorang muslim yang selalu dekat dengan Allah swt. akan tetap menjalankan 
perintah dan menjauhi larangan-Nya. Dan sebagai nilai dari ibadah tersebut akan 

melahirkan sifat-sifat terpuji baik kepada Allah dan sesama makhluk. 
3. Fungsi agama sebagai sistem kemasyarakatan yang terikat dengan nilai akhlak. 

Sebagai makhluk sosial, manusia sangat tergantung dengan sesamanya.   Oleh 
karena itu, dalam pergaulan kemasyarakatan selalu diikat oleh norma; baik norma 

akhlak maupun norma kemasyarakatan. Norma akhlak bersifat universal, karena 

bersumber dari agama. Sedangkan norma kemasyarakatan, bersifat lokal dan 
kondisional, karena bersumber dari adat kebiasaan masyarakat setempat. Tentu saja, 

norma kemasyarakatan harus tunduk kepada norma akhlak, tidak boleh bertentangan, 
tetapi sifatnya harus menjabarkan, menerangkan dan menentukan nilai baik yang 

bersifat universal dari nilai akhlak yang dianutnya.lxii 

Dari paparan di atas dapat disimpulkan bahwa faktor agama memiliki pengaruh 
sangat besar dalam pembentukan akhlak, karena nilai-nilai dari ajaran agama yang 

bersumber dari al-Qur’an dan Hadith Nabi menjadi rujukan dalam bertindak. Dalam 
arti, ajaran agama tidak boleh ditinggalkan dalam berintraksi baik hubungan yang 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

295  

bersifat vertikal (manusia dengan Tuhannya), atau hubungan yang bersifat horisontal 

(hubungan manusia dengan makhluk lainnya). 
Keberagamaan atau religiusitas diwujudkan dalam berbagai sisi kehidupan 

manusia. Aktivitas beragama bukan hanya terjadi ketika seseorang melakukan perilaku 
ritual (beribadah), tapi juga ketika melakukan aktifitas lain yang didorong oleh kekuatan 
supranatural. Bukan tapi juga aktivitas yang tidak tampak dan terjadi dalam hati 

seseorang. Oleh karena itu, keberagamaan seseorang akan meliputi berbagai sisi atau 
dimensi. Dengan demikian, agama adalah sebuah sistem yang mempunyai dimensi 

banyak. Agama, dalam pengertian Glock & Stark (1966) seperti yang dikutip oleh 
Djamaluddin Ancok dan Fuad Nashori, adalah system simbol, sistem keyakinan, sistem 
nilai, dan sistem perilaku yang terlembagakan, yang semuanya itu berpusat pada 

persoalan-persoalan yang dihayati sebagai yang paling maknawi (ultimate 
meaning)lxiii. 

Menurut Glock & Stark seperti yang dikutip oleh Djamaluddin Ancok dan Fuad  
Nashori, terdapat lima macam dimensi keberagamaanlxiv; 

1. Dimensi keyakinan (ideologi), Dimensi ini berisikan pengharapan-pengharapan 
dimana orang yang religius berpegang teguh pada pandangan teologis tertentu, 

mengakui kebenaran-kebenaran doktrin tersebut. Dimensi ini mencakup hal-hal 
seperti keyakinan terhadap rukun iman, percaya keEsaan Tuhan, pembalasan di 
hari akhir, surga dan neraka, serta percaya terhadap masalah-masalah gaib yang 

diajarkan agama. 

2. Dimensi peribadatan atau praktek agama (ritualistik) Ciri yang tampak dari 

religiusitas seorang muslim adalah dari perilaku ibadahnya kepada Allah azza 
wa jalla. Dimensi ibadah ini dapat diketahui dari sejauh mana tingkat 

kepatuhan seseorang dalam mengerjakan kegiatan-kegiatan ibadah 
sebagaimana yang diperintahakan oleh agamanya. 

3. Dimensi pengamalan, Wujud religiusitas yang semestinya dapat segera 

diketahui adalah perilaku sosial seseorang. Kalau seseorang selalu melakukan 
perilaku yang positif dan konstruktif kepada orang lain dengan dimotivasi 

agama, maka itu adalah wujud keberagamaannya. 
4. Dimensi ihsan (penghayatan), Sesudah memiliki keyakinan yang tinggi dan 

melaksanakan ajaran agama (baik ibadah maupun amal) dalam tingkatan yang 

optimal, maka dicapailah situasi ihsan. 
5. Dimensi pengetahuan, dimensi ini berkaitan dengan pengetahuan dan 

pemahaman seseorang terhadap ajaran-ajaran agamanya. Orang-orang yang 
beragama paling tidak harus mengetahui hal-hal yang pokok mengenai dasar- 
dasar keyakinan, ritus-ritus, kitab suci dan tradisi. 

Dalam diskusi yang peneliti laksanakan dengan repsonden menunjukan bahwa 
penalaran moral mereka di dasarkan pada pemahaman mereka tentang prinsip moralitas  

yang mereka pelajari di pesantren, baik jalur formal maupun non formal serta dari 
perilaku atau iklim lingkungan pesantren yang menggambarkan dari apa yang mereka 
pelajari. 

Hal ini seperti tanggapan mereka tentang dilemma moral I yakni kisah tentang 
Ahmad dengan tabungan miliknya dan janji ayahnya, dari pilihan mereka yang 

menyatakan bahwa anak yang baik adalah mereka yang menyerahkan uangnya kepada 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

296  

anakanya. Alasan yang di nyatakan para santri pada umumnya dilandaskan pada prinsip 

bahwa anak harus menghormati orang tua, seperti yang ada pada kitab-kitab Ahlak 
sebagai bentuk pengabdian anak yang baik kepada orang tua. Seperti yang di ungkapkan 

oleh Nazaruddin santri pasca : 
“sebagai anak kita kan harus menghormati dan manghargai orang tua pak, mereka  

telah melahirkan, merawat, mendidik kita, di alquran kan jelas pak, dinyatakan jangan 

kamu berkata uhh atau cis pada orang tualxvpalagi ini cuma masalah uang pak, kalau 
janji itu sih gak masalah pak, lawong mereka orang tua koq, suatu saat kalau mereka  

punya juga kita dikasih buat keperluan ziarah”lxvi. 
Hemat peneliti sikap santri seperti dipengaruhi oleh pengaruh oleh factor 

pendidikan dan sosial di pesantren. Beberapa faktor yang mempengaruhi perkembangan 

sikap keagamaan menurut Thouless adalahlxvii: 
1. Pengaruh pendidikan atau pengajaran dan berbagai tekanan sosial (faktor 

sosial). 
2. Berbagai pengalaman yang membantu sikap keagamaan, terutama pengalaman- 

pengalaman mengenai: Keindahan, keselarasan, dan kebaikan di dunia lain 

(faktor alami), Konflik moral (faktor moral), Pengalaman emosional 
keagamaan (faktor afektif) 

3. Faktor-faktor yang seluruhnya atau sebagian timbul dari kebutuhankebutuhan 
yang tidak terpenuhi, terutama kebutuhan-kebutuhan terhadap: Keamanan, 
Cinta kasih, Harga diri, dan, Ancaman kematian 

4. Berbagai proses pemikiran verbal (faktor intelektual). 

Integrasi antara pengetahuan dengan penalaran moral sebagai pertimbangan dalam 

memahami kasus atau kejadian sosial merupakan pendekatan yang banyak di gunakan 
dalam Islam (ajaran). Menurut Al Ghazali , bahwa pembentukan akhlak dalam Islam 

merupakan integrasi dari rukun iman dan rukun Islam. Implikasi dari iman yang 
dikehendaki Islam bukan iman yang hanya sekadar diucapkan dan diyakini, tetapi iman 

yang disertai dengan perbuatan dan akhlak yang mulia, seperti tidak ragu-ragu 
menerima ajaran yang dibawa Rasul, mau memanfaatkan harta dan dirinya untuk 
berjuang di jalan Allah dan seterusnya.lxviii Ini menunjukkan bahwa keimanan harus 

membuahkan akhlak, dan juga memperlihatkan bahwa Islam sangat mendambakan 
terwujudnya akhlak yang mulia, dengan wujud terjalin hubungan yang seimbang antara 

hubungan dengan Allah dan juga hubungan dengan manusia. 
Pembelajaran di pesantren yang tidak hanya menjadikan ahak sebagai materi ajar  

saja tetapi dengan disertai rasinalisasi dan praktek, menunjukan bahwa pola pendidikan 

pesantren terpadu (integrated), dan ini berpengaruh secara signifikan terhadap 
pembentukan pertimbangan atau penalaran moral santri dalam mengaggapi sebuah 

permasalahan. 
 

3. Peran Pesantren dalam Penalaran Moral Remaja Santri 
Pengertian pondok pesantren adalah lembaga keagamaan, yang memberikan 

pendidikan dan pengajaran serta mengembangkan dan menyebarkan ilmu agama 

Islamlxix. Sedangkan menurut Mastuhu, pesantren adalah lembaga pendidikan 
tradisional Islam sebagai tempat untuk mempelajari, memahami, mendalami, 

menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam dengan menekankan pentingnya moral 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

297  

keagamaan sebagai pedoman perilaku sehari-harilxx 

Menurut Abdurrahman Wahid nilai   utama yang pertama pada pesantren adalah 
cara memandang kehidupan secara keseluruhan sebagai ibadat, yang kedua adalah 

kecintaan pada ilmu-ilmu pengetahuan tertanam dengan kuat, dan nilai utama terakhir 
yang berkembang di pesantren adalah keikhlasan atau ketulusan untuk tujuan-tujuan 
bersamalxxi. 

Dari pendapat para ahli diatas ,menunjukan bahwa pesantren sangat kental dengan 
istilah ahlak atau moral, dari pelbagai pendapat ini memperkuat posisi pesantren dalam 

pembentukan penalaran moral santri. Tanpa adanya gesekan-gesekan rasional antara 
pendidikan moral dan perilaku sosial pesantren tidak mungkin dapat berpengaruh 
signifikan terhadap penalaran moral santri. 

Proses pendidikan tidak terlepas dari guru/ustadz, materi, metode lxxii, media dan 
juga proses evaluasi, demikian pesantren. Secara umum peran pesantren dalam 

pendidikan ahlak yang di maksud kegiatan-kegiatan yang menurut peneliti dapat 
menunjang terhadap penalaran moral para santri. Dari hasil diskusi dan observasi 
menunjukan bahwa penalaran moral santri secara garis besar dipengaruhi iklim sosial, 

proses pembelajaran, dan interaksi atau konflik sosial. 

1. Iklim Sosial 
Iklim moral dari lingkungan sosial mempunyai potensi untuk 

dipersepsikan lebih tinggi dari tahap penalaran moral anggotanya.  Rangsangan 
lingkungan sosial ini tidak hanya terbatas pada rangsangan penalaran 

terhadap masalah-masalah sosial, tetapi juga melalui peragaan tindakan 
bermoral dan peragaan peraturan bermoral. Dan ini sudah menjadi tradisi 
pesantren dengan model-model pendidikan yang mengarah pada pembentukan 

pribadi-pribadi yang berahlak yang baik. Termasuk kegiatan atau tradisi yang 
membentuk iklim sosial peningkatan penalaran moral remaja santri adalah : 

a. Uswah atau teladan kyai dan para ustadz. 
Salah satu metode yang dianggap besar pengaruhnya terhadap keberhasilan 
proses pendidikan adalah metode keteladanan. Metode keteladanan adalah 

suatu metode pendidikan dengan cara memberikan contoh yang baik kepada 
seseorang, baik dalam ucapan maupun perbuatan. 

Perilaku yang banyak dijadikan rujukan oleh para santri adalah perilaku dari 
kyai sebagai figure utama dalam pesantren. Meskipun secara keseluruhan 
perilaku santri tidak merujuk kyai tetapi mereka menjadikan perilaku ustadz 

sebagai bentuk perilaku yang ideal, disamping sebagai pembimbing mereka, 
para ustadz juga yang telah mengajarkan ahlak secara materi kepada mereka. 

Sebagaiman di uatarakan oleh azizan santri tingkat Tsanawiyah “ kita ini kan 
santri pak jadi apa-apa yang meniru seperti yai, Cuma tidak semua pak, kadang 
perilaku kyai yang saya anggap kasar atau keras saya tanyakan ke pak ustadz 

biar jelas..”lxxiii, penuturan azizan ini dipengaruhi juga oleh figure Kyai di 
pesantren yang saat ini di asuh oleh KH Nashrullah yang tergolong masih 

muda, sehingga terkadang jiwa mudanya masih nampak. 
b. Pembiasaan berahlak baik 

Nilai ilmu di dalam ajaran Islam terletak pada aspek pengamalannya. Ilmu 

yang digali tidak berhenti pada konsep semata, melainkan dilanjutkan kepada 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

298  

praktik dan pengamalannya. Allah tidak menyukai orang yang hanya membuat 

konsep, tetapi tidak dapat melaksanaknnyalxxiv. 
Latihan pengalaman dan pembiasaan disyaratkan dalam al-Qur’an sebagai salah 

satu cara yang digunakan dalam pendidikan. Latihan pengalaman dimaksudkan sebagai 
latihan penerapan secara terus-menerus, sehingga seseorang terbiasa melakukan sesuatu 
sepanjang hidupnya. Sehingga kewajiban yang diberikan Allah dan Rasul-Nya tidak 

menjadi beban hidupnya, bahkan menjadi kebutuhan hidupnya. 
Metode latihan pengamalan ini difokuskan pada aspek pembiasaanlxxv, 

Pembiasaan dalam pesantren tarbiyatut Tholabah tercermin dalam bebrapa hal ; 
Sikap Tawadu’ (menghormati dan mengagungkan) masyayih dan keluarganya serta  

para ustadz pondok pesantren. Seperti yang peneliti jumapai pada waktu menjelang 

sholat Jumat ketika kyai Nashrullah duduk di sebelah utara kantor pondok. Santri 
datang dari arah barat menuju halaman masjid untuk melaksanakan ibadah sholat Jumat 

tampak para santri berjlan dengan agak perlahan- lahan dan satu-persatu dengan kepala 
menunduk tanda hormat pada kyai dengan raut muka tak berani melihat wajah 
kyailxxvi. 

Takdim juga dipraktikan oleh para santri terhadap para ustadz pondok pesantren.  
Sikap tawadu' pada kyai maupun ustadz merupakan wujud dari penghormatan dan 

mengagungkan guru tersebut dipengaruhi ajaran ulama salafiyah yang menganggap 
guru sebagai orang tua yang berperan sebagai pendidik masalah keagamaan dan 
merupakan penyelamat manusia masalah agamanya. Hal ini terkait dengan pengajian 

kitab Ta'limmu al Muta'lim yang dijadikan pengajian rutin tiap tahunnya. Kitab 
karangan ini menjadi spirit dari para santri untuk mencari ilmu yang bermanfaat dengan 
ajaran-ajaran yang ditanamkan oleh kitab Ta'lim tersebut. Keseriusan dalam 

mengamalkan nilai-nilai tawadu' di pondok Tarbiyatut Tholabah dapat dilihat dari 
gejala-gejala santri yang terjadi di lingkungan pesantren diantaranya: 

1) Berhenti serta menunduk bila ketemu kyai atau ustadz di jalan atau kyai 
lewat di depannya. 

2) Memberikan ruang jalan khusus untuk kyai ketika hendak jamaah, 
sehingga baris tersebut tidak diisi bila sang kyai belum rawuh (hadir). 

3) Suasana hening ketika ada pengajian yang diasuh oleh kyai/ustadz 
4) Mencium tangan ketika bersilaturrohmi atau ketika berjabatan tangan 

dengan kyai atau para gus (sebutan putra kyai) dan ustadz. 

c. Kesederhanaan santri 
Kesederhanaan di pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah memang 

dianjurkan oleh pengasuh dan para ustadz agar santri memiliki sikap yang 
terpuji dan tidak sombong. Hal ini dipraktikkan sebagai latihan untuk 
berakhlak mulia, indikator-intikator kesederhanaan santri antara lain : 

1) Santri terbiasa tidur beralaskan sajadah, selimut atau tanpa keduanya. 
2) Berpakaian yang tidak terlalu berlebihan (mahal-mahal) karena 

menyesuaikan dengan santri-santri yang lainnya. 
d. Menekankan Masalah Ibadah, diwajibkan sholat jama’ah subuh, asar, Magrib 

dan Isya’ wajib bagi santri . Sedangkan sholat Dzuuhur adalah waktu wajib 

jamaah mengikuti ketetntuan lembaga formal temapt santri belajar. 
e. Kedisiplinan, dengan adanya peraturan yang mengikat, hal ini merupakan 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

299  

perwujudan dari metode Metode Targib-Tarhib.lxxvii 

Bila disiplin diharapkan mampu mendidik anak untuk berperilaku sesuai 
dengan standar yang ditetapkan kelompok sosial mereka, ia harus mempunyai 

empat unsur pokoklxxviii, yaitu: pertama; Peraturan sebagai pedoman perilaku, 
kedua; Hukuman untuk pelanggaran peraturan, ketiga; Penghargaan untuk 
perilaku yang baik dan yang sejalan dengan peraturan yang berlaku. 

Penghargaan tidak perlu berbentuk materi, tetapi dapat berupa kata-kata pujian, 
senyuman atau tepukan di punggung., dan empat : Konsistensi dalam 

peraturan dan dalam cara yang digunakan untuk mengajarkan dan 
memaksakannya. 

f. Kesetaraan, meliputi : 
1) Pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah tidak membedakan status santri dari 

golongan apa dan strata apa saja bisa diterima di pesantren ini tanpa 
diskriminasi. 

2) Memperlakukan semua santri dalam hal fasilitas, kewajiban dan larangan.  
Santri dari manapun asalnya, strata, komunitas, etnis maupun kelas 

sosialnya wajib berdiam di pondok pesantren dan mengikuti aturan yang 
telah ditetapkan oleh pesantren. 

2. Proses Pembelajaran 

Dimaksud disini adalah kegiatan-kegiatan yang sifatnya mendidik di 
antaranya, pembelajaran dalam kelas (diniyah), pengajian Kitab, pengajian 

alquran, dan kegiatan asrama khitobiyah, dzibaiyah dll. 
a. Madrasah Diniyah 

Meskipun secara kelembagaan Madrasah Diniyah di pesantren Tarbiyatut  

Tholabah dikelola sendiri tetapi madrasah ini pada awalnya dikhususkan untuk 
santri dan pelaksanaanya secara halaqah, baru pada tahun 1994, dibentuk 

secara klasikal dan anak kampong diperbolehkan ikut. System klasikal ini 
menggunakan jenjang santri pada tingkat formlanya, santri tingkat tsanawiyah 
masuk pada tingkatan wusta dan termasuk santri tingkat Aliyah yang pada tes 

masuk tidak masuk dalam tingkatan „Ulya. 
Materi yang digunakan merujuk pada kita-kitab klasik pada umumnya, 

kurikulum kitanya meliputi kitab fiqih, nahwu, s}araf, imlak dank hot, ahlak, 
dna pego untuk tingkatan wusta. di antara kitab-kitab ahlak yang digunakan di 
Madrasah dinyah Tarbiyatut Tholabah adalah taysiru al kholaq, dan ta‟limul al 

muta‟alim. 
b. Pengajian Kitab 

Kegiatan yang menjadi cirri khusus dari pesantren adalah pembelajaran 
kitab kuning. Ada beberapa teknik mengajar tetapi yang paling umum 
digunakan adalah bandongan dan sorogan. Bandongan adalah jenis pengajaran 

keagamaan yang dilakukan baik oleh kiai maupun santri seniornya, dimana kiai 
membacakan kitabnya sedangkan santri sebagai mustami‟ (penyemak) sambil 

maknani (memberi makna) dalam kitabnya. Biasanya asetelah selesai 
bandongan, para santri memutholaah kembali apa yang telah diajarkan kiailxxix. 
Sedangkan sorogan yaitu dengan model setoran, santri memberikan makna 

sendiri kitabnya kemudian dibaca didepan kyai dan bial ada kesalahan 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

300  

dibenarkan oleh kyai hal ini juga dilakukan atau di denganrkan oleh santri yang 

lain. 
Model yang digunakan di pesantren Tarbiyatut Tholabah adalah 

pembelajaran materi sar’iyah amaliah atau fiqih, model pembelajaran ini 
mengambil materi dari pelbagai sumber kemudian di jadikan sebagai materi 
ajar, kegiatan ini lebih menonjolkan pada metode demonstrasi karena materi ini 

diberikan khususnya santri baru. 
Pengajian kitab yang menunjang ahlak santri adalah ‟adabu al 

muta‟alim, ta‟limu al muta‟alim dan ahlaqu lil banin, ahlaqu lil banat juz 1 
sampai dengan juz 3. 

c. Pengajian al Quran 
Kegiatan ini dilaksanakan setelah jamaah subuh, dengan guru/ustadz 

yang telah ditentukan sesuai dengan tingkatan santri dan kemampaun baca al 
Qur’an yang dimiliki santri. Kegiatan inin mendidik kedisiplinan dan 

mengembangkan kemampuan baca Al Quran santri, kegiatan ini juga diselingi 
dengan kegiatan baca Quran tartil dan bi taghani. 

d. Kagiatan kepesantrenan 
Kegiatan berupa jama’ah, dzibaiyahh, khitabiyah yakni kegiatan latihan 

berpidato atau terkadang dibentuk model majlis yang berbeda, terkadang majlis 

walimah nikahan/resepsi, khutbah jumat, sunatan dll. baik massal di masjid 
maupun di laksanakan oleh asrama. Kegiatan ini selain mendidik kecakapan 

santri dalam berdakwah, juga mendidik mental santri dalam forum, mencetak 
santri yang tahu bagaimana bersosialisasi dalam masyarakat melalui mauidlah 
para pembina yang membimbing kegiatan tersebut. 

3. Interaksi dan konflik sosio kognitif 
Mutu lingkungan sosial mempunyai pengaruh yang signifikan kepada 

perkembangan dan tingkat perkembangan yang dicapai oleh seseorang. Hal ini 
terlihat pada pengaruh konflik sosio kognitif terhadap penalaran moral seseorang. 
Konflik sosio kognitif ini akan terjadi ketika individu berhadapan dengan 

pandangan yang berbeda. Dialog yang melibatkan banyak individu, munculnya 
keragaman pandangan adalah hal yang umum terjadi. Di antara keragaman 

pandangan ini dalam diri individu juga terjadi dialog   internal individu. 
Apabila individu mampu memahaminya dan mendudukkan pandangan - 
pandangan tersebut dala m suatu struktur berpikir tertentu, maka individu 

mungkin akan biasa segera mengadakan penyelesain. Sebaliknya, apabila 
individu gagal memahaminya dalam suatu struktur   berpikir   yang   benar,  

maka individu tidak akan mampu menyelesaikan konflik sosio kognitif yang 
terjadi dalam  dirinya. 

Pesantren Tarbiyatut Tholabah menggunakan metode dalam pembelajaran,  

hal tersebut karena pesantren tarbiyatut Tholabah bukan jenis pesantren yang salaf 
tetapi semi salaf yang di dalamnya juga terdapat lembaga- lembaga formal, maka 

para ustadznya juga tidak hanya terpaku metode tardisional saja dalam proses  
pembelajaran/pengajian, tetapi ada proses rasionalisasi, pemhaman antara materi  
dengan konteks soaial yang ada, dan juga menggunakan proses Tanya jawab,  

sehingga dari ini santri lebih mudah menerima dan faham. 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

301  

Pesantren Tarbiyatut Tholabah yang santrinya tidak hanya berasal dari 

Lamongan, saja tetapi juga berasal dari luar kota bahkan luar pulau 
memungkinkan terjadinya perbedaan budaya dan gesekan-gesekan sosial . factor 

lain adalah tingkat kemampaun yang berbeda baik secara intelegensi maupun 
secara financial juga akan menjadikan sebuah proses interkasi sosio kognitif yang 
terjadi setiap saat di dalam linkunagan pesantren, dan pemahaman ini diperoleh 

individu melalui proses differensi dan integralisasi struktur pikiran yang 
didasarkan pada pengalaman sosiallxxx. Menurut Hurlock, Semakin besar 

partisipasi dan interkasi sosial semakin besar kompetensi sosial remajalxxxi. 
Pembentukan akhlak manusia, sangat ditentukan oleh lingkungan alam dan 

lingkungan sosial (faktor adat kebiasaan), yang dalam pendidikan dikenal dengan 

sebutan faktor empiris (pengalaman hidup manusia). Oleh karena itu 
perkembangan akhlak manusia sangat ditentukan oleh lingkungan di mana ia 

tinggal. Dalam hal ini al-Ghazali menekankan pentingnya perkembangan dalam 
lingkungan mempengaruhi anak: 

“Seorang anak adalah amanat di tangan orang tuanya, sebab jiwanya yang 

suci adalah permata keluarga yang belum dibentuk dan tanpa goresan 
apapun. Jiwa suci ini siap dipotong menjadi apa saja dan akan tumbuh 

sesuai bimbingan yang diterimanya dari orang lain. Jika jiwa ini diberi 
lingkungan dan pendidikan yang baik, ia akan berkembang dan tumbuh 
menjadi baik serta selamat di dunia dan di akhirat. Orang tua, guru dan 

semua pembimbingnya akan turut memperoleh imbalan (pahala). 
Sebaliknya , bila ia dibesarkan dalam lingkungan yang jelek dan diabaikan 
seperti binatang, maka kecelakaan dan penderitaanlah yang akan 

diperolehnya. Dan orang tua serta pendidiknya harus bertanggung jawab  
tentang persoalan tersebut”.lxxxii 

Menurut Abdullah Nasih Ulwan, dalam bukunya Tarbiyah al-Awlad fi al- 
Islam menjelaskan ada lima metode yang dapat digunakan dalam pendidikan 
karakter anak, yaitu metode keteladanan, pembiasaan, nasihat, memberikan 

perhatian, dan hukuman yang mendidik.lxxxiii 
Terdapat pelbagai oreintasi dan kecenderungan baru yang terus berkembang 

dinamis dalam pesantren yang membuatnya tetap dan terus survive dan bahkan 
berpotensi besar sebagai salah satu alternatif ideal bagi masyarakat transformatif,  
lebih- lebih ditengah pengapnya sistem pendidikan nasional yang kurang 

mencerdaskan dan cenderung memunculkan ketergantungan yang terus menerus. 
Orientasi dan kecenderungan tersebut antara lain : 

1. Karakternya yang khas dan tidak dimiliki oleh lembaga pendidikan lainnya, 
yakni mengakar kuat di masyarakat dan berdiri kokoh sebagai menara air 
(bukan menara api). Pesantren selain identik dengan makna ke- Islaman juga 

mengandung makna keaslian Indonesia indigenous. 
2. Di Pesantren terdapat prinsip atau nilai , yakni berupa keikhlasan, 

kesederhanaan, kemandirian, ukuwah Islamiyah dan kebebasan. Hakekat 
pendidikan pesantren sebenarnya terletak pada pembinaan jiwa ini, bukan pada 
yang lain, karenanya hasil pendidikan di Pesantren akan mencetak jiwa yang 

kokoh yang sangat menentukan falsafah hidup santri dihari kemudian, artinya, 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

302  

mereka tidak sekedar siap pakai tetapi yang lebih penting adalah siap hidup. 

Prinsip inilah yang menjadikan pesantren tetap survive dan terus menjadi oase 
bagi masyarakat dalam perubahan yang bagaimanapun. 

3. Adanya hubungan lintas sektoral yang akrab antara santri dengan kiai. Artinya 
kiai bagi santri tidak sekedar guru ta’lim, tetapi juga sebagai guru ta’dzib dan 
guru tarbiyah. Dia tidak sekedar menyampaikan informasi ke- Islaman, tetapi 

juga menyalakan etos Islam dalam setiap jiwa santri dan bahkan 
mengantarkannya pada taqarrub ilalloh. Karena itu hubungan kiai dengan 

santri tidak sekedar bersifat fisikal, tetapi lebih jauh juga bersifat batiniyah. 
4. Model pengasramahan. Di pesantren, terdapat istilah santri mukim, dimana 

santri diasramakan dalam satu tempat yang sama. Dimaksudkan selain 

menjadikan suasana tidak ada perbedaan antara anak orang kaya atau orang 
miskin. Juga kiai dapat memantau langsung perkembangan keilmuan santri, 

dan yang lebih penting adalah diterapkannya pola pendampingan untuk melatih 
pola prilaku dan kepribadian para santri. 

5. Fleksibel terhadap berbagai perubahan yang terjadi. Salah satu faktor yang 

menjadikan pesantren tetap eksis dan bahkan menjadi alternatif prospektif 
dimasa yang akan datang, karena ia mempunyai karakter membuka diri 

terhadap berbagai perubahan yang terjadi dalam kehidupan riil, dikalangan 
pesantren terkenal slogan yang artinya, ”Menjaga tradisi lama yang baik dan 
mengambil kebiasaan baru yang lebih baik” itu adalah merupakan bagian dari 

pilihan sikap yang bijak. 
Dengan berbagai visi serta kecenderungan baru itulah, kekhawatiran 

banyak pihak yang memprediksi pesantren akan kehilangan nilai relevasinya 

dengan kehidupan sosial yang terus berubah, saat ini secara perlahan mulai 
terjawab, misalnya dalam segi elemen pokok, pada perkembangan selanjutnya  

elemen pokok pesantren tidak hanya terdiri dari kiai, masjid, pondok, pengajian 
kitab klasik dan santri, sebagaimana dilihat Zamakzary Dhofir,lxxxiv Tapi telah 
jauh berkembang pada pusat keterampilan, pusat olah raga, kantor administrasi,  

perpustakaan, laboratorium, pusat pengembangan bahasa, koperasi, balai 
pengobatan, pemancar radio, penerbitan dan lain lain. 

Demikian juga kita melihat terdapat beberapa refungsionalisasi dalam 
pesantren, misalnya dari sekedar fungsi pendidikan dan sosial, saat ini 
berkembang pada fungsi ekonomi, pengkaderan, dan public service. Dengan 

refungsionalisasi tersebut, pesantren pada gilirannya tidak sekedar memainkan 
fungsi- fungsi tradisionalnya, seperti transmisi ilmu ilmu ke- Islaman, 

pemeliharaan tradisi Islam dan reproduksi ulama’, tetapi juga telah menjadi 
alternatif pembangunan yang berpusat pada masyarakat itu sendiri, pusat 
pengembangan pembangunan yang berorientasi pada nilai, pembangunan lembaga  

dan kemandirian. 
Dengan berbagai perkembangan baru yang terus bergerak, walau terkesan 

hati-hati dan cenderung gradual evolusioner, Pesantren jelas bukan saja mampu 
bertahan dan survive, tapi lebih dari itu, dengan penyesuaian, akomodasi dan 
perubahan yang dilakukannya, pada gilirannya pesantren mampu 

mengembangkan diri dan bahkan kembali menempatkan dirinya pada posisi 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

303  

sebagai pusat pencerahan, pusat penyuluhan kesehatan, pusat pengembangan 

tehnologi tepat guna, pusat usaha penyelamatan dan pelestarian lingkungan hidup,  
pusat emansipasi wanita dan pusat pemberdayaan ekonomi masyarakat.lxxxv 

Menurut Edy SupriyonolxxxviMinimal ada tiga alasan mengapa pesantren 
mempunyai peran dan kesempatan yang lebih besar disbanding dengan lembaga 
lain. Pertama, pesantren yang ditempati generasi penerus bangsa (mulai anak- 

anak hingga pemuda) dengan pendidikan yang tidak terbatas oleh waktu 
sebagaimana di lembaga pendidikan umum, akan semakin mempermudah dan 

menunjang pesantren untuk makin menyemaikan ajaran-ajaran agama Islam, yang 
dapat dijadikan sebagai benteng dalam menghadapi globalisasi. Kedua, 
pendidikan pesantren yang mencoba memberikan keseimbangan antara 

pemenuhan lahir batin, pendidikan agama dan umum, merupakan usaha yang 
sangat sesuai dengan kebutuhan pendidikan di era globalisasi yang membutuhkan 

keseimbangan antara kualitas SDM dan keluhuran moral. Ketiga, paparan Nur 
Cholish Majid memberikan contoh masyarakat yang terkena ”dislokasi”, yaitu 
kaum marjinal atau pinggiran di kota-kota besar, seharusnya menyadarkan 

pesantren. Mengingat pesantren adalah tempat kaum pinggiran atau kaum 
pedesaan yang ekonominya pada posisi menengah ke bawah yang juga rentan 

akan dihinggapi ”dislokasi”, sehingga dalam hal ini pesantren tentu lebih 
mempunyai kesempatan untuk memberdayakan dan mengangkat kaum tersebut. 

 

Kesimpulan 
Penalaran Moral Remaja Santri di Pondok Pesantren Tarbiyatuit Tholabah Kranji 

Paciran Lamongan menunjukan variasi yang berbeda-beda, sesuai dengan jenjang 
sekolah fomal (Tsanawiyah , Aliyah dan pasca atau Mahasiswa) dan lama menetap di 
pesantren. Pada hasil penelitian ini merujuk teori Lawrence Kohlberg maka secara 

umum penalaran moral remaja santri dikategorikan pada tingkat konvensional dan pasca 
konvensional. Santri pada jenjang Tsanawiyah berada pada tingkat konvensional tahap 

III yakni pada penalaran orientasi kesepakatan antar pribadi dan juga pada tahap IV 
yakni orientasi hukum dan ketertiban , sedangkan santri Aliyah berada pada tingkat 
konvensional tahap IV bahkan bagi mereka yang belajar dipesantren sejak Tsanawiyah 

menunjukaan pada tingkat pasca konvensional tahap V yakni orientasi kontrak sosial 
yang legalistic, sedangkan santri pasca yang masuk pesantren ketika masa kuliah saja 

menunjukan tingkat konvensional, adapaun bagi yang telah menetap di pondok sejak 
masa sekolah menunjukan pada tingkat pasca konvensional tahap V. 

Pengaruh pemahaman keagamaan mempunyai peran penting dalam penalaran 

moral santri remaja melalui dua hal;: pertama, dengan pemahaman agama, remaja 
mengetahui perilaku-perilaku moral yang berlaku, dan berdasar pada standar nilai 

agama; Kedua, pemahaman agama akan menimbulkan motivasi yang kuat bagi santri 
remaja untuk \berfikir, dan berperilaku sesuai dengan nilai agama yang diyakini sebagai 

bentuk ibadah dan yang dapat diterima oleh lingkungannya, sehingga dari penelitian ini 
juga menemukan semakin lama anak bermukim di pesantren, maka penalaran moral 
remaja santri akan lebih baik. Pemahaman agama atau religiusitas santri terhadap 

penalaran moral remaja santri berimplikasi pada kedalaman mereka terhadap keyakinan 
dan kemantapan mereka dalam berperilaku yang didasarkan pada nilai-nilai kegamaan 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

304  

disamping juga nilai sosial yang di integralkan pada nilai dan norma yang ada 

dipesantren. 
Peran pesantren dalam penalaran moral remaja santri terimplikasi dalam kegiatan 

dan program-program dalam pesantren, baik dari tradisi pesantren maupun dalam 
kegiatan harian, mingguan, bahkan kegiatan bulanan. Peran-peran tersebut melalui (1) 
iklim sosial yang tercipta dalam pesantren atau tradisi, diantaranya teladan kyai dan 

ustadz, pembiasaan berperilaku sopan, kesederhanaan, penekanan amal ibadah seperti 
jamaah tahajud,dhuha dan utamanya jamaah rawatib, kedisplinan, dan kesetaraan. (2) 

proses pendidikan, meliputi madrasah Diniyah, pengajian kitab, pengajian al quran, 
kegiatan pesantren seperti, dziba’iyah, khitobiyah, dan jama’ah rutin shalat 
maktubah.(3) interaksi dan konflik sosio kognitif, yakni perbedaan dalam pandangan 

dan budaya yang terwujud dari interaksi antar santri yang berasal dari berbagai daerah 
dan dengn kemampuan yang berbeda-beda serta motode pendidikan yang digunakan 

dalam pesantren Tarbiyatut Tholabah yang merangsang anak untuk kreatif yakni metode 
musyawarah, tanya jawab, dan bathul masail. 

 

 
 

i
 Hendriati Agustian, Psikologi Perkembangan, pendekatan ekologi kaitannya dengan konsep diri 

dan penyesuaian diri pada remaja, (Bandung: Remaja Rosda Karya, 2006), 1. 
ii
 Hurlock, E.B. Psikologi Perkembangan. Edisi 6. Jilid 2. Alih Bahasa Meitasari Tjandrasa,( 

Jakarta: Erlangga, 1990), 23. 
iii

 Monks, F.J.- A.M.P. Knoers, Siti Rahayu Haditono. Psikologi Perkembangan Pengantar Dalam 

Berbagai Bagiannya, (Yogyakarta: Gajah Mada University Press ,2002), 45. 
iv

 Sarwono, S.W. Psikologi Remaja. Cetakan ke 14. Edisi Revisi ( Jakarta: PT Raya Grafindo 

Persada , 2011), 56. 
v
 Abdurarahman Wahid, Pesantren sebagai sub-kultur , ed. Dawam Raharjo , Pesantren dan 

Pembaharuan, (Jakarta: LP3ES, 1988), 40. 
vi

 Ibid, 14. 
vii

Abd. A’la, Pesantren dan Peran Santri dalam Perubahan dalam http://blog.sunan-ampel.ac.id/ 

di akses pada 13 Nopember 2012 
viii

 John W. Santrock, Psikologi Pendidikan, (Jakarta : Kencana, 2008), hal. 116 
ix

 Penalaran moral adalah alasan atau pertimbangan, mengapa sesuatu itu di anggap baik atau 

buruk. Baca Kusdwirat ri Koestiono , Psikologi Perkembangan, ( Pajajaran : widya Padjajaran, 2009), 43- 

44. 
x
 Sarwono, S.W. Psikologi, 61. 

xi
 Gunarsa, S.D., Gunarsa, Y.S.D. Psikologi Perkembangan Anak & Remaja ., (Jakarta: Gunung 

Mulia,2003), 91. 
xii

 Pesantren Tarbiyatut Tholabah, yang berada di Jln. KH. Musthofa Desa Kranji Kecamatan  

Paciran Kabupaten Lamongan adalah salah satu diantara sekian banyak pesantren yang telah survive 

sampai dengan seabad lebih, pesantren ini berd iri pada tahun 1898 Mxii. Pesantren ini memiliki Unit 

Lembaga formal terdiri dari PAUD (PG dan TKM), MI, MTs, MA dan Institut Agama Islam Tarbiyatut 

Tholabah (IAI TABAH) yang dulunya bernama STAI Sunan Drajat, Jumlah keseluruhan santri ±3000. 
xiii

 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, ( Bandung, Rosdakarya, 1994), 191. 
xiv

 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren, Jakarta, INIS, 1994., 55-56. 
xv

M.Sulthon & Moh. Khusnuridlo, Manajemen Pondok Pesantren dalam Perspektif Global, 

(Yogyakarta : LaksBang PRESSindo, 2006) 11-12. 
xvi

 Kohlberg, Tahap-tahap…, 159-160. Sebagaimana dikemukakan oleh Lickona dan dikutip oleh  

Sarwono, Psikologi Remaja, 113. Lihat juga dalam Kusdwiratri setiono, Psikologi Perkembangan;kajian 

teori Piaget, Kohlberg, Selman, dan aplikasi riset, (Bandung: Widya Padjajaran, 2009), 43. 
xvii

 Jamil Shaliba, al-Mu‟jam al-Falsafi, Juz 1 (Mesir: Dar al-Kutub al-Misri, 1978), 539. Lihat 

http://blog.sunan-ampel.ac.id/


 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

305  

pula Luis Ma’luf, Kamus Al-Munjid (Beirut: al-Maktabah al-Katulikiyah, t.th.), 194 
xviii

 Imam al-Ghazali, Ihya‟ „Ulum Al-Din Juz III (Kairo: Al-Mashahad al-Husain, t.th.), 56. 
xix

 Ibn Miskawayh, Tahdhib al-Akhlak  fi al-Tarbiyah (Beirut: Dar al-Kutub,1985), 12. 
xx

 Suwito, Filsafat Pendidikan Akhlak Ibn Miskawaih (Yogyakarta: Belukar, 2004), 35. 
xxi

 Suwito, Filsafat,35. Maksud dari metode amthal di sini adalah mengumpamakan sesuatu yang 

abstrak dengan yang lain yang lebih konkrit untuk mencapai tujuan atau manfaat dari perumpamaan  

tersebut 
xxii

 Secara terminology, kata “Qisah” al-Qur’an mengandung dua makna yaitu; Pertama, “al- 

Qasas fi al-Quran”, yang artinya pemberitahuan al-Qur’an tentang hal ihwal umat terdahulu, baik 

informasi tentang kenabian maupun tentang peristiwa-peristiwa yang terjadi pada umat terdahulu. Kedua, 

Qasas al-Qur‟an, yang artinya karaktristik kisah-kisah yang terdapat dalam al-Qur’an. 
xxiii

Lebih lanjut Abdurrahman menjelaskan pengertian mawizah sebagai sesuatu yang dapat 

mengingatkan seseorang akan apa yang dapat melembutkan kalbunya berupa pahala atau siksa sehingga 

menimbulkan kesadaran pada dirinya. Atau bisa saja berbentuk sebagai nasihat dengan cara menyentuh 

kalbu. Ibid. 110. 
xxiv

 Pengertian ibrah dalam al-Qur’an dapat diartikan sebagai upaya mengambil pelajaran dari  

pengalaman-pengalaman orang lain atau dari peristiwa-peristiwa yang terjad i pada masa lampau melalu i 

suatu proses berfikir secara mendalam, sehingga menimbulkan kesadaran pada diri seseorang. 
xxv

 Untuk kedua istilah itu, al-Nahlawi mendefenisikan bahwa yang dimaksud dengan targhib 

adalah jan ji yang d isertai dengan bujukan  dan membuat senang terhadap sesuatu yang maslahat, 

Sementara tarhib” ialah suatu ancaman atau siksaan sebagai akibat melakukan dosa atau  kesalahan yang 

dilarang Allah, atau akibat lengah dalam menjalankan kewajiban yang diperintahkan Allah. 
xxvi

 Keteladanan merupakan salah  satu metode pendidikan  yang diterapkan Rasulullah Beliau  

adalah seorang pendidik, da’i, pejuang, kepala negara, kepala rumah tangga dan seorang yang member 

petunjuk kepada manusia dengan tingkah lakunya sendiri sebelum dengan kata-kata yang baik. Rasulullah 

merupakan teladan universal bagi umat manusia. Sebagaimaana dijelaskan dalam al-Quran, 34 

(Saba’):28. QS. 31 (al-Anbiya’):107. al-Qur’an, 16 (al-Nah}l):43-44. 
xxvii

 Hiwar Qur‟ani adalah hasil analisis secara mendalam tentang dialog-dialog yang terdapat 

dalam al-Qur’an Syahidin, Menelusuri Metode. 162. 
xxviii

 Hasan, Psikologi , 297-298. 
xxix

 Menurut Piaget, dengan teori perkembangan kognisi membagi perkembangan seseorang 

menjadi empat tahapan, yakni sensori motor (0-2tahun), pre-operational (2-7tahun), concrete operational 

(7-11tahun), dan formla operational (11 tahun keatas). 
xxx

 Ibid, 44. 
xxxi

 Setiono, Psikologi Perkembangan, 43. 
xxxii

 Kohlberg, Tahap-Tahap, 231-234. Lihat juga dalam John W. Santrock, Psikologi Pendidikan, 

(Jakarta : Kencana, 2008), 119. 
xxxiii

Kohlberg, Tahap-Tahap…, 70. Baca Setiono, Perkembangan Psikologi,80. 
xxxiv

 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi( Bandung, Remaja Rosda 

Karya, 2011), 78. Baca juga John W, Creswell, Reseach design; Pendekatan kualitatif, kuantitatif, dan 

Mixel,( Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2010), 20. 
xxxv

 Nasution, Penelitian Naturalistik (Bandung: Rineka Cipta, 1996), 17. 
xxxvi

 Moleong, Metodologi, 338-345. 
xxxvii

 C. Asri Budiningsih, Pembelajaran Moral (Jakarta; PT Rineka Cipta, 2004), 26. 
xxxviii

 Budiningsih, Pembelajaran,27-28. 
 

xxxix
 Asri Budiningsih, Pembelajaran Moral, 25. 

xl
 Aliah B. Purwakania Hasan, Psikologi Perkembangan Islami; menyingkap rentang kehidupan 

manusia dari prakelahiran hingga pasca kematian, (Jakarta : rajawali Press, 2006),262. 
xli

 Hasan, Psikologi, 25-26. 
xlii

 Syamsu Yusuf, Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja, (Bandung : Remaja Rosda Kraya, 

2011), 133-134. 
xliii

 Sesuai dengan jenis-jenis pesantren dalam PP Nomor: 3 tahun 1979 
xliv

 Sebutan ini b iasa digunakan di pesantren Tarbiyatut Tholabah, untuk menyebut santri yang  

menjadi Mahasiswa di STAI Sunan Drajat dan  mereka yang telah lulus tingkat  MA, meskipun tidak 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

306  

kuliah. Observasi, tanggal 12 Maret 2013. 
xlv

 Sudono Iljas, Wawancara, Paciran tanggal 6 April 2013 jam 09.38 
xlvi

 Monks Knoers, Psikologi perkembangan pengantar dalam bebagai bagiannya . (Terj.) Sit iRaha 

yu (Yogyakarta; Gadjah Mada University Press, 2004 ), 315. 
xlvii

 Santrock, John, W. (2003). Adolescence.Penerjemah Sinto Adelar . Jakarta: Erlangga ,439 
xlviii

 Muhammad alMighwar, Psikologi Remaja (Bandung : Pusataka Set ia, 2006). 138-145. Lihat 

juga dalam Hurlock, Perkembangan anak, 226. Moralitas pascakonvensional harus dicapai selama 

remaja. tahap ini merupakan tahap menerima sendiri sejumlah prinsip dan terdiri dari dua tahap pertama. 

Dalam tahap pertama, indiv idu yakin bahwa harus ada kelenturan dalam keyakinan moral sehingga ada 

perubahan dan perbaikan. Tahap kedua, penyesuaian diri dengan standar sosial dan ideal yang 

diinternalisasi lebih untuk menghindari hukuman. 
xlix

 Hurlock, Perkembangan anak, 225. 
l
 M, Ulwanun Nafi’, Wawancara, Paciran tanggal 8 April 2013, jam 20.30 wib 

li
 Wakhida Nurlatifa, “Penalaran Moral Remaja Pada Siswa Madrasah Aliyah Negeri Malang I”, ( 

Tesis, UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, 2003) 
lii

 Kusdwiratri setiono, Psikologi Perkembangan;kajian teori Piaget, Kohlberg, Selman, dan 

aplikasi riset, (Bandung: Widya Padjajaran, 2009), 43. 
liii

 M.Quraish Shihab, Wawasan al-Qur‟an,Tafsir Maudhu‟i atas Pelbagai Persoalan Umat 

(Bandung: Mizan, 2000).253 
liv

 al- Quran, 68:4 dan Departemen Agama R.I., al-Qur‟an dan Terjemahnya (Jakarta: CV. 

Pustaka Agung Harapan, 2002), 826. 
lv

 al-Qur’an, 26:137. 
lvi

 H.R. Turmizi, dalam Sunan al-Tarmizy, tahqiq: al-„Allamah al-Muhaddith Muhammad Nasir 

al-Din al-Bany, bab Ma ja‟a fi haq al-Mar‟at „ala Zaujaha, Juz I (Riyad: al-Maktabah li al-Nas}r wa al- 

Turi’, tt.)  390. 
lvii

 Sayyid Muhammad al-Zarqani, Sharh al-Zarqany „ala Muwatta‟ al-Imam Malik . Juz IV 

(Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), 256. 
lviii

 M. Romly Arief, Kuliah Akhlak  Tasawwuf (Jombang: Unhasy Press, 2008),1. 
lix

 Mahjuddin, Akhlak Tasawwuf I, Mukjizat Nabi Karomah Wali dan Ma‟rifah Sufi . (Jakarta: 

Kalam Mulia, 2009), 34. 
lx

 Ibid.. 
lxi

 Ibid.35. 
lxii

 Ibid. 36 
lxiii

 Ancok&Suroso. Psikologi Islami. Cet VII ( Yagyakarta : Pustaka Pelajar, 2005), 76. 
lxiv

 Nashori, Fuad & Mucharam, R D. Mengembangkan Kreativitas Dalam Perspektif Psikologi 

Islami. Hal: 78-82 
lxv

 al Quran al isra, 17;23. Terjemahanya : Dan Tuhanmu telah memerintahkan supaya kamu 

jangan menyembah selain Dia dan hendaklah kamu berbuat baik pada ibu bapakmu dengan sebaik- 

baiknya. Jika salah seorang di antara keduanya atau kedua-duanya sampai berumur lanjut dalam 

pemeliharaanmu, maka sekali-kali janganlah kamu mengatakan kepada keduanya perkataan "ah" dan 

janganlah kamu membentak mereka dan ucapkanlah kepada mereka perkataan yang mulia 
lxvi

 Nazaruddin, wawancara, Paciran, tanggal 8 april 2013 jam 21.45 wib 
lxvii

 Robert H. Thouless,. Pengantar psikologi agama. Jakarta, Terj: Husein. Cet :1. (Jakarta : 

Rajawali Press, 2000), 34. 
lxviii

 Abuddin Nata, Akhlak  Tasawuf, 160. 
 

lxix
 Ridlwan Nasir, Mencari tiplologi format pendidikan ideal;pondok pesantren di tengah arus 

perubahan.(Yogyakarta:Pustaka Pelajar,2005),80. 
lxx

 Mastuhu, Dinamika sistem pendidikan pesantren. (Jakarta: INIS, 1994), 55. 
lxxi

 Abdurrahman Wahid, Pesantren Dan Pengembangan Watak Mandiri, dalam Menggerakkan 

Tradisi: Esai-Esai Pesantren, (Yogyakarta : LKiS, 2001), 97-100. 
lxxii

 Metode ialah cara teratur yang digunakan untuk melaksanakan suatu pekerjaan, agar tercapai  

sesuai dengan yang dikehendaki, atau cara kerja yang bersistem, untuk memudahkan pelaksanaan suatu 

kegiatan, guna mencapai tujuan yang ditentukan. Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan 

Pengembangan Bahasa, Kamus Besar,740. Menurut Suparlan Metode pendidikan adalah bagaimana cara 



 

Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 6 Nomor 2 Desember 2019 
 

307  

yang tepat, agar isi atau materi pendidikan itu dididik dan diajarkan. Suparlan Suahrtono, Filsafat 

Pendidikan (Yogyakarta: Ar-ruz Media, 2007), 120. Sedangkan menurut Syahidin, Metode dapat 

diartikan pula sebagai suatu cara untuk menyampaikan suatu nilai tertentu dari si pembawa pesan kepada 

si penerima pesan. Syahidin, Menelusuri Metode Pendidikan dalam al-Qur‟an (Bandung: 

Alfabeta,2009),79. 
lxxiii

 M. As’ad Azizan, wawancara, Paciran 8 April 2013 jam 20.05 wib 
lxxiv

 lihat al-Quran, 61(al-Saff):3. 
lxxv

 Menurut Muhammad Qutb, Islam telah membentuk suatu masyarakat  yang di dalamnya hidup 

segala nilai dan norma-norma, yang seharusnya menjadi kebiasaan pada seseorang. Kebiasaan-kebiasaan 

baik tersebut telah menjadi unsur indiv idual dan masyarakat. Selanjutnya dari kebiasaan-kebiasaan 

tersebut tersusunlah kaidah-kaidah sosial yang kuat dan kokoh berupa sikap mental seperti keju juran, 

kebenaran, kecintaan, simpat i, kesenangan berkorban dan semangat pengabdian. Pendid ikan  melalui 

pembiasaan dimulai dengan dih idupkannya rasa kecintaan terhadap kebenaran, kemudian d iubahnya 

menjadi kegairahan berbuat tanpa merasa berat sedikit pun. Hasan Basri, Metode Pendidikan Islam, 172. 

Menurut Syahidin, dari berbagai bentuk peristiwa Rasulullah saw. maupun peristiwa yang diabadikan  

Allah swt. dalam al-Qur’an, dapat diambil beberapa macam metode pengajaran  yang mudah untuk 

diterapkan dalam lapangan pendidikan yaitu: Latihan dan pengulangan, latihan menghafal, latihan berfikir 

untuk memperdalam iman  dan latihan ibadah. Syahidin, Menelusuri Metode. 141- 148. Pendid ikan 

dengan menggunakan latihan dan pengalaman didasarkan kepada al -Qur’an dan Sunnah melalui ayat-ayat 

yang menggambarkan peristiwa-peristiwa masa lampau  (sejarah). Kisah dalam al-Qur’an yang berkenaan 

dengan pengalaman langsung sebagai upaya pendidikan tergambar dalam kisah Nabi Musa as. Ketika  

beliau harus berlatih sabar dalam menerima pendidikan dari Nabi Khidir as. dapat diliha t dalam QS. al- 

Kahfi 18:66-73. Kemudian kisah Qabil yang membunuh saudaranya; QS. al-Maidah 5:30-31. 
lxxvi

 Peneliti, observasi, Lamongan, pada 15 Maret 2013 
lxxvii

 Untuk kedua istilah itu, al-Nahlawi mendefenisikan  bahwa yang dimaksud dengan targhib 

adalah jan ji yang disertai dengan bujukan dan membuat senang terhadap sesuatu yang maslahat, terhadap 

kenikmatan atau kesenangan akhirat yang baik dan pasti serta bersih dari segala kotoran yang kemudian  

diteruskan dngan melakukan amal shaleh dan menjauhi perbuatan yang berakibat bahaya dan perbuatan 

buruk. Sementara tarhib” ialah  suatu ancaman atau siksaan sebagai akibat melakukan dosa atau 

kesalahan yang dilarang Allah, atau akibat lengah dalam menjalankan kewajiban yang diperintahkan 

Allah. Tarhib juga diartikan sebagai ancaman dari Allah yang dimaksudkan untuk menumbuhkan rasa 

takut kepada para hambanya sekaligus untuk memperlihatkan sifat-sifat  kebesaran dan keagungan 

Ilahiyah, agar mereka selalu berhati-hati dalam bertindak serta tidak melakukan kesalahan dan kesesatan. 

Ibid. 
lxxviii

 E.B Hurlock. Perkembangan Anak. Jakarta: Erlangga. 1993. Hal 84-92 
lxxix

 Dhofier,Tradisi Pesantren,54. 
lxxx

 Setiono. Psikologi Perkembangan,63. 
lxxxi

 Hurlock, Psikologi, 213. 
lxxxii

 Ahmad Ali Riyadi, Psikologi Sufi al-Ghazali (Yogyakarta: Panji Pustaka, 2008), 86. 
lxxxiii

 Abdullah Nashih Ulwan, Tarbiyah al-Awlad fi al-Islam, terjemahan Indonesia oleh Syaifullah 

Kamalie, Pedoman Pendidikan Anak dalam Islam, Jilid II (Semarang: Asy-Syifa', 1981), 2. 
lxxxiv

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pendangan Hidup Kiai, (Jakarta; 

LP3ES, 1982), 40. 
lxxxv

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi menuju Millenium Baru, 

(Jakarta: Logos, 1997), xxi. 
lxxxvi

 Fanani dan Elly (ed). Op. Cit, hlm 62-53. 


