
Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

30

PENDIDIKAN KARAKTER PERSPEKTIF
K.H. HASYIM ASY’ARI

Mukani
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Al Urwatul Wutsqo Jombang, Indonesia

E-mail: mlorah42@gmail.com

Abstract: Modern life brings significant changes in education. To respond,
reorientation has been done, both in terms of curriculum, learning
methodology, institutional management, educator qualifications and so on.
In Indonesia, many educational leaders have conveyed their ideas in this
context. One of them is KH. Hasyim Ash'ari. With the background of
receiving traditional education, he is able to have a clear and systemic
concept in education. So it is expected that the dynamics and modernization
of education in Indonesia can be realized. By examining thirteen books
written directly by KH. Hasyim Asy'ari, this study concludes that KH
thought. Hasyim Asy'ari proved to be of great relevance in supporting the
reform process of education in Indonesia, especially in giving the output of
students character that is not only intelligently cognitive (pinter), but also
concern for the society around (bener). However, it needs to be studied
more deeply about the implementation and operational framework of KH
thinking. Hashim Ash'ari, since it is still philosophical-theoretical.

Keywords: Modernity, Character Education, Educational Balance

Pendahuluan
Periode emas peradaban Islam telah menunjukkan sebagai suatu kekuatan sosial

politik yang mampu menguasai dua per tiga wilayah yang ada di bumi ini.1 Pendidikan
pada masa Dinasti Abbasiyyah lebih berfungsi sebagai think tank dari peradaban yang
sedang dibangun. Di samping sebagai instrumen terpenting dalam membangun dan
menjaga eksistensi sebuah peradaban, pendidikan juga merupakan aspek teologis yang
harus dilaksanakan oleh semua orang Islam.

Namun, Dinasti Abbasiyyah akhirnya juga mengalami kemunduran, yang faktor
utamanya adalah kemunduran dalam dunia pendidikan.2 Pada periode kemunduran,
pendidikan tidak lebih hanya berfungsi sebagai doktrinasi terhadap ideologi penguasa
dengan dominasi metode hapalan dalam proses pembelajarannya.

1Wilayah kekuasaan Islam pada periode ini sampai ke Spanyol melalui Afrika Utara dan India
melalui Persia (Iran). Daerah ini semua tunduk kepada kekuasaan khalifah. Baca Harun Nasution,
Pembaharuan Dalam Islam (Jakarta : Bulan Bintang, 1992), 13. Khusus tentang deskripsi Islam di
Spanyol, baca W. Montgomery Watt, A History of Islamic Spain (Edinburgh : Edinburgh University
Press, 1992).

2Syafiq A. Mughni, Dinamika Intelektual Islam Pada Abad Kegelapan (Surabaya : LPAM, 2002),
54-57.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

31

Kemunduran peradaban Islam yang secara terus menerus ini kemudian
berimplikasi kepada kemunduran peradaban Islam dan dalam waktu yang cukup lama,
telah mengakibatkan berbagai kekalahan yang diderita masyarakat Muslim untuk
menghadapi kemajuan yang telah diraih bangsa Barat. Arus deras modernisme Barat
inilah yang menyebabkan mereka lebih maju dari masyarakat Muslim, sedangkan
masyarakat Muslim justeru masih berjuang sekuat tenaga untuk merespon modernisme
tersebut.3 Di satu pihak, masyarakat Muslim menerima gagasan modernisme, sedangkan
di pihak lain menunjukkan penolakan terhadap gagasan tersebut. Kedua respon inilah
yang melahirkan dua kutub yang saling bertentangan, sehingga sebagian masyarakat
mengambil jalan tengah (middle roads) untuk meredam ketegangan ini.4

Ketiga respon yang ditunjukkan masyarakat Muslim dalam menjawab
modernisme Barat tersebut juga berimplikasi besar kepada pendidikan. Artinya,
dikotomi modern-tradisional mulai mengemuka dalam sistem pendidikan dengan begitu
ekstrimnya. Sebagai middle roads dari kedua sistem pendidikan yang sedang
berkembang, dikotomi itu sendiri juga mendorong sebagian kelompok untuk berupaya
mengkombinasikan keduanya, sekaligus berupaya untuk menutupi berbagai kekurangan
dari kedua sistem yang ada.5

Berbagai kajian dari para tokoh pendidikan Islam sudah banyak disampaikan.
Namun pemikiran pendidikan perspektif KH. Hasyim Asy’ari, yang akrab dipanggil
Mbah Hasyim, masih sangat relevan untuk dikaji ulang, mengingat yang disampaikan
bersifat fundamental dan visioner.

Metode Penelitian
Tulisan ini akan mengkaji dengan cermat pemikiran pendidikan karakter

menurut Mbah Hasyim. Penelitian ini bersifat kualitatif dengan berdasarkan kepada
kajian pustaka (library research). Oleh karena itu, kajian ini sangat menekankan kepada
penguasaan logika, pengalaman dan ketajaman pandangan.6 Hal itu disebabkan karena
penelitian ini tidak hanya berupaya menemukan dan bersentuhan dengan berbagai fakta
(fact finding research), tetapi juga berupaya menemukan great ideas di balik fakta-fakta
yang telah ditemukan.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah deskriptif-analitik. Metode
deskriptif dalam penelitian ini digunakan untuk menggambarkan secara komprehensif
tentang pemikiran pendidikan Mbah Hasyim. Oleh karena itu, penggunaan metode ini
diharapkan mampu memberikan jawaban secara jelas, obyektif, faktual dan sistematis
dari sebuah obyek tentang realitas yang terdapat di dalam pemikiran Mbah Hasyim.7

Sedangkan metode analitik dalam penelitian ini digunakan untuk menganalisis
berbagai problematika yang terjadi dalam dunia pendidikan masa sekarang, di samping
untuk menilai tingkat relevansi pemikiran pendidikan Mbah Hasyim dengan berbagai

3Kemajuan Barat ini diraih setelah renaissance dan aufklarung yang sukses digelorakan di benua
Eropa. Baca Karen Armstrong, A History of God (New York : Ballantine Books, 1993), 293.

4Mukani, Pergulatan Ideologis Pendidikan Islam (Malang : Madani Media, 2011), 20-25.
5Ali Ashraf dan Sajjad Husain, Crisis in Moslem Education (Jeddah : King Abdulaziz University

Press, 1979), 11-16.
6Tyrus Hillway, Introduction to Research (Boston : Houghton Mifflin Company, 1964), 101-103.
7Anton Baker, Metodologi Penelitian Filsafat (Yogyakarta : Kanisius, 1990), 54. Bandingkan

dengan Moh. Nazir, Metodologi Penelitian (Jakarta : Ghalia Indonesia, 1988), 63.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

32

problematika tersebut. Jadi, metode ini membantu dalam mendinamikakan pemikiran
pendidikan Mbah Hasyim pada kehidupan sekarang. Oleh karena itu, kajian kritis
terhadap kandungan makna (content analysis) yang terdapat di pada karya-karya Mbah
Hasyim merupakan suatu tahapan terpenting dalam penelitian ini.

Penelitian ini menggunakan empat pendekatan, yaitu sosiological approach,
philosophical approach, archeological approach dan historical approach. Pendekatan
pertama digunakan untuk memahami dinamisasi dari realitas sosial yang terjadi ketika
menjelang kelahiran Mbah Hasyim maupun setelahnya, karena hal ini akan
mempengaruhi pemikiran Mbah Hasyim. Pendekatan kedua merupakan pendekatan
yang memiliki ciri khas pengkajian struktur ide-ide dasar serta pemikiran-pemikiran
yang fundamental (fundamental ideas). Tata pikir yang dikembangkan adalah
kontekstual, yaitu kebermaknaan hubungan antara masa lalu, masa kini dan masa
mendatang atau kebermaknaan medan (field), kebermaknaan antara yang sentral dengan
yang periferinya atau kebermaknaan integratif antara subyek dengan lingkungannya.
Dengan demikian, dalam penelitian ini karya-karya Mbah Hasyim akan dikaji secara
komprehensif, radikal dan spekulatif, sebagai karakteristik berpikir filosofis.8

Pendekatan ketiga merupakan alat untuk mengadakan rekonstitusi, yang
menempatkan pengkajian secara mandiri di atas landasan yang dibicarakan dokumen-
dokumen sebagai bahasa dari sebuah suara, tidak hanya mengisyaratkan ke arah masa
lalu. Upaya ini dilakukan secara literer dengan cara membaca dan mengartikan
dokumen-dokumen yang telah dikumpulkan. Dalam penelitian ini, archeological
approach digunakan untuk menyuarakan berbagai hasil pemikiran Mbah Hasyim, yang
diperoleh dari pengkajian terhadap karya-karya yang telah ditulis, menjadi sebuah
“benda bicara” dalam konteks kehidupan sekarang, terutama dalam bidang pendidikan.9

Pendekatan keempat merupakan pendekatan yang berupaya meninjau, menelaah
dan menganalisis berbagai problematika yang menjadi subyek studi ini dari sudut
pandang kesejarahan. Tata pikir yang digunakan dalam pendekatan ini mengikuti tata
pikir genetik atau pola perkembangan, yaitu memahami gejala sesuatu bertolak dari
asumsi adanya proses perkembangan dari yang elementer menjadi lebih sempurna.
Terapan historical approach dalam penelitian ini adalah mendekati pengertian tentang
subyek dan berupaya menetapkan dan menjelaskan secara teliti tentang kenyataan hidup
dari obyek yang diteliti, pengaruh yang diterima subyek itu terhadap perkembangan
biografi Mbah Hasyim.

Untuk menjaga orisinilitas pemikiran Mbah Hasyim tentang pendidikan, data-
data yang dikaji dalam penelitian ini dibagi menjadi tiga macam. Pertama adalah
sumber primer (primary sources), yaitu karya-karya yang ditulis secara langsung oleh
Mbah Hasyim. Di antara karya-karya tersebut adalah Adabul ‘Alim wal Muta’allim, al-
Mawa’idz, al-Durar al-Muntatsirah, al-Qanun al-Asasy, al-Nurul Mubin, al-Tibyan, al-
Tanbihat wal Wajibat, Risalah Ahlis Sunnah wal Jama’ah dan Dhau’ul Misbah. Kedua
adalah sumber sekunder (secondary sources), yaitu karya-karya yang, secara langsung
maupun tidak langsung, membahas tentang pemikiran Mbah Hasyim atau tentang
pendidikan secara umum.

8Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yogyakarta : Rake Sarasin, 1989), 99.
9Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan, terj. Moechtar Zulmi (Yogyakarta : Qalam, 2002), 5-9.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

33

Biografi Singkat
Gerakan kebangkitan Islam yang terjadi di Indonesia merupakan respon

terhadap kebangkitan di dunia Islam pada umumnya. Gerakan kebangkitan ini pada
awalnya masih murni berlatarbelakang dan bertujuan kepada terwujudnya pelaksanaan
ajaran Islam secara benar, supaya tidak dipengaruhi oleh ajaran-ajaran agama lain
ataupun kebudayaan lokal. Tetapi pada perkembangannya, gerakan kebangkitan Islam
juga merambah kepada kebangkitan semangat nasionalisme dalam menentang
kolonialisme terhadap daerah-daerah Muslim. Meskipun demikian, awal mula gerakan
kebangkitan ini berasal dari Timur Tengah yang masuk ke Indonesia dengan melalui
empat jalur.

Pertama adalah dengan menjadikan pemikiran-pemikiran tokoh Timur Tengah
sebagai mentor, yang dilakukan oleh para penggagas reformasi Islam di Indonesia.
Jamaludin al-Afghani, dengan gagasan Pan-Islamisme yang ditawarkan, menyadarkan
masyarakat Muslim di Indonesia tentang urgensi persatuan dan kesatuan untuk melawan
kolonialisme dan imperialisme, di samping sebagai upaya untuk mempertahankan
identitas mereka sendiri. Muhammad Abduh, dengan menekankan urgensi ijitihad, telah
mendorong masyarakat Muslim di Indonesia untuk memahami Islam sebaik mungkin
dan benar-benar hidup sesuai dengan ajarannya. Abduh menolak taqlid buta (blind
imitation) dalam bidang fiqh, praktek bid’ah dalam melaksanakan ibadah, khurafat,
tahayul dan sebagainya. Rasyid Ridha juga telah mendorong masyarakat Muslim di
Indonesia untuk melakukan ideologisasi Islam, merumuskan ajaran-ajaran yang terdapat
di dalam Islam menjadi sebuah ideologi.

Kedua adalah melalui penyebarluasan majalah mingguan Al-Manar yang
diterbitkan di Kairo sejak tahun 1896 dengan pengasuh Ridha sendiri. Majalah ini
banyak memuat pemikiran-pemikiran para tokoh reformasi Islam, terutama al-Afghani.
Majalah ini pula yang mendorong penerbitan majalah serupa, yaitu Al-Imam sejak 22
Juli 1906 di Singapura oleh Syaikh Thahir Jalalaudin, Syaikh Muhammad bin Salim Al-
Kalali, Syaikh Ahmad bin Ahmad Al-Hadi dan Syaikh Haji Abbas.

Ketiga adalah dengan banyaknya penduduk Indonesia yang menjadi mahasiswa
di Universitas Al-Azhar di Kairo, yang dianggap sebagai poros utama para tokoh
reformasi Muslim untuk mempersiapkan diri dalam menghadapi berbagai perubahan
jaman mdoern sekaligus merangkaikan perubahan itu dengan berbagai ketentuan pokok
ajaran agama Islam. Di sini pula, mereka tidak hanya belajar agama, sebagaimana di
Mekkah, tetapi juga belajar politik.10

Keempat adalah kolonialisme Belanda yang semakin efektif berkuasa di
Nusantara, yang tidak saja mengintervensi bidang sosial dan politik, tetapi juga bidang
budaya dan agama. Oleh karena itu, pengaruh kolonialisme juga tampak dalam wacana
intelektual yang berkembang ketika itu.11

Dalam kondisi dunia Islam secara global yang sedang mengalami kebangkitan
dan kolonialisme Belanda di Nusantara yang semakin mencengkeram dengan kuat, yang
berimplikasi kepada kelahiran kebangkitan Islam di Indonesia, Mbah Hasyim

10Baca M. Iskandar dan A. Syahid, “Islam dan Kolonialisme,” Ensiklopedi Tematis Dunia Islam,
vol. 5, ed. Taufiq Abdullah (Jakarta : Ichtiar Baru van Hoeve, 2002), 331.

11Jajat Burhanudin, “Tradisi Keilmuan dan Intelektual,” Ibid, vol. 5, 161.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

34

dilahirkan. Dengan memiliki setting sosial politik sebagaimana diuraikan di atas, hal ini
memiliki pengaruh yang signifikan terhadap pemikiran Mbah Hasyim di kemudian hari.

Mbah Hasyim dilahirkan di Gedang, sebuah dusun kecil di utara kota Jombang,
tepatnya pada tanggal 24 Dzulqa’dah 1287 Hijriyah atau 14 Pebruari 1871 Masehi.12

Mbah Hasyim lahir dari pasangan Kyai Asy’ari dan Halimah. Nama lengkap Mbah
Hasyim adalah Muhammad Hasyim bin Asy’ari bin ‘Abdul Wahid bin ‘Abdul Halim
atau Pangeran Benawa bin ‘Abdurrahman (Joko Tingkir atau Mas Karebet atau Sultan
Hadiwijaya) bin ‘Abdullah bin ‘Abdul Aziz bin ‘Abdul Fattah bin Maulana Ishaq bin
Raden Ainul Yaqin yang lebih populer dengan sebutan Sunan Giri.13

Garis keturunan Mbah Hasyim mewakili dua trah sekaligus di Pulau Jawa, yaitu
aristokrat dan elit masyarakat Islam. Dari pihak ibu, mata rantai genetis Mbah Hasyim
menjadi keturunan langsung dari Prabu Brawijaya VI, yang berlatar belakang
bangsawan Hindu Jawa. Sedangkan dari jalur ayah, garis keturunan Mbah Hasyim
bertemu langsung dengan bangsawan Muslim di pulau Jawa, yaitu Sultan Hadiwijaya
dan sekaligus elit agama Islam, yaitu Sunan Giri. Kombinasi kedua garis inilah yang
kelak menjadi modal bagi Mbah Hasyim untuk menjadi salah satu pemimpin besar di
Indonesia.

Mbah Hasyim adalah putera ketiga dari sebelas bersaudara, dengan urutan
sebagai berikut : Nafi’ah, Ahmad Shalih, Muhammad Hasyim, Radhiyyah, Hasan, Anis,
Fathonah, Maimunah, Ma’shum, Nawawi dan Adnan. Semasa hidup, Mbah Hasyim
pernah menikah dengan empat perempuan, meskipun tidak dalam waktu yang
bersamaan, yaitu Nyai Khadijah binti Kyai Ya’qub dari Siwalan Panji Sidoarjo,
Nafishah binti Kyai Romli dari Kemuring Kediri, Nyai Nafiqah binti Kyai Ilyas dari
Sewulan Madiun dan Nyai Masrurah dari Kapurejo Kediri. Dengan isteri pertama,
Mbah  Hasyim memiliki satu putera bernama Abdullah yang meninggal dunia pada usia
40 hari. Dengan isteri kedua, Mbah Hasyim tidak memiliki putera dan dengan isteri
ketiga Mbah Hasyim memiliki 10 anak, yaitu Hannah, Khoiriyah atau Ummu Abdul
Jabbar, Aisyah atau Ummu Muhammad, Azzah atau Ummu Abdul Haq, Abdul Wahid,
Abdul Hakim atau Kyai Khaliq, Abdul Karim, Ubaidillah, Masruroh dan Muhammad
Yusuf. Sedangkan dengan isteri terakhir, Mbah Hasyim memiliki empat putera, yaitu
Abdul Qadir, Fathimah, Khadijah dan Muhammad Ya’qub.

Mbah Hasyim adalah sosok yang tidak mengenal kata menyerah dalam menimba
ilmu. Setelah lima tahun berada dalam pendidikan dan lingkungan kakeknya di
Pesantren Gedang, dilanjutkan dengan 10 tahun dalam pola pendidikan ayahnya di
Pesantren Keras Jombang, Mbah Hasyim memberanikan diri pamit kepada orang tuanya
untuk mencari ilmu di Pesantren Wonorejo Jombang, Pesantren Wonokoyo Probolinggo

12Achmad Muhibbin Zuhri, Pemikiran KH. M. Hasyim Asy’ari tentang Ahlus Sunnah wal Jama’ah
(Surabaya : Khalista, 2010), 67. Baca juga Choirul Anam, Pertumbuhan dan Perkembangan Nahdlatul
Ulama (Solo : Jatayu, 1985), 56-58 dan Abdul Basit Adnan, Kemelut di NU, Antara Kyai dan Politisi
(Solo : Mayasari, 1982), 31-32.

13Muhammad Isham Hadziq, “al-Ta’rif bil Mu’allif,” dalam Muhammad Hasyim Asy’ari,
Ziyadatut Ta’liqat (Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy, 1995), 3 dan Adabul ‘Alim wal Muta’allim,
3.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

35

dan Pesantren Lagitan Tuban.14 Kemudian melanjutkan ke Pesantren Tenggilis di
Surabaya, Pesantren Kademangan Bangkalan di Pulau Madura dan Pesantren Siwalan
Panji di Sidoarjo.

Setelah menikah untuk pertama kali, satu tahun berikutnya Mbah Hasyim
bersama isteri dan mertuanya berangkat ke Mekkah untuk melaksanakan ibadah haji
dan menimba ilmu di sana selama tujuh tahun. Di antara guru Mbah Hasyim di Arab
Saudi adalah Syaikh Mahfuz al-Tirmisi, Syaikh Ahmad Khatib al-Minankabawi, Syaikh
Nawawi al-Bantani, Syaikh Ahmad Amin al-Aththar, Sayyid Sulthan bin Hasyim,
Sayyid Ahmad Nawawi, Syaikh Ibrahim ‘Arb, Sayyid Ahmad bin Hasan al-Aththasy,
Syaikh Sa’id al-Yamani, Sayyid Abu Bakar Syatha’ al-Dimyati, Syaikh Rahmatullah,
Sayyid ‘Alwi bin Ahmad al-Saqaf, Sayyid ‘Abbas Maliki, Sayyid ‘Abdullah al-Zawawi,
Syaikh Shalih Bafadhal, Syaikh Syu’aib bin Abdurrahman, Syaikh Sulthan Hasyim
Daghastani dan Sayyid Husain al-Habsyi yang saat itu menjadi mufti di Mekkah.15

Melihat prestasi belajar Mbah Hasyim yang menonjol, membuatnya kemudian
juga memperoleh kepercayaan untuk mengajar di Masjidil Haram. Beberapa ulama
terkenal dari berbagai negara pernah belajar kepadanya, seperti Syaikh Sa’dullah al-
Maymani dari India, Syaikh Umar Hamdan dari Mekkah, al-Syihab Ahmad bin
‘Abdullah dari Syiria, KH. Abdul Wahab Hasbullah dari Tambakberas Jombang, KH.
Asnawi dari Kudus, KH. Bisyri Syansuri dari Denanyar Jombang, KH. Dahlan dari
Kudus dan KH. Saleh dari Tayu.16

Pada tahun 1883, Mbah Hasyim kembali ke rumah orang tuanya di Jombang
untuk mengajarkan berbagai ilmu yang telah diperolehnya di Mekkah. Di samping juga
mengajar di pesantren mertuanya di Kediri dan pesantren kakeknya di Gedang
Jombang. Dengan memiliki setting sebagai orang yang ‘alim, Mbah Hasyim kemudian
menjadi salah satu guru yang terkenal di Jombang. Oleh karena itu, Mbah Hasyim
berkeinginan untuk mendirikan pesantren sendiri dalam rangka mendukung upaya
dakwah yang telah dilakukan para kyai sebelumnya. Maka, dipilihlah suatu daerah
untuk mendirikan sebuah pesantren baru, yaitu Tebuireng.17

Pesantren Tebuireng berdiri pada 26 Rabi’ul Awwal 1317 Hijriyah, yang
bertepatan dengan tahun 1899 Masehi, dan diakui Belanda pada 6 Pebruari 1907
Masehi. Selama kurang lebih dua setengah tahun, Mbah Hasyim bersama delapan

14Baca Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta : LP3ES, 1982), 24; Akarhanaf, Kiai
Hasjim Asj’ari, Bapak Ummat Islam Indonesia (Jombang : Pondok Tebuireng, 1950), 22; Solichin Salam,
KH. Hasyim Asy’ari, Ulama Besar Indonesia (Jakarta : Djaja Murni, 1963), 23.

15Muhammad Asad Syihab, Hadratussyaikh Muhammad Hasyim Asy’ari, terj. A. Musthofa Bisri
(Yogyakarta : Titian Ilahi, 1994), 41; Zuhri, Pemikiran KH. M. Hasyim Asy’ari, 76.

16Zuhri, Pemikiran KH. M. Hasyim Asy’ari, 76; Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari,
Moderasi, Keumatan, Kebangsaan (Jakarta : Kompas, 2010), 49.

17Nama Tebuireng berasal dari kata kebo ireng (kerbau hitam), yaitu kerbau (kebo) berwarna bule
yang kemudian terperosok ke dalam kubangan besar yang penuh dengan lintah penghisap darah. Karena
terlalu banyak darah yang dihisap lintah, maka warna kulitnya berubah menjadi hitam (ireng). Sejak saat
itulah daerah tersebut bernama kebo ireng yang akhirnya lambat laun berubah menjadi Tebuireng. Baca
Akarhanaf, Kiai Hasjim Asj’ari, 34; Salam, KH. Hasjim Asj’ari, 31. Salah satu sumber lisan yang
berkembang juga menyebutkan bahwa Tebuireng berasal dari kepala pasukan Kerajaan Majapahit yang
bernama Kebo Ireng. Punggawa ini kemudian tewas setelah berperang di sekitar daerah Tebuireng
sekarang. Namun sumber lain menyebutkan bahwa kata Tebuireng berasal dari banyaknya tebu yang
tumbuh di sekeliling Pabrik Gula Tjoekir yang berwarna hitam (ireng). Baca Adnan, Kemelut di NU, 32.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

36

santrinya harus berjuang untuk menjaga eksistensi Pesantren Tebuireng dari segala
serangan, fitnah, gangguan dan sebagainya yang berasal dari tokoh-tokoh “dunia hitam”
di sekitar pabrik gula tersebut.18 Namun ketinggian moral yang ditunjukkan Mbah
Hasyim merupakan daya tarik tersendiri dalam menaklukkan kerasnya mental
masyarakat Tebuireng saat itu. Kesabaran Mbah Hasyim dalam mewujudkan
gagasannya, termasuk tidak menggunakan kekerasan dalam berdakwah, telah
menyebabkan masyarakat yang menentang upaya Mbah Hasyim menjadi lelah untuk
melawan terus menerus dan akhirnya pun mereka menghentikan aksinya. Inilah yang
menjadi entry point dari dakwah Mbah Hasyim yang sukses di tempat baru tersebut.

Pesantren Tebuireng telah mengalami berbagai perubahan, meskipun tokoh
sentral di pesantren tersebut masih Mbah Hasyim sendiri. Sikap terbuka terhadap
perubahan dalam memimpin institusi pendidikan yang ditunjukkan Mbah Hasyim
merupakan pengaruh dari setting sosial politik yang terjadi di kawasan Arab. Ini dapat
dilihat dari persetujuan Mbah Hasyim terhadap gagasan dan realisasinya dari KH.
Ma’shum ‘Ali, santrinya sendiri yang sekaligus menjadi menantu, yang
memperkenalkan sistem madrasah di lingkungan pesantren. Gagasan ini direalisasikan
untuk semakin meningkatkan kualitas output pesantren melalui pemantauan terhadap
kehadiran santri dalam mengikuti proses belajar mengajar yang dilakukan kyai
(sistemisasi manajemen). Contoh lain adalah sikap terbuka Mbah Hasyim terhadap
pengajaran mata pelajaran umum di Madrasah Nidzamiyah yang berdiri di dalam
Pesantren Tebuireng, seperti matematika, geografi, sejarah, menulis huruf Latin dan
bahasa Belanda.19

Bersama para kyai lain, pada 21 Januari 1926 di Surabaya, Mbah Hasyim
mendirikan organisasi Nahdlatul Ulama’ (NU). Sampai dengan 1933, dengan
menduduki jabatan sebagai Rais Akbar, peran Mbah Hasyim memang sangat diperlukan
bagi pertumbuhan organisasi ini, termasuk juga meredam konflik antara kaum Islam
modernis dengan kaum Islam tradisional yang bermuara kepada masalah perbedaan
pendapat antara keduanya tentang masalah-masalah furu’iyyah. Pidato Mbah Hasyim di
Muktamar NU ketiga pada tanggal 28-30 Oktober 1928 di Surabaya, telah dijadikan NU
sebagai pengantar dari Anggaran Dasar (Al-Qanun Al-Asasi) organisasi ini.20 Sedangkan
pidato Mbah Hasyim di Muktamar NU tahun 1936 di Banjarmasin yang mengomentari
konflik antara Islam modernis dengan Islam tradisionalis yang semakin meruncing,
memperoleh respon positif dari kaum Islam modernis, bahkan diterjemahkan sendiri
oleh seorang tokoh Islam modernis (Hamka) dan dimuat di Pandji Masjarakat, sebuah
majalah yang sering memuat ideologi-ideologi pembaruan.

Saat penjajahan Jepang, pemerintah militer mengetahui peran penting Mbah
Hasyim ini. Bagi Jepang, ketokohan dan popularitas yang dimiliki Mbah Hasyim harus
dikelola dengan baik untuk kepentingan kolonial di Indonesia. Atas alasan itu, Jepang

18Daerah Tebuireng saat itu terkenal dengan segala kemaksiatan, seperti perjudian, perampokan,
prostitusi, minuman keras, pencurian dan sebagainya. Tentang deskripsi daerah Tebuireng sebelum
berdiri pesantren, baca Akarhanaf, Kiai Hasjim Asj’ari, 34-35; Salam, KH. Hasjim Asj’ari, 31-33.

19Baca Dhofier, Tradisi Pesantren, 104; Adnan, Kemelut di NU, 33; Karel A. Steenbrink,
Pesantren, Madrasah dan Sekolah (Jakarta : LP3ES, 1974), 70-71.

20Lihat Anam, Ibid, 74-83; Adnan, Kemelut di NU, 13-17.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

37

kemudian mengangkat Mbah Hasyim sebagai Shumobutyo, sebuah jabatan yang
memimpin Kantor Urusan Agama Pusat di Jakarta.21

Bahkan, menjelang proklamasi kemerdekaan NKRI pada 17 Agustus 1945,
Maruto Nitimiharjo ditugasi pemerintah militer Jepang untuk menemui Mbah Hasyim
di Pesantren Tebuireng agar bersedia menjadi Presiden RI. Tawaran itu ditolak oleh
Mbah Hasyim yang mengatakan bahwa dia hanya seorang kyai yang tugasnya adalah
mendidik santri di pesantren. Saat ditanya sosok yang layak untuk menjadi Presiden RI,
Mbah Hasyim menjawab bahwa yang tepat menjadi presiden adalah Bung Karno dan
wakilnya adalah Bung Hatta. Meski Jepang sebenarnya sudah tahu jika tawaran itu akan
ditolak, namun penugasan Nitimiharjo ini menunjukkan pengakuan dari Jepang
terhadap peran strategis dari Mbah Hasyim. Untuk itu, jawaban yang disampaikan
Mbah Hasyim tentang sosok yang didukung sangat diperlukan Jepang, sebagai sesuatu
yang berarti dan penting.22

Meskipun demikian, hasil kemerdekaan ternyata belum dinikmati Mbah Hasyim
dengan lama. Mbah Hasyim wafat pada 25 Juli 1947 M. atau 7 Ramadhan 1366 H
karena mengalami pendarahan otak (hersenbloeding) setelah mendengarkan kabar
terakhir dari Kyai Ghufran Surabaya bersama dua orang utusan Bung Tomo tentang
kekalahan Pasukan Sabilillah dan Hizbullah di Singosari Malang, akibat serangan
besar-besaran yang dilakukan tentara Belanda di bawah pimpinan Jenderal S.H. Spoor.

Jenasah Mbah Hasyim dimakamkan di kompleks pemakaman keluarga
Pesantren Tebuireng. Atas jasa-jasa Mbah Hasyim dalam mendirikan dan membela
Indonesia, pemerintah menganugerahi Mbah Hasyim dengan gelar Pahlawan
Pergerakan Nasional. Penetapan ini berdasarkan Surat Keputusan Presiden Republik
Indonesia Nomor 249/1964 tanggal 17 Nopember 1964. Ini mengingat Mbah Hasyim
merupakan inisiator dari dikeluarkannya Resolusi Jihad NU pada tanggal 22 Oktober
1945. Fatwa ini mewajibkan semua muslim dalam radius 60 kilometer dari Surabaya
untuk mengangkat senjata melawan Belanda dan jika meninggal dunia dihukumi
sebagai mati syahid.

Semasa hidup, Mbah Hasyim merupakan salah satu ulama penulis yang
produktif. Tulisan-tulisan tersebut berbahasa Arab dan Jawa, baik terkait masalah
‘aqidah, fiqh, hadits, tashawuf, pendidikan maupun lainnya. Mayoritas artikel dan
manuskrip (risalah) yang ditulis menunjukkan respon Mbah Hasyim terhadap
problematika yang dihadapi masyarakat. Di antara tulisan-tulisan Mbah Hasyim tersebut
adalah Adabul ‘Alim wal Muta’allim, Al-Nurul Mubin, At-Tanbihat wal Wajibat, Al-
Durarul Muntatsirah, Al-Tibyan, Al-Mawa’idz, Risalah Ahlissunnah wal Jama’ah,
Dha’ul Mishbah, Ziyadatut Ta’liqat, Al-Qanun Al-Asasi Li Jam’iyyatin Nahdhatil
‘Ulama, Arba’in Haditsah, Al-Risalah fil ‘Aqa’id, Al-Risalah fil Tashawwuf, Tamyizul
Haqq minal Bathil, Al-Risalah fi Ta’kidil Akhdz bi Ahadil Madzahib al-A’immah al-
Arba’ah, Irsyadus Sari, Hasyiyah ‘ala Fathur Rahman, Al-Risalah Al-Tawhidiyyah, Al-

21Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari, 55.
22Salahuddin Wahid, “Hadratussyaikh, Komitmen Keumatan dan Kebangsaan,” dalam Misrawi,

Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari, xiii-xxii.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

38

Qala’id, Al-Risalah Al-Jama’ah, Manasik Sughra, Al-Jasus fi Ahkamin Nuqush dan
sebagainya.23

Pembahasan
Pemikiran Mbah Hasyim dalam bidang pendidikan merupakan dimensi yang

menarik untuk dikaji. Hal ini didasarkan kepada tulisan Mbah Hasyim yang banyak
bersinggungan dengan pendidikan, baik secara langsung maupun tidak langsung.

1. Konsep Manusia
Kehadiran manusia dalam semesta ini, menurut Mbah Hasyim, setidaknya

memiliki dua tugas yang harus dilaksanakan secara seimbang. Pertama adalah dalam
kaitan kedudukannya sebagai ciptaan Tuhan (‘abd). Dalam posisi ini, manusia dituntut
menunjukkan tingkat ketaatannya kepada Tuhan yang telah menciptakan mereka, hal
yang ini memiliki implikasi-implikasi positif dalam perkembangan alam semesta itu
sendiri. Di sisi lain, manusia juga merupakan ciptaan Tuhan yang bertanggung jawab
terhadap kelestarian semesta di sekelilingnya (khalifah fi al-ardh). Dalam
mensukseskan tugas ini, manusia harus mau dan mampu berupaya seoptimal mungkin
agar potensi yang terdapat di dalam dirinya membantu pelaksanaan tugas ini, seperti
rasio, tenaga, emosi dan sebagainya. Dengan kedua tugas ini, diharapkan manusia
memiliki keseimbangan (balancing) yang baik selama hidupnya.

Manusia merupakan sosok yang penuh dengan potensi (fitrah) yang dibawanya
sejak dilahirkan ke dunia. Pribadi dengan segala “keunikan” inilah yang mendorong
banyak ahli untuk mengungkap misteri yang terdapat di dalamnya, hingga saat ini.
Meskipun demikian, generalisasi dalam proses tersebut tetap dilakukan, yaitu bahwa
manusia memiliki yang sama ketika baru dilahirkan. Hal ini, menurut Mbah Hasyim,
memiliki implikasi dalam dunia pendidikan, bahwa harus dilakukan tindakan yang sama
juga ketika mengembangkan potensi yang ada dan berproses dalam dunia pendididakan,
tanpa adanya unsur diskriminasi.24

Dalam konteks interaksi dengan yang lain, hal ini berimplikasi kepadanya upaya
untuk mempererat persatuan dann kesatuan di antara sesama anggota masyarakat
Muslim.25 Hal ini perlu ditekankan untuk membangkitkan kembali semangat
masyarakat Muslim dalam meraih supremasi di pentas dunia internasional. Pengalaman
sejarah peradaban Islam telah mengajarkan bahwa fanatisme terhadap golongan sendiri
(ta’ashub) yang terjadi di masyarakat Muslim ketika itu hanya akan mengakibatkan
perpecahan dan kekalahan ketika harus berhadapan dengan bangsa non-Muslim atau
Barat.

23Data diolah dari Muhammad Isham Hadziq, “At-Ta’rif bil Mu’allif” dalam Idem, Adabul ‘Alim
wal Muta’allim, 6-7; Latiful Khuluq, Fajar Kebangunan Ulama (Yogykarta : LKiS, 2000), 41-43; Zuhri,
Pemikiran KH. M. Hasyim Asy’ari, 85-91; Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari, 96-99.

24Hasyim Asy’ari, al-Tanbihat wal Wajibat (Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy, 1417 H),
36-37.

25Namun fenomena yang terjadi ketika Mbah Hasyim hidup justeru menunjukkan sebaliknya.
Masyarakat Muslim terkotak-kotak ke dalam berbagai kelompok. Oleh karena itu, Mbah Hasyim sangat
menekankan persatuan dan kesatuan sesama masyarakat Muslim sebagai “modal awal” dalam berjuang
melawan kolonialisme saat itu. Tentang pemikiran Mbah Hasyim dalam hal ini, baca al-Mawa’idz dan al-
Tibyan.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

39

Persatuan dan kesatuan tersebut tentu harus dijaga dengan baik dan tetap
memperhatikan norma yang berlaku di masyarakat.26 Hal ini penting untuk ditekankan
mengingat manusia adalah homo social yang eksistensinya sangat dipengaruhi oleh
kesuksesannya dalam menjalin interaksi dengan manusia yang lain. Manusia tidak akan
mampu kebutuhan hidupnya hanya dengan dirinya sendiri.

Di sisi lain, Mbah Hasyim membagi ilmu dalam pendidikan menjadi tiga
kategori. Pertama adalah ilmu-ilmu yang berkaitan dengan fungsi utama manusia di
alam semesta, yaitu sebagai ‘abd Tuhan, yang meliputi ‘ilmu dzat al-‘aliyah,’ilmu sifat,
‘ilmu fiqh dan ‘ilmu tasawuf. Ilmu pertama merupakan cabang yang membahas
keimanan dan harus dipahami oleh manusia terlebih dahulu tentang hakekat Tuhan
(theology), sebelum manusia tersebut menjalankan ritualitas-ritualitas yang terdapat
dalam doktrin Islam. Ilmu kedua lebih menekankan pembahasannya kepada sifat-sifat
yang dimiliki Tuhan itu sendiri, dalam kerangka konseptual ketika mengatur eksitensi
alam semesta beserta isinya ini, seperti qudrah, iradah, bashar, kalam, sama’ dan
sebagainya. Ilmu ketiga membahas dan mengantarkan manusia kepada ketaatan dalam
melaksanakan ritulitas sebagai hubungan vertikal (habl minallah) kepada Tuhan yang
telah diajarkan dalam Islam dan harus dilaksanakan oleh masing-masing individu,
seperti shalat, puasa, bersuci, haji dan sebagainya. Ilmu keempat membahas tentang
berbagai keadaan (ahwal), tingkatan (maqam) dan rayuan-rayuan nafsu kebinatangan
(nafs hayawaniyah) serta hal-hal yang berhubungan dengannya.27 Ilmu terakhir ini
merupakan bentuk aktualitasasi dari nilai-nilai yang dikehendaki Tuhan dengan
ritualitas-ritualitas yang dibahas dalam ilmu ketiga, yang dengan itu semua diharapkan
hubungan antar sesama ciptaan Tuhan (habl min al-nas) dapat terjaga dengan baik.

Kedua adalah ilmu-ilmu yang berkaitan dengan al-Qur’an, yaitu ilmu tafsir.
Karena al-Qur’an merupakan satu-satunya kitab suci bagi masyarakat Muslim dan induk
dari semua ilmu yang ada, hal ini sangat ditekankan oleh Mbah Hasyim untuk dikuasai
melalui pendidikan.28 Ketiga adalah ilmu hadits, yang telah dijadikan primary source
pada periode sekarang, seperti Sahih al-Bukhary, Sahih Muslim, Sunan Abu Dawut,
Sunan al-Nasai, Sunan Ibn Majah, Sunan al-Kabir, Al-Muwatha’ dan sebagainya.

Dengan pembagian ilmu yang rinci seperti diuraikan di atas, Mbah Hasyim
memposisikan manusia pada kedudukan yang sangat penting dalam proses transformasi
ilmu dari satu generasi ke generasi berikutnya. Artinya, di samping menjadikan ilmu
bersifat dinamis, manusia merupakan unsur terpenting dalam menjaga tingkat validitas
ilmu itu sendiri. Untuk itulah, manusia yang akan berproses dalam transformasi ilmu
harus memiliki kriteria-kriteria tertentu.29

Oleh karena itu, seseorang yang menghendaki kesuksesan dalam proses
transformasi ilmu harus mampu mempersiapkannya secara matang, bahkan sebagai

26Hasyim Asy’ari, al-Tibyan (Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy, 1998), 9.
27Hasyim Asy’ari, Adabul ‘Alim wal Muta’allim (Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy, 1995),

43-47.
28Ibid. Baca juga Hasyim Asy’ari, al-Nurul Mubin (Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy,

1998), 19.
29Hasyim Asy’ari, Risalah Ahli Sunnah wal Jama’ah (Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy,

1998), 17-18.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

40

antisipasinya jauh sebelum yang bersangkutan melangsungkan pernikahan.30 Dengan
upaya ini, diharapkan dapat terlahir calon siswa yang memiliki tingkat keberagamaan
dan intelektualitas yang baik, sebagai salah satu syarat dalam meraih kesuksesanan
dalam belajarnya.

2. Orientasi Pendidikan
Dalam pemikiran Mbah Hasyim tentang ilmu dalam perspektif pendidikan

seperti telah diuraikan di atas, disimpulkan bahwa tujuan pendidikan, di samping
pemahaman terhadap pengetahuan (knowledge), adalah pembentukkan good man yang
penuh dengan pemahaman secara benar dan sempurna terhadap ajaran-ajaran Islam
serta mampu mengaktualisasikan dalam kehidupan sehari-harinya secara konsisten.31

Tujuan pendidikan ini mampu direalisasikan jika siswa mampu terlebih dahulu
mendekatkan diri (muraqabah) kepada Tuhan dan ketika berproses dalam pendidikan,
dirinya harus steril dari unsur-unsur materalisme, seperti kekayaan, jabatan, popularitas
dan sebagainya.32 Oleh karena itu, ketika siswa melakukan kesalahan, maka menjadi
kewajiban guru untuk melakukan koreksi terhadap kesalahan tersebut. Kepada siswa
yang belum mengetahui tentang suatu perbuatan itu sendiri, maka guru harus mampu
menolongnya agar siswa memperoleh pemahaman yang benar.33 Dengan berdasarkan
argumentasi seperti ini, maka Mbah Hasyim menggunakan term tarbiyyah untuk
menunjuk substansi pendidikan.

Di sisi lain, praktek interaksi sosial dan realisasi ritualitas dalam doktrin Islam
yang telah ditunjukkan dalam periode Nabi SAW sebenarnya merupakan refleksi dari
hakikat ajaran Islam yang sebenarnya. Hal ini membawa implikasi kepada sebuah
keharusan untuk meneladani segala hal yang telah dilakukan Nabi SAW dalam
menjelaskan doktrin Islam tersebut.34 Dengan demikian, diharapkan Nabi SAW sebagai
sosok yang sempurna dan telah berhasil mengekang nafsu kebinatangannya dijadikan
public figur yang kepribadiannya tersebut harus ditiru siswa.

Pada periode sesudahnya, meskipun Mbah Hasyim mengecam keras berbagai
praktek sufi pada jamannya yang keliru dan sesat, sebenarnya praktek-praktek sufi
tertentu tetap dapat dijadikan pedoman dalam membentuk moralitas siswa yang
dikehendaki, dengan pemahaman yang luas tentunya terhadap substansi sufisme itu
sendiri.35 Hal ini berdasarkan fakta bahwa dalam doktrin sufi mengajarkan tentang
kesederhanaan hidup, meningkatkan ketakwaan, penjagaan terhadap nilai-nilai moral
dan sebagainya. Inilah yang dikehendaki Mbah Hasyim sebagai orientasi pendidikan
yang mengarah kepada pembentukan perilaku siswa yang baik, di samping tentunya
pemahaman terhadap knowlage secara mendalam.

30Hasyim Asy’ari, Dhau’ul Misbah (Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy, 1999), 5. Mbah
Hasyim lebih menekankan tingkat keberagamaan dan intelektualitas sebagai syarat daripada harta, status
sosial, derajat maupun kelebihan fisik. Hal ini disebabkan karena tingkat keberagamaan dan
intelektualitas lebih bersifat transendental, sedangkan yang lainnya tersebut hanya bersifat temporer,
terbatas oleh ruang dan waktu.

31Asy’ari, Risalah Ahli Sunnah, 28-29.
32Asy’ari, Adabul ‘Alim wal Muta’allim, 56.
33Ibid, 80. Baca juga Asy’ari, al-Tanbihat, 40-41.
34Asy’ari, al-Nurul Mubin, 16.
35Lathiful Khuluq, Fajar Kebangunan Ulama (Yogyakarta : LKiS, 2000), 52.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

41

3. Materi Pembelajaran
Pemikiran Mbah Hasyim dalam aspek ini lebih banyak dipengaruhi pembagian

ilmu menjadi tiga macam sebagaimana telah dijelaskan di atas. Ketiga ilmu itu
merupakan berbagai materi yang harus dipahami siswa dalam proses pendidikannya. Di
samping itu, terdapat beberapa aspek lain yang dapat dijadikan sebagai materi
pembelajaran kepada siswa.

Moralitas (al-adab) merupakan aspek terpenting dalam menilai tingkat
pemahaman siswa terhadap aspek tauhid, yang direfleksikan dengan ketundukkannya
kepada hukum yang berlaku di masyarakatnya dan aktualisasi nilai-nilai keimanan yang
bersangkutan dalam kehidupan sehari-hari.36 Oleh karena itu, siswa dalam pendidikan
harus diberikan materi pembelajaran yang akan mengarahkannya untuk bertindak secara
baik dalam melakukan interaksi dengan anggota masyarakat lain. Hal ini menunjukkan
urgensi pembiasaan nilai-nilai moral dalam diri siswa melalui pemberian materi akhlaq.

Sebagaimana dijelaskan di atas, bahwa pendidikan hendak membentuk manusia
sempurna yang tercermin dari sosok Nabi SAW, maka hendaknya materi pembelajaran
yang diberikan kepada siswa juga melakukan akomodasi terhadap tokoh-tokoh yang
patut diteladani sejarah hidupnya melalui metode uswah hasanah.37 Upaya ini tidak
hanya dilakukan terhadap tokoh yang telah meninggal dunia, tetapi juga tokoh-tokoh
yang masih hidup.38 Hal ini dapat diwujudkan dengan cara membahas berbagai biografi
dari tokoh-tokoh itu sendiri, yang berarti harus mengkaji sejarah yang telah terjadi.
Dengan itu semua, diharapkan siswa menjadikan tokoh tersebut sebagai teladan yang
baik dan mengambil hikmah dari biografi tersebut, seperti kisah para nabi dengan
masyarakatnya yang mengalami dekadensi moral, cerita para sahabat Nabi SAW yang
tetap berupaya sekuat tenaga menegakkan ajaran Islam setelah Nabi SAW wafat, cerita
tentang tabi’in dan ulama sesudahnya tetap berpegang teguh kepada ajaran Islam dan
sebagainya.39

Meskipun demikian, materi yang pertama kali harus diberikan kepada siswa
terlebih dahulu adalah tauhid, mengingat materi ini merupakan fondasi dari materi-
materi pembelajaran yang lain.40 Kualitas pemahaman siswa dan realisasinya dalam
kehidupan sehari-hari sangat tergantung dari keberhasilan dalam pemberian materi ini.
Oleh karena itu, di dalam tauhid sangat ditekankan kepada pemahaman yang
komprehensif terhadap substansi kalimat laa ilaha illa allah dan kalimat syahadat.

4. Konsep Interaksi Guru dan Siswa
Dalam kitab Adabul ‘Alim wal Muta’alim, Mbah Hasyim sudah

mendeskripsikan konsep interaksi guru dan siswa ini dengan jelas, termasuk dalam
aspek realisasi antara keduanya. Judul itu pula yang menjadi primary sources dari
penelitian-penelitian yang telah dilakukan selama ini tentang pemikiran Mbah Hasyim
dalam bidang pendidikan.

36Asy’ari, Adabul ‘Alim wal Muta’allim, 11.
37Asy’ari, al-Nurul Mubin, 7.
38Asy’ari, al-Tanbihat, 28-29.
39Asy’ari, Adabul ‘Alim wal Muta’allim, 60-61.
40Asy’ari, al-Durar al-Muntatsirah, terj. M. Tolchah Mansoer (Kudus : Menara, 1974, ), 10-15.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

42

Menurut Mbah Hasyim, guru merupakan suatu profesi mulia. Segala hal yang
berkaitan dengan profesi tersebut, diasumsikan sebagai suatu bentuk ketaatan manusia
kepada Tuhannya. Oleh karena itu, motivasi awal yang harus ditanamkan dalam diri
guru adalah adanya semangat pengabdian kepada kebenaran dan kebajikan yang tidak
mengenal batas ruang dan waktu, tidak boleh terjebak kepada paradigma materalisme
yang bersifat temporal.41

Guru harus memiliki tingkat profesionalisme yang tinggi dalam mendidik
siswanya. Hal ini berimplikasi kepada keharusan kualitas, kompetensi dan kapabilitas
keilmuan guru yang telah diakui oleh pihak lain serta secara kontinyu tetap berupaya
meningkatkan pemahaman keilmuannya dalam bidang keahlian yang diajarkannya
tersebut.42 Di samping itu, guru dituntut untuk memiliki sifat kasih sayang kepada
seluruh siswanya,43 memiliki intelektualitas yang baik, menguasai berbagai metodologi
pengajaran dan memiliki integritas moral yang baik pula, baik secara personal maupun
sosial.

Secara lebih spesifik, pemikiran Mbah Hasyim tentang konsep guru ini dapat
dibedakan menjadi dua kategori, yaitu secara personal dan profesional. Dalam konteks
kualitas personal, seorang guru harus mau dan mampu berupaya untuk selalu
mendekatkan diri (muraqabah) kepada Tuhan, mematuhi segala peraturan-peraturan
hukum-Nya,44 bersikap sederhana, tenang, qona’ah dan menunjukkan ketaatan yang
baik dalam menjalankan ritualitas kepada Tuhannya.45 Dalam memperhatikan dan
memperlakukan siswa, guru tidak boleh menunjukkan sikap diskriminatif, yaitu dengan
cara tanpa melihat background dan status sosial siswa kaya atau miskin. Di samping itu,
guru harus tetap berupaya memberikan teladan yang baik kepada lingkungan
masyarakatnya, melalui pelaksanaan hal-hal yang bersifat sunah, seperti shalat fardhu
secara berjama’ah di masjid, membudayakan salam, membaca al-Qur’an, puasa sunah
dan sebagainya.46

Dalam konteks kualitas profesional, seorang guru dituntut memiliki komitmen
dan integritas yang tinggi untuk selalu meningkatkan kualitas profesionalisme, dengan
cara membaca, mengkaji dan menelaah secara seksama berbagai informasi yang
berkaitan dengan profesinya tersebut.47 Guru dapat memperoleh penambahan informasi
tersebut dari berbagai pihak yang memiliki kompetensi dalam hal yang diinginkan,
terlepas dari background sumber belajar itu sendiri, seperti status, keturunan, usia dan
sebagainya. Guru dituntut untuk mampu memahami dan menjelaskan materi
pembelajaran secara sederhana melalui bahasa yang mudah dipahami siswa dan
memberikan prioritas kepada materi pembelajaran yang lebih penting, seperti tafsir,

41Asy’ari, Adabul ‘Alim wal Muta’allim, 56-71.
42Ibid, 29.
43Guru harus memiliki sifat ini sebagai upaya untuk menunjukkan kepada siswa bahwa mereka

tidak sendiri dalam meraih kesuksesan yang diinginkan. Di samping itu, guru juga harus mampu
memotivasi siswanya untuk terus belajar sebagai sebuah perintah dalam doktrin Islam dengan cara yang
sabar dan halus. Ibid, 82-84 dan 90-92.

44Asy’ari, al-Durar al-Muntatsirah, 24.
45Asy’ari, Adabul ‘Alim wal Muta’allim, 55-58.
46Ibid, 90-92.
47Ibid, 66-68.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

43

hadits, ushul fiqh, ilmu nahwu dan sebagainya.48 Materi yang diberikan harus sesuai
dengan tingkat perkembangan dan intelektualitas siswa, tidak terlalu mudah ataupun
terlalu sulit.49 Hal ini penting ditekankan agar keadaan psikis siswa tidak mudah merasa
terbebani dengan materi pembelajaran yang telah diberikan, sehingga siswa tetap fresh,
enjoy dan tidak mudah bosan dalam belajarnya.

Ketika sedang melakukan proses pembelajaran, seorang guru dituntut untuk
menjaga penampilan fisiknya. Artinya, guru tidak boleh terlalu berlebihan (glamour)
ataupun terlalu sederhana dengan penampilannya, harus disesuaikan dengan mata
pelajaran dan lingkungan yang ada. Guru juga harus menjaga kondisi fisik dan
staminanya, tidak boleh mengajar dalam keadaan mengantuk, sangat lapar, mudah
marah dan sebagainya. Ketika menerangkan materi pembelajaran, suara yang
dikeluarkan juga harus disesuaikan, tidak boleh terlalu keras dan terlalu pelan, terlebih
membentak siswa.50

Ketika sedang melaksanakan pembelajaran, guru harus memiliki tingkat
konsentrasi yang penuh, sehingga guru tidak mudah membahas sesuatu yang tidak
berkaitan dengan materi pembelajaran dan tidak ada manfaatnya. Ketika di kelas
terdapat siswa baru, maka guru harus memperhatikan keberadaannya, mengingat siswa
tersebut membutuhkan perhatian yang lebih dari guru. Jika terdapat pertanyaan dari
siswa dan guru belum mengetahui jawabannya, maka guru harus jujur (sportif) bahwa
hal tersebut memang belum diketahuinya, tidak boleh mencari-cari jawabannya agar
tidak diasumsikan siswa sebagai guru yang tidak berkualitas.51 Tetapi hal tersebut
justeru menunjukkan kualitas keagamaan guru yang sudah baik, dengan tidak
melakukan suatu kebohongan kepada siswanya. Namun jika memang guru mengetahui
jawaban dari pertanyaan tersebut, maka argumentasi yang disampaikan guru harus
dibangun dan berdasarkan atas kerangka pikir (manhajul fikr) yang kuat dan rasional,
agar diskusi yang berjalan terhindar dari kesalahpahaman dan tidak menjadi “debat
kusir” yang tidak menghasilkan sesuatu yang bermanfaat.

Dalam memberikan materi pembelajaran, guru harus membuka dan menutup
setiap pertemuan dengan baik, membukanya dengan basmallah dan menutupnya dengan
wallahu a‘lam. Sebelum meninggalkan kelas, guru hendaknya melakukan presensi
terhadap siswanya dan memberikan beberapa pertanyaan untuk mengukur tingkat
pemahaman siswa terhadap materi pembelajaran yang baru disampaikan (reflection).
Jika terdapat siswa yang tidak mengikuti pelajaran dikarenakan sakit, hendaknya guru
menjenguknya sebagai bentuk perhatian kepada siswanya tersebut (home visiting).
Sebagai bentuk final evaluation, maka dalam kurun waktu tertentu guru harus
melakukan ujian terhadap siswanya.52 Siswa yang telah mampu memahami materi
pembelajaran dengan baik, dapat dinyatakan telah lulus. Tetapi jika terdapat siswa yang
belum memahaminya dengan baik, guru harus melakukan ujian remidi terhadap siswa
itu.

48Ibid, 73-79.
49Ibid, 88-90.
50Ibid, 70-74.
51Ibid, 76-79.
52Ibid, 85-88.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

44

Untuk mengantisipasi agar siswa tidak mengalami ujian remedi ini, maka siswa
harus berupaya sekuat tenaga dalam meraih keberhasilan yang diinginkan, sehingga hal
ini mengakibatkan banyaknya aktivitas positif yang harus dilakukan.53 Di samping itu,
siswa harus memiliki integritas moral (akhlaq) yang baik dan menghindari berbagai
perilaku yang dianggap buruk oleh masyarakat.54 Itu semua akan menjadi lengkap jika
siswa memiliki kemauan yang keras untuk mencari ilmu dan tidak terjebak ke dalam
paradigma pragmatisme-materialisme ketika sedang mencari ilmu.55 Hal ini sangat
membantu siswa dalam belajar karena akan terbebas dari tuntutan psikologis, seperti
meraih jabatan, mengumpulkan kekayaan, memperoleh popularitas dan sebagainya.

Secara kontinyu, siswa harus mengikuti proses belajar mengajar yang
dilaksanakan gurunya dengan tekun dan penuh konsentrasi.56 Siswa harus mampu
mengatur waktu yang dimilikinya dengan baik, sehingga semangat dan komitmennya
dalam belajar tidak menjadi lemah.57 Terhadap berbagai materi pembelajaran yang
disampaikan guru, siswa harus menganalisisnya dengan cermat, mengingat hal itu akan
menjadi tolok ukur yang tepat untuk mengukur kesuksesan siswa dalam belajarnya,
bukan diukur dari segala hal yang dapat dilihat oleh indera dengan mudah.

Siswa harus patuh dan taat kepada guru, selama tidak melanggar ajaran Islam
dan norma yang berlaku di masyarakat sekitar.58 Segala kritik dan koreksi dari siswa
yang diberikan kepada guru harus dilakukan dengan tetap memperhatikan akhlaqul
karimah. Sedangkan ketika guru mengomentari kesalahan yang dilakukan siswa, maka
hal tersebut hendaknya mampu direspon siswa sebagai sesuatu yang bersifat konstruktif
dan berguna bagi masa depan siswa sendiri, tidak direspon secara emosional, harus
diterima siswa sebagaimana seorang pasien yang memperoleh nasihat-nasihat dari
dokter demi penyembuhan penyakit yang dideritanya.

Menurut Mbah Hasyim, sebenarnya interaksi yang dilakukan siswa dengan
gurunya lebih mempengaruhi tingkat keberhasilan siswa dalam belajarnya,
dibandingkan dengan hanya mempelajari materi pembelajaran yang telah disampaikan
di kelas.59 Oleh karena itu, Mbah Hasyim menyarankan agar siswa sering berinteraksi
dengan orang-orang yang memiliki tingkat keilmuan dari pada hanya mempelajari ilmu
itu sendiri. Jika tidak mampu melaksanakannya dengan baik, hendaknya siswa mampu
lebih berkonsentrasi dalam mempelajari materi pembelajaran yang ada, agar waktu yang
ada tidak terbuang dengan percuma.60

5. Lingkungan Pendidikan
Perhatian Mbah Hasyim terhadap lingkungan sangat besar, mengingat

lingkungan merupakan faktor yang lebih dominan dari pada keturunan (heredity) dalam

53Ibid, 54.
54Ibid, 28.
55Ibid, 24-25.
56Ibid, 48-49.
57Ibid, 25-26.
58Ibid, 29-32.
59Ibid, 10. Pendapat Mbah Hasyim ini sama dengan pesan Habib al-Syahid kepada anak-anaknya

sebelum mereka berangkat mencari ilmu.
60Ibid, 28.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

45

pendidikan.61 Lingkungan inilah yang, jika tidak mampu melakukan filterisasi dengan
baik dan benar, mengakibatkan kelahiran berbagai dampak negatif dalam diri siswa.
Siswa dengan mudah akan menggunakan waktunya untuk melakukan aktivitas yang
tidak berkaitan dengan belajar, sehingga hal tersebut pada akhirnya mengganggu
konsentrasi dalam belajar.

Bagi Mbah Hasyim, kehadiran Islam tidak hanya berupaya membentuk manusia
yang berakidah monoteis (tauhid), tetapi juga memajukan aspek sosial, politik dan
ekonomi suatu masyarakat yang masih terbelakang. Selain itu, Islam juga berupaya
memupuk semangat persaudaraan Islam dengan menghilangkan segala perbedaan yang
disebabkan oleh faktor hereditas, kekayaan, jabatan ataupun etnisitas. Dengan itu
semua, diharapkan dapat terbangun fondasi demokrasi yang sangat menghargai
humanisme sebagaimana telah diperkenalkan pada peradaban Islam periode awal.

Pendidikan, pada hakikatnya merupakan tanggung jawab orang tua siswa,
terutama dari pihak ibu.62 Tanggung jawab tersebut melekat sampai dengan siswa telah
dianggap dewasa dan mampu untuk hidup secara mandiri.63 Di samping itu, orang tua
juga memiliki kewajiban untuk memberikan nama yang baik ketika bayi baru lahir dan
memberikan makanan dari yang baik pula.

Peran keluarga terhadap pembentukan siswa yang sukses dalam pendidikannya
sangat penting dan dominan. Oleh karena itu, Mbah Hasyim menyarankan agar
persiapan untuk mewujudkan hal itu harus sudah dilakukan ketika seseorang (calon
suami) yang diharapkan mampu memenuhi kriteria sebagai ibu yang dapat dipercaya
untuk mengemban amanat dan dalam mempersiapkan siswa yang memiliki
intelektualitas dan kualitas keberagamaan yang baik.64 Oleh karena itu, wanita yang
baik untuk dijadikan (calon) isteri adalah yang memiliki moralitas baik, masih perawan,
sederajat (kufu’) dan sebagainya.65 Hal ini dilakukan sebagai upaya untuk
mengantisipasi terjadinya dominasi faktor hereditas dalam pertumbuhan dan
perkembangan siswa ketika berproses dalam pendidikannya.

Dalam lingkungan masyarakat, Mbah Hasyim menekankan agar siswa
berinteraksi dengan anggota masyarakat yang lain, mengingat manusia adalah homo
social yang pasti membutuhkan bantuan yang lain, tidak bisa hidup dengan dirinya
sendiri.66 Manusia merupakan anggota masyarakat yang memiliki peran dan kontribusi
besar dalam menjaga eksistensi interaksinya dengan anggota masyarakat lain, yang
dengan itu semua dapat mewujud menjadi sebuah kesatuan yang kuat. Dengan itu
semua, maka yang menjadi tujuan bersama suatu masyarakat akan dengan mudah
tercapai. Berbagai halangan dan rintangan dapat diatasi dengan mudah jika persatuan
dan kesatuan dapat terjaga dengan baik.

61Pemikiran Mbah Hasyim tentang hal ini menyimpulkan bahwa terdapat tiga hal yang
mempengaruhi kesuksesan siswa dalam pendidikan, yaitu masyarakat, sekolah dan keluarga. Ketiga hal
ini telah dibahas lebih rinci dalam kitab al-Mawa’idz, al-Qanun al-Asasy, Dhau’ul Misbah dan Adabul
‘Alim wal Muta’allim.

62Asy’ari, Dhau’ul Misbah, 19.
63Asy’ari, Adabul ‘Alim wal Muta’allim, 9.
64Asy’ari, Dhau’ul Misbah, 5.
65Ibid, 5-6.
66Asy’ari, al-Tibyan, 9.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

46

Masyarakat merupakan “laboratorium nyata” dari perkembangan diri siswa.
Berbagai hal yang terjadi di masyarakat akan berpengaruh ke dalam diri siswa, secara
langsung maupun tidak langsung. Dengan memiliki durasi waktu yang jauh lebih lama
dari pada di sekolah dalam hal keberadaan siswa di dalamnya, masyarakat adalah faktor
dominan dalam mewujudkan kesuksesan siswa ketika belajar. Oleh karena itu, siswa
dituntut mampu menilai dan memilih berbagai nilai-nilai yang berlaku di dalam
masyarakat, baik yang poisitif maupun yang negatif. Jika hal ini tidak dilakukan,
dikhawatirkan siswa memiliki pola pikir yang sempit dan pada akhirnya hanya
melahirkan fanatisme (ta’ashub) yang sebenarnya tidak diperlukan.67 Fanatisme buta
inilah yang, jika tidak mampu diminimalisasi keberadaannya, akan mengakibatkan
perpecahan dalam masyarakat.

Penutup
Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa Mbah Hasyim

sebenarnya sudah memberikan kerangka konsepsional yang fundamental bagi
pendidikan Indonesia. Langkah lebih teknis operasional memang harus tetap dikaji
ulang untuk mengimplementasikan pemikiran pendidikan Mbah Hasyim ini.

Secara substantif, Mbah Hasyim tida hanya memberikan syarat guru harus
memiliki intelektual (pinter), tetapi juga memiliki integritas moral yang baik (bener).
Dengan karakter seperti ini, diharapkan siswa yang dihasilkan juga memiliki kedua
keunggulan yang dimiliki gurunya.

Terlebih fenomena saat ini menunjukkan adanya carut marut dalam dunia
pendidikan di Indonesia, yang menyebabkan guru mengajar siswa bukan sebagai sebuah
panggilan jiwa untuk mencerdaskan anak bangsa (ruhul mudarris), tetapi lebih tertarik
kepada faktor ekonomi dengan memperoleh gaji ganda melalui program sertifikasi.
Pemerintah seharunya “membuka mata” tentang fakta ini, bahwa tujuan sertifikasi guru
yang pada mulanya untuk meningkatkan kompetensi guru, tetapi sekarang hanya
dimaknai sebagai sebuah jalan untuk meningkatkan kesejahteraan.

Daftar Pustaka

Adnan, Abdul Basit. (1982). Kemelut di NU, Antara Kyai dan Politisi. Solo : Mayasari.
Akarhanaf. (1950). Kiai Hasjim Asj’ari, Bapak Ummat Islam Indonesia. Jombang :

Pondok Tebuireng.
Anam, Choirul Anam. (1985). Pertumbuhan dan Perkembangan Nahdlatul Ulama. Solo

: Jatayu.

67Mbah Hasyim sangat mengecam berbagai bentuk fanatisme yang dilakukan mayoritas ulama saat
itu, yang kasus ini dilahirkan hanya karena perbedaan kecil dalam masalah ibadah (furu’iyyah). Menurut
Mbah Hasyim, fanatisme seharusnya merupakan refleksi dari rasa nasionalisme dan ukhuwah Islamiyyah
dalam merespon berbagai bentuk kolonialisme yang melanda di berbagai daerah yang penduduk
mayoritasnya beragama Islam. Oleh karena itu, sebenarnya tidak diperlukan fanatisme dalam bentuk
kepercayaan yang berlebihan terhadap pendapat ulama dalam masalah fiqh, mengingat yang terjadi saat
itu bukan merupakan masalah substantif (ushuliyyah). Tentang pemikiran Mbah Hasyim terhadap urgensi
persatuan dan kesatuan sesama Muslim dalam kehidupan berbangsa, baca al-Mawa’idz dan al-Qanun al-
Asasy.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

47

Armstrong, Karen. (1993). A History of God. New York : Ballantine Books.
Ashraf, Ali dan Sajjad Husain. (1979). Crisis in Moslem Education. Jeddah : King

Abdulaziz University Press.
Asy’ari, Hasyim. (1417). al-Tanbihat wal Wajibat. Jombang : Maktabah al-Turats al-

Islamy.
_______. (1959). al-Mawa’idz, terj. Hamka, dalam Majalah Panji Masyarakat, No. 5,

Agustus (Jakarta).
_______. (1974). al-Durar al-Muntatsirah, terj. M. Tolchah Mansoer. Kudus : Menara.
_______. (1989). al-Tibyan. Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy.
_______. (1995). Adabul ‘Alim wal Muta’allim. Jombang : Maktabah al-Turats al-

Islamy.
_______. (1998). al-Nurul Mubin. Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy.
_______. (1998). Risalah Ahli Sunnah wal Jama’ah. Jombang : Maktabah al-Turats al-

Islamy.
_______. (1999). Dhau’ul Misbah. Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy.
_______. (2003). Menjadi Orang Pinter dan Bener, terj. M. Luqman Hakim.

Yogyakarta :Qirtas.
Baker, Anton. (1990). Metodologi Penelitian Filsafat. Yogyakarta : Kanisius.
Burhanudin, Jajat. (2002). “Tradisi Keilmuan dan Intelektual,” “Islam dan

Kolonialisme,” Ensiklopedi Tematis Dunia Islam, vol. 5, ed. Taufiq Abdullah.
Jakarta : Ichtiar Baru van Hoeve.

Dhofier, Zamakhsyari. (1982). Tradisi Pesantren. Jakarta : LP3ES.
Foucault, Michel. (2002). Arkeologi Pengetahuan, terj. Moechtar Zulmi. Yogyakarta :

Qalam.
Hadziq, Muhammad Isham Hadziq. (1995). “al-Ta’rif bil Mu’allif,” dalam Muhammad

Hasyim Asy’ari. Ziyadatut Ta’liqat. Jombang : Maktabah al-Turats al-Islamy.
Hillway, Tyrus. (1964). Introduction to Research. Boston : Houghton Mifflin Company.
Iskandar, M. dan A. Syahid. (2002). “Islam dan Kolonialisme,” Ensiklopedi Tematis

Dunia Islam, vol. 5, ed. Taufiq Abdullah. Jakarta : Ichtiar Baru van Hoeve.
Khuluq, Lathiful. (2000). Fajar Kebangunan Ulama. Yogyakarta : LKiS.
Misrawi, Zuhairi. (2010). Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari, Moderasi, Keumatan,

Kebangsaan. Jakarta : Kompas.
Mughni, Syafiq A. (2002). Dinamika Intelektual Islam Pada Abad Kegelapan. Surabaya

: LPAM.
Muhadjir, Noeng. (1989). Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta : Rake Sarasin.
Mukani. (2011). Pergulatan Ideologis Pendidikan Islam. Malang : Madani Media.
Nasution, Harun. (1992). Pembaharuan Dalam Islam. Jakarta : Bulan Bintang.
Nazir, Moh. (1988). Metodologi Penelitian. Jakarta : Ghalia Indonesia.
Salam, Solichin. (1963). KH. Hasyim Asy’ari, Ulama Besar Indonesia. Jakarta : Djaja

Murni.
Steenbrink, Karel A. (2003). Pesantren, Madrasah dan Sekolah. Jakarta : LP3ES.
Syihab, Muhammad Asad. (1994). Hadratussyaikh Muhammad Hasyim Asy’ari, terj. A.

Musthofa Bisri. Yogyakarta : Titian Ilahi.
Wahid, Salahuddin. (2010). “Hadratussyaikh, Komitmen Keumatan dan Kebangsaan,”

dalam Zuhairi Misrawi. (2010). Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari, Moderasi,
Keumatan, Kebangsaan. Jakarta : Kompas.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 1 Nomor 1 Juni 2014

48

Watt, W. Montgomery Watt. (1992). A History of Islamic Spain. Edinburgh : Edinburgh
University Press.

Zuhri, Achmad Muhibbin. (2010). Pemikiran KH. M. Hasyim Asy’ari tentang Ahlus
Sunnah wal Jama’ah. Surabaya : Khalista.

.


