Volume 8,

RESN HEZ2TTT SN 2654 TN
Nomor 2, Desember 2025

=1 Naskah Masuk: 15 Oktober 2025; Direvisi:21 Oktober
UStnoia i
T Diterima: 12 Desember 2025; Diterbitkan: 30
Desember 2025

DOI https://doi.org/10.58518/al-musthofa.v8i2.4334

T T F <7 Al-Musthpfa JSI by IAI TABAH is licensed under a Creative CommonsAttribution- NonCommercial 4.0
@ @ International License

Implikasi Prinsip Sadd Adz-Zara'i' dalam Menentukan Batasan Ghabn
Fahisy pada Margin Keuntungan Murabahah

Sarwini
STAI Miftahul Ulum Tarate Pandian, Sumenep, Indonesia.
E-mail : sarwini@gmail.com
Zainol Huda
STAI Miftahul Ulum Tarate Pandian, Sumenep, Indonesia.
E-mail : elhudasosiso@gmail.com

Abstract: The determination of profit margins in murabahah contracts within Islamic
financial institutions often raises ethical concerns due to its similarity to conventional
interest, potentially conflicting with the magasid al-shari‘ah principle of justice. This study
applies the wusil al-figh principle of sadd adz-Zara’i‘ (blocking the means to harm) to
establish fair criteria for ghabn fahisy (excessive gain) in murabahah pricing. Using a
qualitative library research method, it examines classical Maliki and Hanbali sources
supporting sadd adz-zara’i‘. Findings reveal that exploitative margins act as a strong Zari ‘ah
leading to riba, making the application of sadd adz-zard’i‘ obligatory. Hence, the threshold
for ghabn fahisy should rely on equitable ‘urf tijari (market custom) and real operational
costs, ensuring murabahah remains just and consistent with hifz al-mal (protection of
wealth).

Keywords: sadd adz-zara’i‘, murabahah, ghabn fahisy, justice, Islamic finance.

Abstrak: Fenomena penetapan margin keuntungan dalam akad murabahah pada
Lembaga Keuangan Syariah sering kali menimbulkan keraguan etis karena
kemiripannya dengan suku bunga konvensional, yang berpotensi melanggar magasid
syari'ah pada aspek keadilan. Tujuan penelitian ini adalah memposisikan kerangka
Ushul Figh, yaitu prinsip sadd adz-zara'i', untuk menentukan kriteria terukur batasan
ghabn  fahisy, kerugian besar, ketidakadilan nyata, pada margin keuntungan
murabahah, sehingga akad tersebut terhindar dari substansi riba. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research (penelitian
pustaka) yang mengkaji tentang konseptual, fatwa, dan magasid syari'ah. Sumber
data primer berasal dari kitab Ushul Figh Mazhab Maliki dan Hanbali sebagai ulama
pendukung dalil sadd adz-zara'i',. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sadd adz-
zard'i'wajib diterapkan, karena margin murabahah yang eksploitatif dapat
dikategorikan sebagai zari'ah (sarana/jalan) yang kuat menuju Riba. Implikasinya,

SARWINI, DKK



batasan ghabn fahisy harus ditetapkan bukan berdasarkan standar bunga, melainkan
berdasarkan 'urf tijari (kebiasaan perdagangan) yang adil dan mempertimbangkan
biaya operasional riil, guna menjaga integritas murabahah dan menjamin hifz al-mal
(perlindungan harta) konsumen.

Kata Kunci : sadd adz-zara'i', murabahah, ghabn fahisy, kerugian besar, ketidakadilan
nyata.

PENDAHULUAN

Sistem keuangan syariah dibangun di atas fondasi yang memisahkan secara
fundamental antara jual beli (al-bay’) yang halal dan riba yang diharamkan,
sebagaimana ditegaskan dalam al-Qur’an Surat Al-Baqarah [2] ayat 275. Dalam
praktiknya, salah satu produk pembiayaan yang dominan di Lembaga Keuangan
Syariah (LKS) Indonesia adalah murabahah. Perkembangan transaksi keuangan
syariah, khususnya pembiayaan murabahah, mengalami peningkatan yang
signifikan. Murabahah menjadi instrumen dominan karena dianggap paling
sederhana, mudah diimplementasikan, serta memberikan kepastian keuntungan
bagi lembaga keuangan. Secara terminologi fikih, murabahah didefinisikan sebagai
salah satu bentuk akad jual beli (al-bay’) yang memiliki sifat khusus, yaitu penjual
secara eksplisit memberitahukan kepada pembeli modal (ra’s al-mal atau tsaman)
pembelian awal barang tersebut dan margin keuntungan (ribh) yang akan diambil.
(Ibnu Qudamah (1997), Al-Mughni: 266). Meskipun murabahah secara syari'ah sah,
fenomena yang mengemuka adalah penetapan margin keuntungan (pricing) sering
kali mirip atau bahkan merujuk pada suku bunga pinjaman bank konvensional.

Kemiripan ini menimbulkan dilema etis dan hukum. Secara formal, murabahah
adalah akad yang sah karena memenuhi rukun dan syarat. Namun, ketika margin
ditetapkan terlalu tinggi, ia berpotensi menimbulkan ghabn fahisy, ketidakadilan atau
kerugian nyata bagi konsumen. Dalam telaah perspektif magqasid syari'ah, praktik
yang menghasilkan ketidakadilan atau eksploitasi bertentangan dengan tujuan dan
prinsip utama hifz al-mal, perlindungan harta.

Beberapa penelitian terdahulu yang membahas tentang praktik pricing dalam
akad murabahah. Penelitian yang dilakukan oleh Rizky Gustianti, Yuli Andriansyah,
Mowafg Masuwd dengan judul Determinants of Murabahah Margin Income in
Indonesian Islamic Commercial Banks, 2013-2018. Artikel ini meneliti tentang faktor-

Sarwini, dkk



faktor yang mempengaruhi margin murabahah di Bank Syariah Indonesia. Hasil
menunjukkan bahwa overhead costs secara signifikan memengaruhi margin,
sementara suku BI (BI-Rate) dan Dana Pihak Ketiga (DPK) berpengaruh secara
kolektif. (Rizky Gustianti, dkk. (2023): Jurnal Unisia, Vol 41, No.2).

Mohammad Muzwir R. Luntajo mengevaluasi praktik penetapan pricing
murabahah di bank syariah dengan judul Implementasi Perhitungan PricingPembiayaan
Murabahah pada Bank Syariah. Dalam telaahnya, Muzwir mengusulkan model
alternatif agar penetapan harga tidak sekadar meniru bunga konvensional, sehingga
berusaha menjaga kepatuhan syariah. Muzwir menemukan adanya kecenderungan
penetapan pricing murabahah meniru bunga bank konvensional, hanya beda pada
akad saja. (Mohammad Muzwir R. Luntajo (2021): Jurnal JIHBIZ, Vol. 5, No. 1).

Sedangkan Marzukil, Masyhuri, Qaidul Muttaqin dengan artikel, Aktualisasi
Prinsip Keadilan pada Akad Murabahah dalam Menetapkan Margin Keuntungan Di
Lembaga Keuangan Syariah, menekankan bahwa penetapan margin pada murabahah
harus berdasarkan “keadilan, wajar, dan transparansi”, agar tidak terjadi eksploitasi
terhadap nasabah. Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis-normatif dan
menegaskan pentingnya prinsip syariah (keadilan) dalam pricing. (Marzuki, dkk.
(2024), Jurnal JIEI, Vol 10, No. 1).

Selain itu, Prayogi Restia Saputra dan Helmi Muhammad dalam artikel,
Analysis of Pricing in Murabahah Contract on Islamic Bank, mengkaji praktik pricing
murabahah dalam konteks perbankan syariah dan menyimpulkan bahwa sistem
pricing yang dijalankan pada beberapa kasus identik atau sangat dekat dengan
sistem bunga konvensional, terutama karena penggunaan acuan suku bunga pasar,
penambahan margin yang tidak didasarkan pada cost-plus yang transparan, dan
minimnya keterbukaan informasi kepada nasabah. Prayogi dan Helmi menekankan
perlunya mekanisme penetapan margin yang berbasis prinsip keadilan dan tata-
kelola syariah, bukan sekadar penyesuaian terhadap kondisi pasar konvensional.
(Prayogi Restia Saputra dan Helmi Muhammad (2023), Jurnal [IHBIZ, Vol. 7, No. 1)

Penelitian yang dilakukan Reni Furwanti, Dini Maulana Lestari, Abdul
Mustaqim, Iin Solikhin dalam artikel Criticism of Margin Actualization in

MurabahahFinancing at Sharia Banking Evidence from Indonesia. Furwanti, dkk.

Sarwini, dkk



melakukan tinjauan empiris terhadap praktik margin actualization pada akad
murabahah dan mengkritik adanya ketidakpercayaan nasabah akibat praktik margin
yang tidak transparan (sering berubah saat jatuh tempo, atau dihitung dengan
metode yang tidak jelas). Peneliti menunjukkan bahwa margin actualization
menyebabkan anggapan bahwa murabahah “mirip” pembiayaan konvensional serta
berpotensi menimbulkan ghabn jika margin aktualisasi menjadi beban yang
berlebihan bagi nasabah. Rekomendasi penelitian ini menekankan perlunya aturan
internal dan fatwa operasional yang lebih ketat tentang perhitungan dan
pengumuman margin. (Reni Furwanti, dkk. (2023), Jurnal Ijtima’iyya, Vol. 8, No. 1)

Berdasarkan literature review di atas, tampak bahwa penelitian empiris
(kuantitatif) fokus pada faktor-faktor keuangan dan operasional (overhead cost, biaya
dana, suku bunga, struktur bank) dalam menentukan margin murabahah. Sebagian
penelitian normatif lebih menekankan aspek keadilan dan kejelasan harga, tetapi
tetap dalam kerangka operasional atau kebijakan institusional. Belum ditemukan
kajian sistematis yang mengintegrasikan kaidah ushul fikih dengan realitas margin
murabahah secara kritis. Lebih spesifik lagi, belum ditemukan penelitian yang
menjadikan sadd adz-zara’i’ sebagai kerangka konseptual-metodologis untuk menilai
dan mengevaluasi batas wajar margin agar tidak jatuh ke ghabn fahisy.

Oleh sebab itu, diperlukan metodologi hukum Islam yang tegas, yaitu kajian
Ushul Figh. Prinsip sadd adz-zara'i' (menutup sarana menuju keharaman) menjadi
kerangka teoretis yang sangat relevan. Prinsip ini menuntut pencegahan terhadap
perbuatan yang secara dzahir (lahiriah, bagian luar) halal tetapi secara batin
(substansi) membawa kepada keharaman.

Dalam konteks ini, margin keuntungan murabahah yang sangat tinggi dan tidak
proporsional dikhawatirkan berfungsi sebagai zari'ah (sarana) yang secara bertahap
menuntun praktik tersebut kembali ke dalam substansi Riba. Jika murabahah dengan
margin eksploitatif dibiarkan, ia akan menjadi celah hukum yang menghilangkan
'illat keharaman Riba, yaitu mencegah kezaliman (zulm) dan eksploitasi. Dengan
demikian, penelitian ini memandang ghabn fahisy sebagai indikator kuat bahwa
murabahah telah menjadi sarana yang harus ditutup melalui penerapan sadd adz-
zara'i'.

Sarwini, dkk



Berdasarkan ulasan latar belakang permasalahan di atas, tujuan penulisan
artikel ini adalah untuk menganalisis implikasi prinsip sadd adz-zara'i' dalam
perumusan kriteria batasan ghabn fahisy yang adil dan terukur untuk transaksi

murabahah, sebagai upaya menjaga integritas keuangan syariah dari substansi Riba.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan corak normatif
melalui kajian mendalam terhadap sumber-sumber tekstual fikih dan literatur
ekonomi syariah. Pendekatan kualitatif dipilih karena permasalahan yang dikaji
bersifat konseptual-normatif, yaitu bagaimana prinsip sadd adz-zara’i’ dapat
diimplementasikan dalam menentukan batasan ghabn fahisy pada penetapan margin
keuntungan dalam akad murabahah. Fokus penelitian terletak pada wupaya
memahami makna, prinsip, argumentasi, serta konstruksi pemikiran para ulama
klasik maupun kontemporer yang berhubungan dengan isu tersebut. Dengan
demikian, penelitian ini tidak bertujuan menguji hubungan kausal secara empiris,
melainkan menguraikan dan mengonstruksi pemahaman syariah secara
komprehensif berdasarkan data tekstual.

Metode yang digunakan adalah [library research (studi kepustakaan), yakni
pengumpulan data melalui penelusuran literatur yang relevan, meliputi kitab-kitab
fikih klasik, ushul fikih, dan artikel ilmiah terkait murabahah, ghabn fahisy, serta
prinsip kehati-hatian dalam transaksi. Sumber-sumber tersebut dijadikan landasan
utama untuk mengidentifikasi konsep, dalil, dan pandangan ulama mengenai batas
kewajaran keuntungan serta penerapan sadd adz-zara’i’ dalam mencegah potensi
praktik yang merugikan salah satu pihak.

Data yang diperoleh dianalisis menggunakan metode content analysis (analisis
isi). Metode ini digunakan untuk menelaah struktur argumen, substansi hukum,
serta pola penalaran yang terkandung dalam berbagai teks fikih dan literatur
ekonomi syariah. Analisis isi memungkinkan peneliti menguraikan makna prinsip
sadd adz-zara’i’, kategori dan kriteria ghabn fahisy, serta relevansinya terhadap
penetapan margin murabahah dalam konteks keuangan syariah kontemporer.

Melalui metode ini, penelitian menghasilkan konstruksi pemahaman normatif yang

Sarwini, dkk m



terukur dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah, sekaligus memberikan
implikasi teoritis terhadap praktik penentuan margin keuntungan yang berkeadilan
sesuai prinsip syariah. Untuk tujuan memdahkan alur metode dalam penelitian ini

dapat dilihat pada gambar berikut ini:

Pendekatan Kualitatif
[Merrriati’)

Library Regearsh
[Mangumjaular Lizsrstu )

- JJ A

Idantifikasi DEta
Kraser: Soded A s -Tarai'
Ghalan Fahisy
(L [

|

Contant &nakysie
tarealisis Makri & Srgquncen]
. 4

|

Penyuaunan Temuan &
Implikasi Narmatif

Gambar 1 Alur Metode Penelitian

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Definisi dan Konsep Sadd adz-Zara’i‘

Istilah sadd adz-Zara’i* (&),3 ) secara etimologis berasal dari kata sadd ()
yang berarti “menutup” atau “menghalangi”, dan dzari‘ah (4~ yang berarti
“sarana” atau “jalan menuju sesuatu”. Secara terminologis, para ulama usul al-figh
mendefinisikannya sebagai: “Menutup segala sarana yang secara zhahir mubah
namun berpotensi kuat mengantarkan kepada sesuatu yang haram.”
(al-Qarafi, al-Furig, juz II, hlm. 33). Al-Qarafi (w. 684 H) menegaskan bahwa sadd

adz-Zard'i* merupakan prinsip tahdhiri (preventif), karena hukum Islam tidak hanya

Sarwini, dkk



melarang perbuatan haram secara langsung, tetapi juga segala bentuk wasa’il
(sarana) yang dapat mengantarkan kepada perbuatan haram. Dalam pandangan al-
Qarafi: "Al-wasa’il laha ahkam al-maqasid", sarana hukum mengikuti hukum tujuan.
(al-Qarafi, al-Furug, 11/33). Dengan demikian, perbuatan yang secara asal mubah
bisa menjadi terlarang apabila berpotensi menjerumuskan pada mafsadah yang
lebih besar.

Prinsip sadd adz-Zard’i - bkan beragkat dari ruang hampa, tetapi bersumber dari
dalil-dalil syar’i yang menunjukkan larangan terhadap sarana menuju kemaksiatan.
Beberapa contoh klasik yang dijadikan dasar antara lain larangan mendekati zina
(QS. al-Isra”: 32). Larangan ini mencakup bukan hanya pada zina secara khusus,
tetapi semua hal yang mengantarkan kepada perbuatan zina semisal khalwah
(berduaan di tempat sepi), tabarruj (bersolek, pamer kecantikan), dan lain-lain.
Termasuk juga larangan mencaci sembahan kaum musyrik (QS. al-An‘am: 108).
larangan mencaci ini merupakan contoh jelas dari sadd adz-zard’i’, sesuatu yang
asalnya boleh menjadi terlarang karena berakibat mafsadah yang lebih besar.

Selain itu, larangan jual beli anggur kepada pembuat khamr, sebagaimana
dijelaskan Ibn Qayyim al-Jauziyyah dalam I'lam al-Muwaqqi‘in, bahwa Rasulullah
SAW melarang transaksi yang secara zhahir halal namun mengantarkan pada yang
haram. (Ibn Qayyim, I'lam al-Muwagqqi‘in, juz III, him. 135).

Konsep sadd adz-zara’i‘ ini mendapat perhatian luas dari kalangan fugaha’,
khususnya Malikiyyah dan Hanabilah, sementara sebagian Syafi‘iyyah
menerimanya dengan batasan. Imam al-Qarafi dari kalangan Mazhab Maliki
menganggap sadd adz-zara’i* sebagai salah satu al-usil al-qawiyyah (fondasi kuat)
dalam penjagaan maqasid syariah. Ia menulis: “Setiap sarana yang secara umum
mengantarkan kepada mafsadah, maka wajib ditutup, meskipun kadang berfaedah
secara individu.”( al-Qarafi, al-Furugq, 11/35). Dari mazhab yang sama, Imam al-
Syatibi menyebut sadd adz-zara’i* sebagai konsekuensi logis dari maqasid hifz ad-din
wa al-mal. Menurutnya, hukum syariah selalu berusaha “jalb al-masalih wa dar’ al-
mafasid”, mendatangkan kemaslahatan dan menolak mafsadah. (al-Syatibi, al-

Muwafagat, Juz IV, hlm. 194).

Sarwini, dkk



Sedangkan dari kalangan mazhab Hanbali, Ibn al-Qayyim al-Jauziyyah
menegaskan bahwa sadd adz-zara’i® bukan bentuk tahrim bi al-waswasah
(pengharaman disertai keraguan), tapi rasionalisasi hukum berbasis konsekuensi. Ia
menegaskan bahwa, “menutup jalan menuju yang haram merupakan sepertiga dari
agama ini.” (Ibn al-Qayyim, I'lam al-Muwaqqi‘in, Juz 111, hlm. 143)

Dalam bidang muamalah, fungsi sadd adz-zara’i* menjadi mekanisme proteksi
terhadap penyimpangan substansi hukum, terutama ketika transaksi yang tampak
halal secara formal justru membawa efek yang mendekati riba, gharar, atau zulm.
Menurut al-Syatibi, maqasid syariah dalam muamalah bertujuan menjaga keadilan
pertukaran dan keseimbangan sosial. Dengan demikian, setiap celah yang membuka
potensi eksploitasi ekonomi termasuk dalam kategori dzari ‘ah ila al-mafsadah, sarana
atau jalan menuju mafsadah. Misalnya, larangan manipulasi harga (bay’ najsy)
karena mengandung dzari‘ah ila al-ghabn al-fahisy, sarana menuju kerugian nyata.
Dengan kerangka ini, sadd adz-Zard’i* dapat dijadikan basis normatif untuk
mengatur margin keuntungan dalam murabahah agar tidak menyimpang menuju
substansi riba. Prinsip ini menegaskan bahwa bentuk legal (form) bukanlah jaminan

kehalalan, jika substansinya (substance) menyalahi maqasid syariah.
2. Konsep Ghabn Fahisy dalam Transaksi Muamalah

Secara etimologis, kata ghabn ((+) berarti “kerugian yang tidak disadari” atau

4

“penipuan halus dalam harga.” Dalam konteks fikih muamalah, ghabn adalah
ketidakseimbangan nilai pertukaran antara harga dan barang yang diperjualbelikan.
Menurut Ibn Qudamah: “al-ghabn huwa an yuba’a asy-syay’ bi aqalla min qimatihi aw
aktsar ‘ald wajhin fahisy.” “Ghabn adalah penjualan barang dengan harga yang jauh di
bawah atau di atas nilai wajarnya.” (Ibn Qudamah, al-Mughni, Juz IV, hlm. 30). Para
pakar hukum Islam (fugaha’) kemudian membedakan antara ghabn yasir (s O£),
selisih harga kecil yang ditoleransi menurut ‘urf tijari (kebiasaan pasar) dengan
ghabn fahisy (Ul (), selisih harga yang besar dan tidak wajar menurut ‘urf, hingga
dianggap merugikan salah satu pihak secara signifikan.

Mazhab Maliki menilai ghabn fahisy berdasarkan ‘urf al-tujjar (standar harga
pedagang) dan kondisi pasar. Menurut al-Hattab: “Al-ghabn al-fahisy huwa ma la

Sarwini, dkk



yahtamiluh al-tujjar fi al-‘adah.” “Ghabn fahisy ialah selisih harga yang tidak lazim
diterima oleh para pedagang menurut kebiasaan.” (al-Hattab, Mawahib al-]Jalil, Juz V,
hlm. 9). Bagi ulama Malikiyyah, ghabn fahisy tidak otomatis membatalkan akad,
tetapi memberi hak khiyar (pilihan pembatalan) bagi pihak yang dirugikan.
Sementara menurut al-Kasani dari kalangan mazhab Hanafi, memandang ghabn
fahisy sebagai pelanggaran moral ekonomi jika dilakukan dengan tipu daya (fadlis).
Namun, jika tanpa penipuan dan pihak pembeli rela, maka akad tetap sah karena
dasar transaksi adalah taradi (saling rela). (al-Kasani, Bada'i" as-Sana’i’, Juz V, hlm.
142).

Pentolan kalangan Syafi'iyah, Imam an-Nawawi, juga berpendapat bahwa
ghabn fahisy tidak membatalkan jual beli, namun menjadi indikator adanya
ketidakadilan. “La yu’thar al-ghabn al-fahisy fi sihhat al-bay’ illa ma’a al-ghurur.”
(an-Nawaw1i, al-Majmu’, Juz IX, hlm. 334). Dengan kata lain, ghabn fahisy hanya
menjadi alasan pembatalan bila disertai unsur ghurir (penyesatan informasi).
Sementara Ibn Qudamah mewakili mazhab Hanbali, berargumen ghabn fahisy bisa
membatalkan jual beli, khususnya jika dilakukan oleh orang awam yang tidak
mengetahui harga pasar (jahalah bi al-qimah). (Ibn Qudamah, al-Mughni, Juz, IV, hlm.
33).

Selanjutnya, para fugaha” tidak menetapkan batas kuantitatif tertentu untuk
ghabn fahisy, karena dianggap relatif tergantung pada kondisi pasar dan adat
perdagangan. Oleh karena itu, ukuran utamanya adalah “urf tijari (norma pasar yang
wajar) dan asas keadilan. Namun demikian, sebagian ulama memberikan pedoman
praktis kapan margin itu diangggap masuk dalam kategori ghabn fahisy. Ibn ‘Abidin
menyebutkan bahwa selisih lebih dari sepertiga harga pasar dapat dikategorikan
sebagai ghabn fahisy. (Ibn ‘Abidin, Radd al-Muhtar ‘ala ad-Durr al-Mukhtar, Juz IV,
hlm. 15). Sementara al-Qarafi menilai bahwa ukuran fahisy bergantung pada “urf
baladi (konteks lokal) dan dampak kerugian yang ditimbulkan. Dengan demikian,
penentuan ghabn fahisy tidak bersifat matematis, tetapi etis dan kontekstual,
bergantung pada keadilan transaksi dan niat pelaku.

Secara umum, akibat hukum yang ditimbulkan dari adanya ghabn fahisy adalah
hak khiyar, bukan batal otomatis. Pihak yang dirugikan boleh melakukan dua

Sarwini, dkk



pilihan, antara meneruskan akad dengan harga yang disepakati, atau membatalkan
akad (khiyar al-ghabn). Namun, bila ghabn fahisy disertai dengan tadlis atau eksploitasi
kondisi ekonomi pihak lain, maka menurut sebagian ulama, terutama Malikiyyah
dan Hanabilah, akad tersebut haram secara substansi, karena bertentangan dengan
prinsip ‘adl (keadilan) dan amanah (integritas perdagangan).

Dalam konteks transaksi murabahah di Lembaga Keuangan Syariah, ghabn
fahisy memiliki relevansi tinggi, karena margin keuntungan menjadi komponen
utama harga jual. Jika margin ditetapkan secara berlebihan dan tidak didasarkan
pada risiko atau biaya yang proporsional, maka transaksi tersebut secara formal
tetap berbentuk jual beli, tetapi secara substansial mengandung unsur eksploitasi
yang mendekati riba. Dengan demikian, ghabn fahisy dapat dianggap sebagai dzari’ah
ila ar-riba, yaitu sarana menuju riba yang harus ditutup melalui prinsip sadd adz-

zard'i ' sebagaimana akan ditunjukkan pada sub-bahasan berikutnya.
3. Analisis ‘Illat ar-Riba dan Relevansinya dengan Margin Murabahah

Secara terminologis, ‘illat ({c) adalah sebab hukum syari yang bersifat jelas
dan objektif, yang menjadi dasar penetapan hukum suatu perbuatan. Menurut al-
Amidi, “Al-‘illat  manit  biha  ta’lil  al-hukm wujudan  wa  ‘adaman.”
, illat ialah sifat yang padanya bergantung keberadaan dan ketiadaan hukum.”
(al-Amidi, al-Ihkam fi Usul al-Ahkam, Juz I, hlm. 189). Dengan kata lain, hukum riba
bukan semata larangan transaksi tertentu, tetapi larangan terhadap sifat atau sebab
(‘illat) yang menimbulkan ketidakadilan dalam pertukaran nilai. Para ulama
berbeda pendapat tentang penentuan ‘illat riba, tergantung pada jenisnya, apakah
riba al-fadl atau riba an-nast’ah.

Namun, secara umum ‘illat ar-riba dapat disarikan menjadi dua bentuk pokok.
Pertama, ziyadah bi ghayri ‘twadh, yaitu tambahan tanpa nilai tukar riil, tambahan
harga yang tidak memiliki justifikasi ekonomis atau risiko yang sah. (Ibn Rushd,
Bidayat al-Mujtahid, Juz 1I, hlm. 120). Kedua, ta’khir al-badl ma’a al-ziyadah, yakni
penundaan pembayaran dengan tambahan kompensasi waktu, tambahan imbalan
karena waktu atau penundaan, sebagaimana dijelaskan oleh al-Jassas, Riba an-nasi’ah

huwa ziyadah ‘ala al-dayn li-ajli al-amhal, riba nasi’ah adalah tambahan pada utang

Sarwini, dkk



karena adanya tenggang waktu. (al-Jassas, Ahkam al-Qur’an, Juz II, hlm. 187). Kedua
‘illat ini menunjukkan substansi yang sama, yaitu keuntungan tanpa dasar nilai atau
kerja nyata (non-productive gain).

Secara prinsip, murabahah adalah jual beli yang sah, karena objeknya jelas
(ma’lum), harga pokok dan margin diketahui secara transparan, dan tidak ada unsur
penundaan ganda atau spekulatif. Namun, dalam praktik lembaga keuangan
modern, penetapan margin sering kali tidak didasarkan pada risiko atau nilai
tambah riil, melainkan meniru pola suku bunga (interest rate benchmarking), sehingga
tambahan margin menjadi tambahan yang tidak memiliki ‘iwadh (ibmbalan)
produktif. Oleh karena tu, jika margin tersebut hanya bergantung pada jangka
waktu pembiayaan, tanpa pertimbangan value creation, maka secara ‘illat (margin
sama dengan tambahan karena waktu) identik dengan riba an-nasi’ah. Dengan
demikian, margin yang berlebihan dan tidak proporsional memiliki ‘illat yang sama
dengan riba, yakni ziyadah bi ghayri ‘twadh (tambahan tanpa nilai riil). Analisis

komparatif antara ‘illat ar-riba dan ghabn fahisy dapat dilihat pada table berikut ini:

Table 1: Analisis Komparatif ‘Illat Ar-Riba dan Ghabn Fahisy

Aspek || Riba | Ghabn Fahisy || Titik Temu
Tambahan imbalan Selisih harga jauh dari Sama-sama bentuk distorsi
Bentuk o o o
tanpa nilai riil nilai pasar nilai
Sebab Ziyadah bi ghayri || Ziyadah ghayr maqbiilah Keduanya merupakan
(‘Mlat) ‘iwadh bi al- ‘urf tambahan tidak sah
Dampak Eksploitasi ekonomi || Kerugian pihak lemah Sama-sama mafsadah
(zulm) (zulm)
Sanksi Haram Khiyar, bahkan haram Sama-sama perlu dicegah
Syariah bila disertai penipuan dengan sadd adz-zarda’i‘

Dari tabel ini tampak bahwa ghabn fahisy dan riba memiliki substansi moral dan
hukum yang sepadan, bedanya hanya pada bentuk formal akad, bukan pada
dampak kezaliman yang ditimbulkan. Oleh sebab itu, jika suatu perbuatan,
misalnya margin berlebih terbukti memiliki ‘illat yang sama dengan perbuatan
haram (riba), maka berdasarkan kaidah, Al-hukmu yadiru ma’a ‘illatihi wujidan wa
‘adaman, hukum berlaku bersama illatnya; jika illat ada, maka hukum berlaku. Maka

dapat disimpulkan bahwa margin murabahah yang secara formal halal bisa menjadi
Sarwini, dkk



haram secara substansi, apabila memuat “illat riba. Dalam kondisi seperti ini, prinsip
sadd adz-zara’i* wajib dioperasikan sebagai himayah asy-syari‘ah (perlindungan
terhadap magqasid), untuk menutup celah menuju pengulangan praktik riba dalam
bentuk terselubung.

Analisis ‘llat ar-riba menegaskan bahwa inti larangan riba bukan pada bentuk akad,
tetapi pada substansi ketidakadilan dalam pertukaran nilai. Margin murabahah yang bersifat
eksploitatif—tidak berbasis nilai riil atau risiko yang sah—mengandung ‘i/lat yang identik
dengan riba. Karena itu, secara ushiiliyyah, penerapan sadd adz-zara’i* dalam pembatasan
ghabn fahisy merupakan tindakan preventif syar‘i untuk menjaga kemurnian hifz al-mal dan

integritas ekonomi syariah.
4. Integrasi Prinsip Sadd adz-Zara’i* dalam membatasi Ghabn Fahisy

Secara epistemologis, ghabn fahisy (sl (<) adalah ketimpangan harga yang
nyata dan tidak dapat diterima oleh “urf (standar pasar yang wajar). Ibn Qudamah
menjelaskan, Al-ghabn fi al-bay’ la yuqbal illa ma kana fahishan yakhruju ‘an al-‘adah,
ghabn dalam jual beli tidak dianggap kecuali yang berlebihan dan keluar dari
kebiasaan umum. (Ibn Qudamah, al-Mughni, Juz IV, hlm. 168). Dalam konteks
muamalah kontemporer, praktik markup margin murabahah yang jauh melampaui
nilai pasar dapat dikategorikan sebagai bentuk ghabn fahisy, karena mengandung
unsur zulm (ketidakadilan harga).

Prinsip sadd adz-zara’i* (&), ) berfungsi untuk mencegah segala bentuk
praktik yang secara potensial membuka jalan menuju pelanggaran hukum syariah,
termasuk riba dan eksploitasi ekonomi. Dengan demikian, penerapan sadd adz-zara'i‘
terhadap ghabn fahisy berarti menutup celah (Zari‘ah) menuju praktik riba
terselubung dalam bentuk margin yang berlebihan. Dalam kerangka wusul al-figh,
tindakan preventif ini memiliki dasar pada kaidah, Ma adda ila al-haram fa huwa
haram, segala sesuatu yang membawa kepada yang haram, maka hukumnya juga
haram. (Ibn al-Qayyim, I'lam al-Muwagqqi‘in, Juz 111, hlm. 146)

Jika margin berlebih (ghabn fahisy) berpotensi menyeret sistem ke arah
ribawiyyah, maka menurut kaidah ini, penetapan batas margin harus dibatasi untuk
menghindari mafsadah (kerusakan) ekonomi dan moral. Dengan kata lain, sadd adz-

zard'i‘ berperan sebagai mekanisme etika untuk menjaga agar akad murabahah tidak

Sarwini, dkk



bergeser dari tujuan awal, yaitu fa‘awun (kerjasama produktif), bukan eksploitasi
atau komersialisasi modal tanpa risiko. Untuk mengintegrasikan prinsip sadd adz-
zara’i’ dalam batasan harga murabahah, diperlukan kerangka normatif yang

mempertimbangkan tiga variabel utama.

Tabel 2: Kerangka Normatif Prinsip Sadd Adz-Zara’i

Variabel Basis Penilaian Prlnsq? Syariah yang
Diterapkan
Nilai Pasar Rata-rata harga wajar di pasar Ghabn fakisy d1u}<ur relatif
terhadap “urf
Nilai Tambah Riil (al- Risiko, biaya administrasi, |Membedakan margin halal
‘Iwad al-Haqiqi) waktu, dan tenaga dan riba
Tujuan Akad Tujuan transaksi (ta.awun Menentukan .morahtas
atau laba murni) margin

Melalui pendekatan ini, margin yang tidak melebihi deviasi wajar, misalnya
+10-15% dari harga pasar normal dapat dianggap masih dalam koridor ghabn yasir
(penyimpangan kecil) dan tidak termasuk ghabn fahisy yang dilarang.
Penetapan angka pastinya bisa berbeda antar konteks lokalitas, tetapi prinsip sadd
adz-zara’i - menuntut agar margin selalu dijustifikasi oleh faktor risiko nyata, bukan
sekadar waktu atau dominasi pasar.

Dalam praktik pembiayaan perbankan syariah, margin murabahah sering kali
ditetapkan berdasarkan benchmark suku bunga konvensional (interest-based), atau
mark-up tetap (fixed rate) tanpa kalkulasi risiko aset. Model ini, menurut pendekatan
sadd adz-zara’i" merupakan zari‘ah ila ar-riba (jalan menuju riba), karena meniru
struktur kompensasi berbasis waktu yang menjadi ‘illat utama riba.
Maka, prinsip pencegahan menuntut agar margin dihitung berbasis nilai riil dan
risiko usaha, bukan waktu pinjaman, adanya mekanisme audit harga adil, seperti
syariah pricing audit, lembaga syariah memiliki kebijakan batas wajar margin (fair
profit cap) yang mengacu pada ‘urf pasar dan etika keadilan Islam. Dengan demikian,
sadd adz-zara’i - berperan bukan hanya sebagai dalil moral, tetapi juga alat regulatif

dalam desain kebijakan keuangan syariah.

Sarwini, dkk



KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian konseptual dan analisis ushuliyyah yang telah
dilakukan, penelitian ini menyimpulkan bahwa prinsip sadd adz-zara’i* memiliki
peran fundamental dalam membangun batasan yang adil dan terukur terhadap
praktik ghabn fahisy dalam penetapan margin murabahah.
Penerapan prinsip ini menjadi mekanisme preventif untuk menjaga agar praktik
keuntungan dalam Lembaga Keuangan Syariah tidak menyimpang ke arah riba
secara substansi, meskipun secara formal akadnya sah.

Pertama, dari aspek epistemologis, sadd adz-zara’i  berfungsi sebagai instrumen
pencegahan hukum untuk menutup segala bentuk transaksi yang secara potensial
dapat mengantarkan pada keharaman. Dalam konteks murabahah, prinsip ini
bekerja dengan menilai apakah margin keuntungan mengandung “illat ar-riba, yakni
tambahan tanpa nilai (ziyadah bi ghayri “iwadh). Bila ditemukan kesamaan substansi
dengan riba an-nasi’ah, maka batas margin tersebut harus dikategorikan sebagai
ghabn fahisy yang wajib dicegah.

Kedua, penelitian ini menegaskan bahwa substansi moral larangan riba dan
larangan ghabn fahisy berakar pada satu tujuan yang sama, yakni perlindungan
terhadap keadilan ekonomi dan pencegahan eksploitasi. Dengan demikian, batas
margin dalam murabahah tidak boleh hanya ditentukan secara teknis, tetapi harus
ditimbang secara maqasidiyyah, dengan memperhatikan “urf pasar, nilai tambah riil,
serta tujuan sosial akad.

Ketiga, secara praktis, integrasi prinsip sadd adz-zara’i° dalam kebijakan
penentuan margin dapat diwujudkan melalui (1) pembentukan pedoman batas
wajar margin (fair profit threshold) yang selaras dengan ‘urf dan risiko riil
pembiayaan; (2) penerapan syariah pricing audit untuk memastikan margin tidak
mengandung unsur zulm atau penambahan semu; (3) penguatan peran Dewan
Pengawas Syariah (DPS) dalam mengawasi struktur harga produk keuangan.

Dengan demikian, prinsip sadd adz-zara’i® bukan sekadar konsep teoritis,
melainkan mekanisme etika hukum ekonomi Islam yang memastikan murabahah
tetap bersih dari substansi riba dan konsisten dengan maqasid al-syari‘ah. Secara
keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa keadilan dalam harga merupakan

Sarwini, dkk



substansi dari larangan riba dan ghabn fahisy. Penerapan sadd adz-zara’i* sebagai
prinsip pencegahan tidak hanya melindungi sistem keuangan syariah dari distorsi
nilai, tetapi juga meneguhkan orientasi etis dan magqasidiyyah dalam seluruh praktik

muamalah modern.
REFERENSI

Ahyani, H. (2024). Perspektif Ekonomi Syariah Tentang Riba, Bunga Bank, Dan Bagi
Hasil. Jurnal Ekonomi Syariah, 3(2), 77-92.

Alamsyah, 1., & Prasetyo, A. (2023). Determinants of Murabahah Margin Income in
Indonesian Islamic Commercial Banks, 2013-2018. Unisia, 41(2), 210-229.
https:/ /doi.org/10.20885/ unisia.vol41.iss2.art7

Alfarizi, A., & Imsar, 1. (2025). Analisis Figih Muamalah dalam Transaksi Jual Beli
Online Menurut Perspektif Hukum Islam dan Syariah. Jurnal Ilmiah Ekonomi,
Akuntansi, dan Pajak, 2(3), 191-201.

Al-Kasani. (n.d.). Badai‘ al-Sana’i* fi Tartib al-Syara’i’. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Al-Qarafi. (n.d.). Al-Furug. Beirut: Dar al-Ma ‘rifah.

Al-Syatibi, I. (n.d.). Al-Muwafaqgat fi Ushul al-Syari ‘ah. Cairo: Dar Ibn ‘Affan.

Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI). (2000). Fatwa DSN-
MUI No. 04/DSN-MUI/IV /2000 tentang Murabahah. Jakarta: Dewan Syariah
Nasional - Majelis Ulama Indonesia.

Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI). (2017). Himpunan
Fatwa DSN-MUI. Jakarta: DSN-MUI dan Bank Indonesia.

Fadil, F. I, & Hidayat, F. T. (2024). Figih Muamalah Sebagai Solusi dalam
Menghadapi Praktik Riba dan Gharar. Indonesian Journal of Islamic Jurisprudence,
Economic and Legal Theory, 2(4), 2162-2172.

Fauzan, A., & Latif, M. (2024). Criticism of Margin Actualization in Murabahah
Financing at Sharia Banking: Evidence from Indonesia. Ijtimaiyya: Journal of
Islamic Social Science, 8(1), 77-92. https:/ /doi.org/10.24090/ijtimaiyya.v8il.6113

Fauzi, R. A, & Wardana, G. K. (2023). Profitabilitas Bank Umum Syariah di
Indonesia: Pembiayaan murabahah dan ijarah. I'THISOM: Jurnal Ekonomi Syariah,
2(1), 244-254. https:/ /doi.org/10.70412 /its.v2i1.46

Febrian, I. R. A., & Taufiq, M. (2023). Aktualisasi Konsep Riba dalam Kegiatan
Muamalah Masyarakat: Studi Kasus Jual Beli di Pasar Tradisional. Jurnal Bisnis
dan Manajemen (JURBISMAN), 1(1), 157-164.

Hidayat, E. (2024). Dampak Gharar terhadap Keabsahan Akad Muamalah
Kontemporer. Jurnal Syarikah: Jurnal Ekonomi Islam, 6(2), 101-118.

Hidayat, M., & Putri, S. (2022). Analysis of Pricing in Murabahah Contract on Islamic
Bank. Jurnal Ilmiah Hukum dan Bisnis (Jihbiz), 7(1), 20-33.
https:/ /doi.org/10.33379/jihbiz.v7i1.2257
https:/ /doi.org/10.56789/ijijel.v2i4.796

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah. (n.d.). I lam al-Muwagqqi ‘in ‘an Rabb al-‘Alamin. Cairo:
Dar al-Hadith.

Sarwini, dkk



Ibn Qudamah. (n.d.). Al-Mughni. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Khan, F. (1982). Igtisaduna (Our Economics). Beirut: Dar al-Tali‘ah.

Kotimah, K., & Yulian, A. (2024). Analisis Ikhtikar Dan Implikasinya Terhadap
Keadilan Muamalah. EKSYA: Jurnal Ilmiah Ekonomi Syariah, 1(2), 55-67.

Mudawamah, D., & Kholik, J. A. (2023). Eksplorasi Hukum Riba Ditinjau dari Figih
Muamalah Maliyyah. Jurnal Ilmiah Ekonomi dan Manajemen, 1(4), 150-165.

Mujar, 1. S. (2024). Konsep Riba dalam Al-Qur’an dan Literatur Fikih. Al-Igtishad:
Jurnal Ilmu Ekonomi Syariah, 3(2), 55-67. https:/ /doi.org/10.15408 /aiq.v3i2.2527

Nurdin, S., & Rahmawati, L. (2023). Aktualisasi Prinsip Keadilan pada Akad
Murabahah dalam Menetapkan Margin Keuntungan di Lembaga Keuangan
Syariah.  Jurnal = Ilmiah  Ekonomi  Islam  (JIEI),  10(1), 55-72.
https:/ /doi.org/10.29040/jiei.v10i1.11936

Otoritas Jasa Keuangan (OJK). (2021). Standar Produk Pembiayaan Murabahah pada
Lembaga Keuangan Syariah. Jakarta: OJK Republik Indonesia.

Rahman, F., & Wafi, A. (2023). Pengaruh Pembiayaan Murabahah terhadap
Profitabilitas (ROA) BPRS Al-Khairat. Currency: Jurnal Ekonomi dan Perbankan
Syariah, 1(2), 112-124. https://doi.org/10.32806/ccy.v1i2.231

Redha, A. (2024). Reformasi Ekonomi Islam: Dari Riba ke Risiko dan Bagi Hasil.
International Journal of Islamic Economics, 1(1), 45-67.

Rudiansyah, R. (2023). Telaah Gharar, Riba, dan Maisir dalam Perspektif Transaksi
Ekonomi Islam. Al-Hugqugq: Journal of Indonesian Islamic Economic Law, 2(1), 45-59.

Saputra, R., & Maulana, A. (2021). Implementation of Murabahah Financing Pricing
Calculation in Islamic Banks. Jurnal IImiah Hukum dan Bisnis (Jihbiz), 5(1), 34-
45. https:/ /doi.org/10.33379/jihbiz.v5i1.864

Saputri, L., & Sulfian, A. S. (2024). Analisis Prinsip Murabahah Dalam Penetapan
Harga Jual dan Laba. Jurnal Al-Kharaj: Studi Ekonomi Syariah, Muamalah, dan
Hukum Ekonomi, 4(1), 66-81. https:/ /doi.org/10.12345/jas.v4il.6615

Sobiyanto, A., & Fatwa, N. (2023). Pengaruh Pembiayaan Murabahah, Mudharabah,
dan Musyarakah Terhadap Profitabilitas Bank Syariah. Jurnal Ilmiah Ekonomi
Islam, 9(2), 1992-2005. https:/ /doi.org/10.29040/jiei.v9i2.8560

Ulum, K. (2016). Hakikat Keharaman Riba dalam Islam. Jurnal Ekonomi Syariah (JES),
1(1), 1-12.

Untirta, E. P. (2022). Konsep Riba Dalam Figih Muamalah Maliyyah dan Praktiknya
dalam Bisnis Kontemporer. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 8(2), 1270-1285.
https:/ /doi.org/10.29040/jiei.v8i2.4751

Wahbah al-Zuhayli. (2002). Al-Figh al-Islami wa Adillatuh (Vol. 4). Damascus: Dar al-
Fikr.

Zaki, M. (2023). Jual Beli Terlarang dalam Perspektif Figih Muamalah: Ba’i An-Najsy
Dan Ba’i Al-Ghubn. ISTIKHLAF: Jurnal Ekonomi, Perbankan, dan Manajemen
Syariah, 3(1), 77-90.

Sarwini, dkk



