
 

  Volume 8, 

Nomor 2, Desember 2025 
Naskah Masuk: 15 Oktober 2025; Direvisi:21 Oktober 

2025;  

Diterima: 12 Desember 2025; Diterbitkan: 30 

Desember 2025 

DOI https://doi.org/10.58518/al-musthofa.v8i2.4457 

Al-Musthpfa.JSI by IAI TABAH is licensed under a Creative CommonsAttribution- NonCommercial 4.0 
International License 

 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 140 

 

 

DSN-MUI Fatwa No. 122 of 2018 on Hajj Fund Management:  
A Maqāṣid al-Sharī‘ah Review from the Perspectives of Imam al-

Ghazali and Imam al-Syathibi 
 

Sifwatir Rif’ah  
IAI Tarbiyatut Tholabah, Lamongan, Indonesia  

E-mail: sifwatirrifah@iaitabah.ac.id 
 

M. Lathoif Ghozali  
 Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia 

E-mail: lathoif@uinsa.ac.id 

 
 

Abstract: This study aims to systematically assess the conformity of th fatwa’s norms with 
the principles of maqāṣid al-sharī‘ah and to analyze the views of Imam al-Ghazali and Imam 
al-Shāṭhibī as the epistemological foundations of the concept of maṣlaḥah. The research 
employs a qualitative approach using a literature study method involving the fatwa text, fiqh 
mu‘āmalah literature, the thoughts of Imam al-Ghazali and Imam al-Shāṭhibī, books, journal 
articles, and studies related to hajj fund management, maqāṣid al-sharī‘ah, and Islamic public 
economics. Data analysis is conducted using the maqāṣid al-sharī‘ah framework. The findings 
indicate that DSN-MUI Fatwa No. 122/2018 on Hajj Fund Management aligns with 
maqāṣid al-sharī‘ah, particularly in terms of ḥifẓ al-māl, trustworthiness (amānah), and 
public welfare (maṣlaḥah ‘āmmah). Al-Ghazali’s perspective emphasizes the prevention of 
potential harm, usury (ribā), and uncertainty (gharar), while al-Shāṭhibī underscores the 
balance between individual and collective welfare within the framework of ḍarūriyyāt–
ḥājiyyāt–taḥsīniyyāt. This study provides a maqāṣid-based understanding by linking it to the 
analysis of contemporary fatwas. It is expected to offer recommendations for strengthening 
hajj fund governance to make it more trustworthy, transparent, and oriented toward the 
long-term welfare of pilgrims. 
Keywords: DSN-MUI Fatwa, Hajj Fund, Maqāṣid al-Sharī‘ah, Imam al-Ghazali, Imam al-
Shāṭhibī. 
 
Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk secara sistematis menilai kesesuaian norma 
fatwa tersebut dengan prinsip maqāṣid syariah serta menganalisis pandangan Imam 
Al-Ghazali dan Imam Al-Syathibi sebagai dasar epistemologis bagi konsep maslahat. 
Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 
literatur terhadap teks fatwa, literatur fiqh muamalah, pemikiran Imam Al-Ghazali 
dan Imam Al-Syathibi, buku, artikel jurnal, dan penelitian terkait pengelolaan dana 

https://doi.org/10.58518/al-musthofa.v8i2.4457
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:sifwatirrifah@iaitabah.ac.id
https://sinta.kemdiktisaintek.go.id/affiliations/profile/3516
mailto:lathoif@uinsa.ac.id


 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 141 

 

haji, maqāṣid syariah, serta ekonomi publik Islam. Dan Analisis data menggunakan 
pendekatan maqāṣid syariah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Fatwa DSN-MUI 
No. 122/2018 tentang Pengelolaan Dana haji selaras dengan maqāṣid syariah, 
khususnya pada ḥifẓ al-māl, amanah, dan kemaslahatan publik. Pandangan Al-
Ghazali menekankan perlindungan terhadap potensi kerugian, riba, dan gharar, 
sedangkan Al-Syathibi menegaskan keseimbangan maslahat individu dan kolektif 
dalam kerangka daruriyyāt–hajiyyāt–taḥsīniyyāt. Penelitian ini memberikan 
pemahaman maqāṣid dengan menghubungkannya dengan analisis fatwa 
kontemporer. Harapannya dapat memberikan rekomendasi penguatan tata kelola 
dana haji yang lebih amanah, transparan, dan berorientasi pada kemaslahatan 
jangka panjang jamaah. 
Kata Kunci : Fatwa DSN-MUI, Dana Haji, Maqashid Syariah, Imam Al-Ghazali, 
Imam Al-Syathibi. 
 

 

PENDAHULUAN 

Pengelolaan dana haji merupakan salah satu aspek penting dalam tata kelola 

keuangan publik syariah di Indonesia. Setiap tahun, jutaan umat Islam menunaikan 

ibadah haji yang membutuhkan kesiapan fisik dan finansial dalam jangka panjang 

(Harefa et al., 2024). Besarnya jumlah dana yang dikelola setiap tahunnya 

menjadikan isu ini tidak hanya berkaitan dengan kewajiban menjalankan rukun 

Islam kelima, tetapi juga menyangkut kepercayaan publik terhadap pemerintah 

dalam menjaga amanah umat. Berdasarkan laporan Badan Pengelola Keuangan Haji 

(BPKH), total nilai dana haji pada tahun-tahun terakhir mencapai mencapai 

Rp171,65 triliun pada akhir 2024 (BPKH, 2025), menjadikannya salah satu portofolio 

dana publik syariah terbesar di dunia. Oleh sebab itu, transparansi, akuntabilitas, 

dan kepatuhan syariah dalam pengelolaan dana haji menjadi kebutuhan 

fundamental yang harus dipenuhi oleh negara. Berikut tabel total dana kelolaan 

Badan Pengelola Keuangan Haji (BPKH) untuk periode 2020 – 2024. 

Tabel 1. Dana Badan Pengelola Keuangan Haji (BPKH) Tahun 2020-2024 

Tahun Jumlah 

2020 Rp 143.100.000.000.000 

2021 Rp 158.880.000.000.000 

2022 Rp 166.500.000.000.000 

2023 Rp 166.700.000.000.000 

2024 Rp 171.650.000.000.000 

Sumber: data diolah dari publikasi BPKH (2023, 2025) 

 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 142 

 

 Sebagaimana ditampilkan pada Tabel 1. menegaskan bahwa besarnya dana 

tersebut menuntut governance yang ketat, transparan, dan sepenuhnya sesuai 

syariah agar kepercayaan publik tetap terjaga. Untuk memperkuat tata kelola 

tersebut, pemerintah melalui Undang-Undang No. 34 Tahun 2014 membentuk 

BPKH sebagai lembaga profesional yang bertugas menerima, mengembangkan, dan 

mempertanggungjawabkan pengelolaan dana haji.  

Salah satu pedoman normatif yang menjadi rujukan adalah Fatwa DSN-MUI 

No. 122/DSN-MUI/II/2018 tentang Pengelolaan BPIH dan BPIH Khusus. Fatwa ini 

tidak hanya mengatur teknis penempatan dana, tetapi juga menekankan prinsip 

syariah seperti keadilan, amanah, transparansi, dan pelarangan riba serta gharar 

(DSN-MUI, 2018). MUI mendasarkan fatwa tersebut pada sejumlah ayat Al-Qur’an 

seperti QS. Al-Baqarah: 188 dan 196; QS. An-Nisa: 58; serta QS. Al-Maidah: 1, dan 

beberapa hadis tentang amanah, larangan memakan harta orang lain tanpa izin, 

akad wakalah, dan kerja sama antarsesama muslim. 

Dalam perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, kebijakan ekonomi Islam harus 

diarahkan untuk menghadirkan manfaat (maṣlaḥah) dan mencegah kerusakan 

(mafsadah). Pengelolaan dana haji berkaitan erat dengan prinsip ḥifẓ al-māl 

sekaligus implikasi sosial, moral, dan spiritual bagi umat (Algifari & Andrini, 2024). 

Namun, penelitian-penelitian seperti seperti dilakukan oleh Muneeza et al. (2018),  

Ilham (2020), Mahera & S (2025) dan Fatmawati et al. (2025) masih berfokus pada 

aspek kepatuhan formal dan efektivitas kelembagaan. Mayoritas belum secara 

mendalam menginterogasi (interrogates) apakah pengelolaan dana haji benar-benar 

memenuhi maqāṣid, serta bagaimana prinsip kemaslahatan, keadilan, dan amanah 

dipahami melalui kerangka konseptual Al-Ghazali maupun Al-Syathibi. 

Berbagai penelitian sebelumnya telah menyoroti isu-isu terkait pengelolaan 

dana haji, mulai dari aspek manajemen risiko, optimalisasi portofolio investasi 

syariah, hingga evaluasi transparansi dan akuntabilitas BPKH. Sebagian besar 

penelitian tersebut menegaskan bahwa pengelolaan dana haji telah menunjukkan 

peningkatan dari sisi kelembagaan dan diversifikasi instrumen investasi. Namun 

demikian, sebagian besar kajian masih bersifat teknis dan administratif, seperti 

fokus pada likuiditas, profil risiko, analisis imbal hasil investasi, maupun kepatuhan 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 143 

 

terhadap standar keuangan syariah. Sementara itu, kajian yang menghubungkan 

pengelolaan dana haji dengan kerangka filosofis maqāṣid al-syarī‘ah masih relatif 

terbatas. 

Dengan demikian, terdapat research gap, yaitu minimnya kajian yang 

mengintegrasikan analisis fatwa DSN-MUI dengan maqāṣid syariah berbasis 

pemikiran dua ulama klasik Imam Al-Ghazali maupun Al-Syathibi, terutama dalam 

konteks kebijakan publik dan investasi dana haji bernilai triliunan rupiah. 

Kekosongan kajian filosofis ini penting, karena tanpa kerangka maqāṣid, kebijakan 

finansial syariah berpotensi terjebak pada compliance formal namun lemah dalam 

orientasi kemaslahatan. Berdasarkan kesenjangan penelitian tersebut, muncul 

pertanyaan mendasar yang menjadi fokus penelitian ini, yaitu: bagaimana kesesuaian 

substansi Fatwa DSN-MUI No. 122 Tahun 2018 dengan prinsip-prinsip maqāṣid syariah 

menurut Imam Al-Ghazali dan Imam Al-Syathibi, serta bagaimana implikasi normatif fatwa 

tersebut terhadap tata kelola dan kebijakan pengelolaan dana haji di Indonesia, khususnya 

dalam konteks kemaslahatan publik dan perlindungan harta jamaah?  

Penelitian ini berupaya mengisi kesenjangan tersebut dengan secara kritis 

menelaah Fatwa DSN-MUI No. 122/2018 melalui perspektif maqāṣid syariah 

menurut Al-Ghazali dan Al-Syathibi. Penelitian ini merupakan pengembangan 

kebijakan epistemologi maqāṣid dengan menghubungkan pemikiran klasik Imam 

Al-Ghazali dan Imam Al-Syathibi dan kebijakan kontemporer dalam pengelolaan 

dana publik syariah. Tujuan penelitian ini untuk merekomendasi kebijakan supaya 

dapat memperkuat tata kelola dana haji yang lebih adil, amanah, berorientasi 

kemaslahatan, dan sejalan dengan sistem keuangan syariah nasional. Urgensi 

penelitian semakin kuat mengingat nilai dana haji yang terus meningkat dan 

tingginya risiko kepercayaan jika tata kelola tidak sesuai prinsip syariah. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

literatur. Penelitian kualitatif dipilih untuk menggali secara mendalam prinsip-

prinsip hukum, maqashid syariah, serta perspektif ulama klasik dalam pengelolaan 

dana haji berdasarkan fatwa DSN-MUI. Menurut Creswell (2014) dan Sugiono 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 144 

 

(2016), studi literatur dalam penelitian kualitatif bertujuan untuk mengidentifikasi 

dan menganalisis data primer maupun sekunder yang relevan untuk memberikan 

wawasan lebih dalam mengenai masalah yang diteliti. Data primer dalam penelitian 

ini diperoleh dari dokumen resmi fatwa DSN-MUI, regulasi terkait pengelolaan 

dana haji, dan sumber utama pemikiran Imam Al-Ghazali serta Imam Al-Syathibi. 

Data sekunder didapatkan dari buku, artikel ilmiah, serta hasil penelitian terdahulu 

mengenai tata kelola dana haji, maqashid syariah, dan pengaruh fatwa dalam 

praktik lembaga keuangan syariah. 

Teknik pengumpulan data meliputi studi literatur, penelaahan dokumen 

tentang pengelola dana haji, Fatwa DSN-MUI, termasuk buku dan artikel. Analisis 

data dilakukan secara deskriptif dan analitis dengan merujuk pada pendekatan 

maqashid syariah, yakni menilai sejauh mana kebijakan pengelolaan dana haji telah 

sesuai dengan lima pokok tujuan syariat Islam: menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Teknik analisis juga digunakan untuk memetakan relevansi 

dan aplikasi prinsip kemaslahatan dari pemikiran Imam Al-Ghazali dan Imam Al-

Syathibi dalam konteks tata kelola dana haji modern di Indonesia.  

Metodologi ini diharapkan dapat menghasilkan telaah objektif dan 

komprehensif tentang sinkronisasi antara fatwa DSN-MUI, maqashid syariah, serta 

pemikiran ulama klasik, sehingga dapat menyusun rekomendasi strategis bagi 

penyempurnaan tata kelola dana haji yang amanah, adil, dan berkemaslahatan 

optimal bagi umat Islam Indonesia. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengelolaan Dana Haji di Indonesia 
Literatur tentang pengelolaan dana haji di Indonesia menunjukkan bahwa 

pembentukan Badan Pengelola Keuangan Haji (BPKH) berdasarkan UU No. 34 

Tahun 2014 menjadi titik awal reformasi tata kelola keuangan haji yang memisahkan 

fungsi pengelolaan keuangan dari fungsi penyelenggaraan ibadah. Hidayati (2024) 

dalam Jurnal Ilmiah Syariah Manajemen Pengelolaan Dana Haji pada Badan Pengelola 

Keuangan Haji (BPKH) menjelaskan bahwa BPKH mengelola keuangan haji dengan 

prinsip syariah, kehati-hatian, nilai manfaat, nirlaba, transparansi, dan akuntabilitas, 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 145 

 

serta menekankan bahwa hasil pengembangan dana dimanfaatkan untuk 

peningkatan kualitas layanan haji dan kemaslahatan umat (Hidayati et al., 2024). 

Mubarak & Fuhaidah (2018) menemukan bahwa koordinasi antarlembaga menjadi 

kunci efektivitas pengelolaan dana haji, terutama dalam konteks pemisahan 

kewenangan regulasi, operasional, dan pengawasan. Sementara itu, dari perspektif 

hukum tata kelola, Zakiruddin (2024) mengatakan bahwa BPKH memiliki 

independensi fungsional tetapi belum sepenuhnya independen secara struktural, 

serta masih terdapat disharmoni antara UU No. 34/2014 dan UU No. 8/2019 tentang 

Penyelenggaraan Ibadah Haji.  

Dimensi investasi dan optimalisasi portofolio dana haji juga mendapatkan 

perhatian cukup besar. Murniwati et al. (2025) menemukan bahwa penggunaan 

akad wakalah, ijarah, murabahah, dan musyarakah pada instrumen rendah risiko 

secara umum telah selaras dengan prinsip syariah serta berkontribusi pada 

pengembangan ekonomi syariah nasional. Fuadi et al. (2022) menunjukkan bahwa 

pola investasi dana haji berdampak langsung pada perekonomian dan kesejahteraan 

jamaah melalui skema subsidi BPIH dan pembiayaan proyek strategis. Setyawan et 

al. (2020) mengembangkan model optimasi portofolio investasi dana haji dengan 

pendekatan Markowitz dan menegaskan pentingnya diversifikasi lintas instrumen 

syariah (sukuk, deposito, instrumen pasar uang) untuk menyeimbangkan antara 

imbal hasil dan risiko. Masruroh et al. (2023) mengatakan bahwa desain portofolio 

yang hati-hati mampu mengoptimalkan nilai manfaat bagi jamaah sekaligus 

mendukung pembiayaan pembangunan melalui instrumen keuangan syariah. 

Sementara itu, Rarasati, 2022 dan Rif’ah (2018) menegaskan perlunya penguatan 

manajemen risiko untuk melindungi dana jamaah dari volatilitas pasar.  

Isu transparansi, akuntabilitas, dan keberlanjutan fiskal dana haji juga banyak 

disorot. Haryono (2024) menekankan bahwa perhitungan future liabilities BPIH 

sangat penting untuk menjaga kesehatan keuangan jangka panjang dana haji serta 

mencegah kesenjangan antara kewajiban dan aset yang dikelola. Yudhira (2025) 

menyoroti bahwa transparansi penyajian biaya haji dan pelaporan kinerja investasi 

menentukan tingkat kepercayaan publik terhadap BPKH. Dari beberapa literatur 

tersebut menunjukkan bahwa penelitian pengelolaan dana haji sejauh ini telah 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 146 

 

banyak membahas bagaimana dana haji dikelola secara teknis, meliputi aspek 

kelembagaan, portofolio investasi, risiko, transparansi, dan akuntabilitas, baik 

melalui pendekatan normatif maupun empiris. Namun, belum banyak kajian yang 

secara khusus dan mendalam mengaitkan praktik pengelolaan dana haji dan 

konstruksi regulasinya dengan Fatwa DSN-MUI No. 122 Tahun 2018 dalam 

perspektif maqāṣid syariah. Terlebih lagi, hampir tidak ada penelitian yang secara 

eksplisit menggunakan kerangka maqāṣid klasik Imam Al-Ghazali dan Imam Al-

Syathibi. Kesenjangan inilah yang menjadi landasan bagi penelitian ini untuk 

menawarkan analisis normatif-filosofis atas pengelolaan dana haji melalui 

pembacaan kritis terhadap Fatwa DSN-MUI No. 122/2018 dalam perspektif maqāṣid 

syariah. 

 
Fatwa DSN-MUI No. 122/2018 dalam Pengelolaan Dana Haji 

Kajian tentang fatwa ekonomi syariah, khususnya yang dikeluarkan oleh 

Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI), telah dibahas dalam 

literatur sebagai landasan hukum utama bagi kebijakan dan praktik keuangan 

syariah. Fatwa sering diposisikan sebagai norma yang guides, legitimizes, dan 

regulates praktik syariah dalam berbagai instrumen keuangan termasuk pengelolaan 

dana haji. Fatwa DSN-MUI merupakan ketetapan atau pandangan keagamaan yang 

dikeluarkan oleh Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia untuk 

memberikan arahan mengenai penerapan prinsip-prinsip syariah pada berbagai 

lembaga keuangan syariah. Fatwa tersebut berfungsi sebagai rujukan normatif dan 

landasan operasional dalam penyelenggaraan kegiatan ekonomi syariah di seluruh 

sektor, mulai dari perbankan, pasar modal, hingga industri keuangan syariah 

lainnya (Andini, 2025). Sedangkan Fatwa DSN-MUI tentang mudharabah dan sukuk 

syariah telah dikaji dalam konteks investasi dana haji, di mana fatwa ini membantu 

menentukan kriteria kepatuhan akad dan struktur investasi yang tepat (Murniwati 

et al., 2025). 

Kajian mengenai fatwa sebagai pedoman normatif dalam ekonomi Islam dan 

khususnya dalam pengelolaan dana haji telah menjadi bagian penting dalam 

literatur ekonomi syariah di Indonesia. Fatwa DSN-MUI No. 122/DSN-

MUI/II/2018 tentang Pengelolaan Setoran BPIH dan BPIH Khusus Berdasarkan Prinsip 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 147 

 

Syariah merupakan dasar hukum utama yang regulates, guides, dan defines tata kelola 

dana haji agar sesuai dengan prinsip syariah, termasuk amanah, transparansi, 

larangan riba dan gharar, serta perlindungan kemaslahatan jamaah (DSN-MUI, 

2024). 

Literatur tentang hubungan fatwa dan pengelolaan dana publik masih terbatas. 

Sebagian penelitian evaluates implementasi fatwa pada tingkat operasional, seperti 

penempatan dana haji pada bank syariah, penggunaan akad wakalah dalam setoran 

BPIH, atau kesesuaian investasi dengan larangan riba dan gharar. Kajian-kajian 

tersebut cenderung menilai kepatuhan (compliance-oriented studies), bukan fondasi 

filosofis dari isi fatwa. Kurangnya eksplorasi terhadap naskah fatwa sebagai teks 

normatif menyebabkan gap dalam memahami apakah fatwa tersebut sekadar 

“mengatur teknis” atau benar-benar “mengarahkan kemaslahatan” sesuai maqāṣid. 

Kajian yang lebih mutakhir mulai mengaitkan fatwa dengan maqāṣid syariah, 

namun cakupannya masih terbatas. Beberapa penelitian dalam konteks perbankan 

syariah dan keuangan mikro argues bahwa fatwa DSN-MUI telah dirumuskan 

berlandaskan maslahat, tetapi tidak menawarkan argumentasi komparatif antara 

fatwa dan konsep maqāṣid ulama klasik seperti Al-Ghazali dan Al-Syathibi. Dalam 

konteks dana haji secara khusus, hampir tidak ditemukan penelitian yang critically 

evaluates struktur fatwa, baik redaksi, prinsip, maupun tujuan normatifnya 

berdasarkan kerangka maqāṣid klasik yang memiliki argumen epistemologis dan 

metodologis yang kuat. 

Fatwa DSN-MUI No. 122/DSN-MUI/II/2018 tentang Pengelolaan Dana BPIH 

dan BPIH Khusus Berdasarkan Prinsip Syariah memberikan landasan hukum dan 

moral bagi pengelolaan dana haji di Indonesia. Fatwa ini menegaskan bahwa dana 

haji merupakan amanah umat yang wajib dikelola secara syariah, transparan, dan 

memberikan nilai manfaat (maslahah) bagi jamaah. Berdasarkan data Badan 

Pengelola Keuangan Haji (BPKH, 2025), total dana kelolaan haji mencapai Rp171,65 

triliun pada akhir 2024 triliun, dengan porsi investasi terbesar disalurkan melalui 

Sukuk Dana Haji Indonesia (SDHI) dan Surat Berharga Syariah Negara (SBSN) yang 

menjadi sumber pendanaan infrastruktur pelayanan haji nasional.   



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 148 

 

Penelitian Mashun (2021) dan juga BPKH (2025) mengonfirmasi bahwa 

implementasi fatwa DSN-MUI tersebut telah memperkuat tata kelola keuangan haji 

berbasis sharia governance. Sistem penempatan dana pada instrumen keuangan 

syariah dianggap memenuhi prinsip ḥifẓ al-māl (perlindungan harta) dan 

menghindari risiko pelanggaran syariah seperti riba dan gharar. Namun, Yusuf 

(2025) menyoroti bahwa aspek transparency dan public accountability masih 

menjadi tantangan, mengingat sebagian masyarakat belum memahami mekanisme 

pengembangan nilai manfaat dana haji. Ini menunjukkan bahwa pelaksanaan fatwa 

telah sesuai secara fikih, tetapi masih memerlukan penguatan pada sisi edukasi 

publik dan keterbukaan informasi agar maqāṣid syariah tercapai secara menyeluruh. 

Konsep Maqashid Syariah Perspektif Imam al-Ghazali 

Secara etimologis, maqāṣid berasal dari bahasa Arab, jama taksir dari isim 

mufrad maqshud atau qaṣd yang berarti tujuan, sasaran, atau niat. Sedangkan al-

syarī‘ah berarti jalan yang harus ditempuh menuju sumber air. Dengan demikian, 

maqāṣid al-syarī‘ah secara bahasa berarti tujuan-tujuan dari hukum syariah. Secara 

terminologis, maqāṣid al-syarī‘ah diartikan sebagai tujuan-tujuan ilahiah yang ingin 

dicapai dengan penerapan hukum Islam, yaitu untuk mewujudkan kemaslahatan 

(maslahah) dan mencegah kerusakan (mafsadah) dalam kehidupan manusia. Tujuan 

utama maqashid syariah adalah merealisasikan kemanfaatan untuk umat (mashalih al-

ibad) baik urusan dunia maupun urusan akhirat manusia (Mashun, 2021). 

Imam Al-Ghazali merupakan salah satu ulama yang menegaskan pentingnya 

maqashid syariah dalam pengambilan keputusan hukum Islam. Ia menekankan 

bahwa semua tindakan dan kebijakan keuangan harus berorientasi pada 

perlindungan lima pokok kebutuhan manusia, serta memastikan terhindarnya 

segala bentuk kerugian (mafsadah), ketidakpastian, dan manipulasi. Dalam 

pengelolaan dana haji, pemikiran Al-Ghazali mengharuskan amanah, keadilan, serta 

pengelolaan dana yang tidak merugikan jamaah atau mengandung unsur batil.  

Dalam perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, teori ini menjadi kerangka konseptual 

untuk menilai sejauh mana kebijakan dan praktik pengelolaan dana haji mencapai 

tujuan-tujuan syariat Islam. Al-Ghazali mendefinisikan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai 

tujuan-tujuan dasar syariat yang berorientasi pada kemaslahatan manusia dengan 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 149 

 

menjaga lima aspek pokok: ḥifẓ al-dīn (perlindungan agama), ḥifẓ al-nafs (jiwa), ḥifẓ 

al-‘aql (akal), ḥifẓ al-nasl (keturunan), dan ḥifẓ al-māl (harta).  

1. Hifẓ al-dīn (Menjaga agama)  
Islam menegaskan pentingnya kebebasan berkeyakinan tanpa paksaan 
sebagaimana tercantum dalam QS. Al-Baqarah [2]: 256,  

يْنِ   فىِ اِكْرَاهَ  لا شْد   تَّبَيَّنَ  قدَْ  الد ِ ِ  مِنَ  الرُّ الْغيَ   
“Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam), sesungguhnya telah jelas jalan 
yang benar daripada jalan yang sesat” 
 
Begitu pula amalan ibadah juga berperan untuk menjaga keutuhan dan 

kemuliaan agama itu sendiri. Sebagaimana sabda Nabi Muhammad SAW: 

لاة      يْنِ  عِـمَــاد   الصـّـَ يْنَ  أقَامَ  فـَقـَدْ  أقَامَـهَا فـَمَنْ  الـد ِ يْنَ  هَـدمََ  فـَقـَدْ  ترََكَــهَا وَمَـنْ  الـد ِ الـد ِ     
“Shalat adalah tiang agama. Barang siapa mendirikan shalat, maka ia menegakkan agama, 
dan barang siapa meninggalkan shalat, maka ia merobohkan agama“. 

 
2. Hifẓ al-nafs (Menjaga Jiwa),  

Menjaga jiwa menekankan penghormatan terhadap hak hidup setiap manusia 

dan larangan keras terhadap pembunuhan sebagaimana ditegaskan dalam QS. 

Al-Māidah [5]: 32.  

جَمِيْعًا النَّاسَ  احَْيَا فكََانََّمَا احَْيَاهَا وَمَنْ  جَمِيْعًا   النَّاسَ  قتَلََ  فَكَانََّمَا الْارَْضِ  فىِ فَسَاد   اوَْ  نَفْس   بِغيَْرِ  نَفْسًا قَتلََ  مَنْ      
”Barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan karena orang itu (membunuh) 
orang lain, atau bukan karena membuat kerusakan di muka bumi, maka seakan-akan dia 
telah membunuh manusia seluruhnya. Dan barang siapa yang memelihara kehidupan 
seorang manusia, maka seolah-olah dia telah memelihara kehidupan manusia semuanya“. 
 

3. Hifẓ al-‘aql (Menjaga Akal)  

Menjaga akal menjadi dasar penghargaan terhadap ilmu pengetahuan dan 

pemikiran rasional (QS. Āli ‘Imrān [3]: 190–191),  

وْنَ  الَّذِيْنَ     الألْبَابِ   لأ ولِى لأيَات   وَالنَّهَارِ  الَّيْلِ  وَاخْتلَِافِ  وَالْارَْضِ  السَّمَاوَاتِ  خَلْقِ  فيِْ  اِنَّ  ق ع وْداً قِيَامًا اللَ  يذَْك ر  عَلى وَّ  وَّ
ن وْبِهِمْ  وْنَ  ج  النَّارِ  عَذاَبَ  فَقِنَا س بْحاٰنكََ  بَاطِلا   هذاَ خَلَقْتَ  مَا رَبَّنَا وَالأرْضِ   السَّمَوَاٰتِ  خَلْقِ  فيِْ  وَيتَفََكَّر      

“Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih bergantinya malam dan 
siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal (190), (yaitu) orang-orang 
yang mengingat Allah sambil berdiri atau duduk atau dalam keadaan berbaring dan 
mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): “Ya Tuhan 
kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia, Maha Suci Engkau, maka 
peliharalah kami dari siksa neraka)  

   

4. Hifẓ al-nasl (Menjaga Keturunan) 

Kemaslahatan utama yang dilindungi syariat melalui poin ini adalah 

keberlangsungan suatu generasi manusia, untuk mencegahnya dari kepunahan, 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 150 

 

dengan upaya-upaya yang mengacu pada kebaikan di dunia dan akhirat. Salah 

satu poin penting dalam sebuah pernikahan adalah lahirnya generasi penerus 

yang diharapkan dapat berkontribusi lebih baik. Adapun menjaga keturunan 

diwujudkan melalui penegakan moralitas dan larangan terhadap perbuatan zina 

untuk memastikan keberlangsungan generasi yang saleh. (QS. An-Nūr [24]: 2), 

انِيَة   انيِْ  الَزَّ مَا وَاحِد   ك لَّ  فَاجْلِد وْا وَالزَّ نْه  لا جَلْدةَ   مِائةََ  مِ  وَّ ذْك مْ  ۖ   الٰأخِرِ   وَالْيَوْمِ  بِاللِ  ت ؤْمِن وْنَ  ك نْت مْ  اِنْ  اللِ  دِيْنِ  فيِْ  رَأفَْة   بِهِمَا تأَخْ 

مَا وَلْيَشْهَدْ  نَ  طَاۤفَة   عَذاَبَه  ؤْمِنيِْنَ  م ِ الْم   

“Pezina perempuan dan pezina laki-laki, deralah masing-masing dari keduanya seratus 
kali, dan janganlah rasa belas kasihan kepada keduanya mencegah kamu untuk 
(menjalankan) agama (hukum) Allah, jika kamu beriman kepada Allah dan hari kemudian; 
dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka disaksikan oleh sebagian orang-orang yang 
beriman.” 

 
5. Hifẓ al-māl (Menjaga Harta) 

Menjaga harta dimaksudkan agar manusia memperoleh dan memanfaatkan 

kekayaan dengan cara yang halal serta menjauhi praktik zalim seperti disebutkan 

dalam QS. Al-Baqarah [2]: 188.  

كَّامِ  الِىَ بِهَا وَت دلْ وْا باِلْبَاطِلِ  بَيْنَك مْ  امَْوَالَك مْ  تأَكْ ل وْا وَلا نْ  فرَِيْقًا لِتأَكْ ل وْا الْح  وْنَ  وَانَْت مْ  بِالإثمِْ  النَّاسِ  امَْوَالِ  مِ  تعَْلَم   

“Dan janganlah sebahagian kamu memakan harta sebahagian yang lain di antara kamu 
dengan jalan yang bathil dan (janganlah) kamu membawa (urusan) harta itu kepada 
hakim, supaya kamu dapat memakan sebahagian daripada harta benda orang lain itu 
dengan (jalan berbuat) dosa, padahal kamu mengetahui” 

 
Dengan demikian, maqāṣid syariah menggambarkan kerangka menyeluruh 

dari ajaran Islam yang mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan sosial dalam 

upaya mewujudkan kesejahteraan umat manusia. Dalam konteks keuangan haji, 

aspek ḥifẓ al-māl menjadi sangat dominan karena dana haji merupakan titipan 

jamaah yang wajib dijaga, dikelola, dan dikembangkan tanpa melanggar prinsip 

syariah (Yusuf, 2025). 

 
Konsep Maqashid Syariah Menurut Imam al-Syathibi 

Imam Al-Syathibi memperluas konsep maqashid syariah dengan menekankan 

keseimbangan antara kemaslahatan individu dan masyarakat umum. Menurut 

Imam al-Syathibi dalam al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah mengembangkan teori 

maqāṣid dengan perspektif yang lebih sistematis dan aplikatif. Ia menekankan 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 151 

 

bahwa seluruh hukum syariah memiliki tujuan utama untuk merealisasikan 

kemaslahatan manusia dalam tiga tingkatan kebutuhan: primer (ḍarūriyyāt), 

sekunder (ḥājiyyāt), dan tersier (taḥsīniyyāt). Dalam konteks pengelolaan dana haji, 

maqāṣid pada level ḍarūriyyāt diwujudkan dengan menjamin keberlangsungan 

ibadah haji melalui dana yang aman dan transparan. Pada tingkat ḥājiyyāt, maqāṣid 

mendorong optimalisasi investasi dana haji agar memberi nilai tambah bagi 

kesejahteraan jamaah dan pelayanan haji yang lebih baik. Sedangkan pada tingkat 

taḥsīniyyāt, maqāṣid mengarahkan agar pengelolaan dilakukan dengan 

profesionalisme, etika, dan prinsip good governance yang sejalan dengan semangat 

keadilan sosial dan kemaslahatan umum (Yusuf, 2025). Setiap aktivitas pengelolaan 

dana tidak hanya menguntungkan individu, tapi juga harus memberikan manfaat 

besar dan berkelanjutan bagi umat secara luas. 

Kedua tokoh tersebut memberikan dasar filosofis yang kuat bahwa maqāṣid 

syariah tidak hanya menjadi kerangka etis, tetapi juga sebagai landasan normatif 

dalam kebijakan publik, termasuk pengelolaan dana haji. Dalam kerangka ini, Fatwa 

DSN-MUI No. 122/2018 tentang Pengelolaan Dana Haji mencerminkan penerapan 

maqāṣid syariah, terutama dalam aspek ḥifẓ al-māl dan maslahah ‘āmmah. Pengelolaan 

dana haji melalui instrumen syariah seperti Sukuk Dana Haji Indonesia (SDHI) 

menunjukkan sinergi antara tujuan syariah dan kebijakan ekonomi Islam: menjaga 

amanah dana jamaah sekaligus mendukung pembangunan infrastruktur dan 

pelayanan ibadah yang berorientasi pada kemaslahatan umat. Tulisan ini mengkaji 

konsep maqashid asy-syari’ah (tujuan-tujuan syariat) dalam perspektif dua tokoh 

utama dalam ushul fiqh, yaitu Imam al-Ghazali dan Imam al-Syathibi. Melalui 

pendekatan tekstual dan filosofis, artikel ini menjelaskan hierarki maqashid yang 

dikembangkan oleh al-Ghazali dalam karyanya al-Mustashfa, serta penyempurnaan 

konseptual yang ditawarkan oleh al-Syathibi dalam al-Muwafaqat.  

Dengan demikian, teori maqāṣid asy-syarī‘ah dari al-Ghazali dan al-Syathibi 

dapat dijadikan kerangka evaluatif untuk mengukur sejauh mana praktik 

pengelolaan dana haji di Indonesia selaras dengan prinsip syariah dan tujuan 

kesejahteraan umat. 

 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 152 

 

Fatwa DSN MUI Tentang Pengelolaan Dana Haji: Tinjauan Maqāṣid Syariah Imam 

Ghazali dan Imam Syathibi 

Dalam kerangka maqāṣid asy-syarī‘ah, sebagaimana dijelaskan oleh Imam al-Ghazali 

dalam al-Mustashfā min ‘Ilm al-Uṣūl, tujuan syariah adalah menjaga lima prinsip 

dasar kehidupan manusia (Yusuf, 2025): ḥifẓ al-dīn (agama), ḥifẓ al-nafs (jiwa), ḥifẓ al-

‘aql (akal), ḥifẓ al-nasl (keturunan), dan ḥifẓ al-māl (harta). Dalam konteks pengelolaan 

dana haji, prinsip ḥifẓ al-māl menjadi sentral karena menyangkut kepercayaan 

masyarakat terhadap negara dalam menjaga harta umat. Dana haji harus dikelola 

untuk kemaslahatan jamaah, bukan sekadar untuk pengembangan ekonomi 

institusional. Prinsip ḥifẓ al-māl menuntut adanya sistem pengawasan syariah yang 

kuat, transparansi dalam pelaporan, dan jaminan keamanan investasi pada 

instrumen yang halal dan produktif. 

Sementara itu, Imam al-Syathibi dalam al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah 

mengembangkan maqāṣid secara sistematis dengan tiga tingkat tujuan hukum 

Islam, yaitu: ḍarūriyyāt (kebutuhan pokok), ḥājiyyāt (kebutuhan sekunder), dan 

taḥsīniyyāt (penyempurna). Dalam pengelolaan dana haji, ḍarūriyyāt diwujudkan 

dengan menjamin keamanan dana jamaah dan pelaksanaan ibadah yang lancar. 

Ḥājiyyāt terlihat dalam pemanfaatan hasil investasi untuk meningkatkan fasilitas dan 

pelayanan haji, sedangkan taḥsīniyyāt diwujudkan melalui praktik tata kelola 

profesional, akuntabel, dan berkeadilan sosial. Dengan demikian, kebijakan BPKH 

yang menempatkan dana haji dalam instrumen sukuk mencerminkan upaya 

integrasi maqāṣid al-Syathibi, karena tidak hanya menjaga keamanan dana, tetapi 

juga memberi kontribusi terhadap pembangunan ekonomi umat (Tahir & Hamid, 

2024). 

Fatwa DSN-MUI No. 122/2018 tentang Pengelolaan Dana BPIH dan BPIH 

Khusus merupakan rujukan normatif utama dalam tata kelola dana haji di 

Indonesia. Fatwa ini menekankan bahwa dana haji adalah amanah publik (amānah 

māliyah) yang wajib dijaga, dikelola, dan dikembangkan sesuai dengan prinsip 

syariah, terutama dalam hal: 

(1) menjaga keamanan dana, 

(2) memastikan kehalalan instrumen investasi, 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 153 

 

(3) menghindari riba, gharar, dan penyalahgunaan, serta 

(4) mewujudkan kemaslahatan bagi jamaah. 

Analisis terhadap fatwa ini menjadi lebih komprehensif ketika ditinjau dari 

perspektif maqāṣid al-syarī‘ah klasik, terutama pemikiran Imam al-Ghazali dan 

Imam al-Syathibi. Keduanya memberikan landasan teoretis yang kokoh untuk 

menilai sejauh mana fatwa tersebut memenuhi tujuan syariah, baik pada aspek 

perlindungan individu maupun kemaslahatan publik. 

1. Perspektif Imam al-Ghazali: Dominasi Prinsip Ḥifẓ al-Māl dalam Pengelolaan Dana Haji 

Imam al-Ghazali menegaskan bahwa tujuan utama syariat adalah menjaga 

lima kebutuhan dasar manusia (al-ḍarūriyyāt al-khams): agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Dalam konteks dana haji, aspek ḥifẓ al-māl (perlindungan 

harta) menjadi titik sentral. Dana haji merupakan titipan jamaah yang bersifat 

sangat sensitif secara moral dan spiritual, sehingga segala bentuk risiko, 

ketidakpastian (gharar), kecurangan, maupun potensi kerugian harus dicegah. 

Fatwa DSN-MUI No. 122/2018 sejalan dengan pandangan ini karena 

menegaskan bahwa: 

• dana haji wajib ditempatkan pada instrumen yang aman, transparan, dan 

halal, 

• pengembangannya dilakukan tanpa melanggar prinsip syariah, 

• pengelola wajib memastikan akuntabilitas, kehati-hatian, dan 

profesionalisme. 

Menurut kerangka al-Ghazali, fatwa ini mencerminkan implementasi 

maslahah yang bersifat daruriyah, karena berhubungan langsung dengan 

perlindungan harta jamaah. Ketika dana haji ditempatkan pada instrumen syariah 

berisiko rendah seperti Sukuk Dana Haji Indonesia (SDHI) dan SBSN, hal ini 

menunjukkan penerapan prinsip ḥifẓ al-māl dalam praktik. Pengembangan dana 

yang menghasilkan manfaat juga selaras dengan tujuan mewujudkan 

kemanfaatan (jalb al-maṣāliḥ) dan mencegah kemudaratan (dar’ al-mafāsid). 

2. Perspektif Imam al-Syathibi: Keterpaduan Ḍarūriyyāt, Ḥājiyyāt, dan Taḥsīniyyāt 

Imam al-Syathibi menawarkan kerangka maqasid yang lebih sistematis dengan 

tiga hirarki kebutuhan manusia: 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 154 

 

• Ḍarūriyyāt, kebutuhan primer yang wajib dipenuhi untuk menjaga 

keberlangsungan kehidupan. Dalam pengelolaan dana haji, fatwa 

menegaskan kewajiban menjaga keamanan dana, larangan menyalahgunakan 

harta jamaah, dan larangan riba–gharar. Ini sejalan dengan maqasid daruriyah 

dalam menjaga harta dan menjaga agama (karena dana digunakan untuk 

ibadah haji). 

• Ḥājiyyāt, kebutuhan yang mempermudah dan menghilangkan kesulitan. 

Dalam pengelolaan dana haji, fatwa memberi ruang untuk pengembangan 

dana melalui instrumen investasi yang halal. Hal ini bertujuan untu 

meringankan beban biaya haji, meningkatkan fasilitas dan layanan haji, 

menyediakan cadangan likuiditas jangka panjang. 

Menurut al-Syathibi, ini termasuk memenuhi kebutuhan sekunder yang 

memberikan kemudahan (taysir) dan menghilangkan kesulitan bagi jamaah. 

• Taḥsīniyyāt, kebutuhan penyempurna yang terkait etika, moralitas, dan 

kesempurnaan perilaku. Dalam dana haji, fatwa menekankan amanah, 

transparansi, profesionalisme, dan tata kelola yang etis. Aspek ini merupakan 

bagian dari taḥsīniyyāt, yaitu peningkatan kualitas moral dan etika 

pengelolaan keuangan publik. 

Di sinilah relevansi pemikiran al-Syathibi paling kuat, fatwa tidak hanya 

menjaga aspek legal-formal, tetapi juga mendorong tata kelola yang berorientasi 

pada kemaslahatan umum (al-maṣlaḥah al-‘āmmah) dan keberlanjutan. 

 
3. Integrasi Fatwa dengan Maqāṣid Klasik Imam al-Ghazali dan Imam al-Syathibi 

Ketika dianalisis secara integratif, fatwa DSN-MUI No. 122/2018: 

• selaras dengan prinsip ḥifẓ al-māl menurut al-Ghazali karena fokus pada 

perlindungan dana jamaah, 

• merefleksikan hierarki maqasid Syathibi melalui keamanan dana (daruriyyat), 

optimalisasi manfaat (hajiyyat), dan tata kelola etis (tahsiniyyat), 

• menempatkan kemaslahatan jamaah sebagai tujuan utama, 

• memadukan kepatuhan fikih dengan nilai moral dan sosial, bukan hanya 

aspek teknis. 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 155 

 

Keduanya sepakat bahwa harta jamaah adalah amanah yang tidak boleh 

disalahgunakan, dan setiap pengaturan dana haji harus mengarah pada 

pemeliharaan ibadah, peningkatan kesejahteraan jamaah, dan penguatan keadilan 

publik.  

Analisis integratif antara fatwa DSN-MUI dan teori maqāṣid menunjukkan 

bahwa fatwa tersebut telah menanamkan nilai-nilai yang sejalan dengan 

pemikiran al-Ghazali dan al-Syathibi. Aspek ḥifẓ al-māl tampak jelas dalam 

prinsip kehati-hatian (prudential) BPKH, sedangkan maslahah ‘āmmah tercermin 

dalam pemanfaatan hasil investasi untuk pembangunan fasilitas haji. Namun, 

sesuai pandangan al-Syathibi, maqāṣid tidak hanya diukur dari hasil material, 

tetapi juga dari maqāṣid akhlaqiyyah yaitu etika keadilan, tanggung jawab, dan 

pemerataan manfaat (Kurniawan & Hudafi, 2021). Oleh karena itu, perlu langkah 

strategis agar pengelolaan dana haji lebih berorientasi pada kemaslahatan sosial, 

seperti subsidi bagi calon jamaah berpenghasilan rendah atau dukungan 

pemberdayaan ekonomi umat di sektor haji dan umrah. 

Dari sisi etika maqāṣid, pengelolaan dana haji juga harus menjaga ḥifẓ al-dīn 

dan ḥifẓ al-nafs, yaitu menjauhkan praktik keuangan dari ketidakadilan, 

manipulasi, dan ketimpangan. Keberhasilan pengelolaan dana haji tidak hanya 

diukur dari return on investment, tetapi juga return on spirituality, yakni sejauh 

mana kebijakan keuangan tersebut membawa manfaat bagi keimanan, 

kenyamanan ibadah, dan kesejahteraan jamaah (Tahir & Hamid, 2024). Dengan 

demikian, jika pengelolaan dana haji berbasis maqāṣid diterapkan secara utuh, 

maka kebijakan DSN-MUI dan praktik BPKH tidak hanya akan memenuhi 

standar fikih, tetapi juga menghadirkan keadilan sosial dan keberlanjutan 

(sustainability) sesuai semangat syariah Islam (Angjela et al., 2025). 

Dengan demikian, Fatwa DSN-MUI No. 122/2018 tidak hanya berfungsi 

sebagai pedoman teknis dalam pengelolaan dana haji, tetapi juga menjadi instrumen 

normatif yang mencerminkan nilai-nilai maqāṣid al-syarī‘ah sebagaimana 

dirumuskan oleh Imam al-Ghazali dan Imam al-Syathibi. Melalui penerapan prinsip 

ḥifẓ al-māl, maslahah ‘āmmah, serta hirarki ḍarūriyyāt–ḥājiyyāt–taḥsīniyyāt, fatwa ini 

memastikan bahwa dana haji dikelola secara aman, transparan, profesional, dan 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 156 

 

berorientasi pada keberlanjutan kesejahteraan jamaah. Integrasi antara kebijakan 

negara, prinsip keuangan syariah, dan kerangka maqasid memungkinkan 

pengelolaan dana haji tidak hanya menghasilkan manfaat ekonomi, tetapi juga 

menghadirkan nilai spiritual, etika, dan keadilan sosial yang menjadi tujuan utama 

syariah. Dengan pendekatan maqasid yang komprehensif, pengelolaan dana haji 

dapat semakin memperkuat amanah publik, meningkatkan kualitas 

penyelenggaraan ibadah, dan menghadirkan kemaslahatan yang lebih luas bagi 

umat Islam. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan mengenai Fatwa DSN-MUI No. 122/2018 tentang 

Pengelolaan Dana Haji dalam perspektif maqāṣid al-syarī‘ah menurut Imam al-

Ghazali dan Imam al-Syathibi, dapat disimpulkan beberapa poin penting sebagai 

berikut: Pertama, pengelolaan dana haji merupakan amanah publik (amānah māliyah) 

yang memiliki dimensi ibadah, sosial, dan ekonomi. Oleh karena itu, tata kelola 

dana haji wajib berlandaskan prinsip-prinsip syariah yang menekankan keadilan, 

transparansi, akuntabilitas, dan perlindungan terhadap kepentingan jamaah. Fatwa 

DSN-MUI No. 122/2018 hadir sebagai pedoman normatif yang memastikan bahwa 

seluruh proses pengelolaan dana haji berjalan sesuai syariat. Kedua, dari perspektif 

Imam al-Ghazali, pengelolaan dana haji berkaitan langsung dengan tujuan utama 

syariah, terutama prinsip ḥifẓ al-māl. Dana haji sebagai harta titipan umat 

membutuhkan perlindungan maksimal dari risiko kerugian, ketidakpastian, 

manipulasi, dan penyalahgunaan. Penempatan dana pada instrumen investasi 

syariah berisiko rendah seperti Sukuk Dana Haji Indonesia (SDHI) dan SBSN 

mencerminkan implementasi nyata dari tujuan jalb al-maṣāliḥ (mendatangkan 

kemaslahatan) dan dar’ al-mafāsid (menghindarkan kerusakan).  

Ketiga, dalam perspektif Imam al-Syathibi, pengelolaan dana haji berkaitan 

dengan pemenuhan hierarki maqasid: ḍarūriyyāt (keamanan dana dan kelancaran 

ibadah), ḥājiyyāt (optimalisasi manfaat melalui investasi halal untuk memudahkan 

jamaah), dan taḥsīniyyāt (penguatan etika, tata kelola profesional, dan keadilan 

sosial). Kerangka maqasid al-Syathibi memberikan arah bahwa kebijakan haji harus 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 157 

 

tidak hanya legal-formal, tetapi juga membawa kemaslahatan kolektif dan 

keberlanjutan jangka panjang. Keempat, integrasi antara pemikiran al-Ghazali dan al-

Syathibi menunjukkan bahwa Fatwa DSN-MUI No. 122/2018 telah mengandung 

nilai filosofis maqasid yang kuat. Fatwa tersebut tidak hanya menekankan aspek 

fikih, tetapi juga mempromosikan tata kelola keuangan publik yang bermoral, 

berkeadilan, dan berorientasi pada peningkatan kesejahteraan jamaah. Dengan 

pendekatan maqasid yang komprehensif, pengelolaan dana haji mampu 

menghadirkan keseimbangan antara keamanan dana, manfaat ekonomi, dan nilai 

spiritual bagi umat Islam. 

Secara keseluruhan, pengelolaan dana haji berbasis maqāṣid al-syarī‘ah 

merupakan model ideal untuk mengelola dana umat secara aman, produktif, dan 

berkeadilan. Melalui penerapan prinsip ḥifẓ al-māl, maslahah ‘āmmah, serta nilai-nilai 

etika dalam taḥsīniyyāt, kebijakan BPKH dan fatwa DSN-MUI diharapkan mampu 

memperkuat kepercayaan publik, meningkatkan kualitas penyelenggaraan ibadah 

haji, serta mewujudkan kesejahteraan umat secara lebih luas dan berkelanjutan. 

 

REFERENSI 

Algifari, M. A., & Andrini, R. (2024). Maqasid Syariah dalam Pengembangan Ekonomi 
Islam (Analisis Komprehensif dan Implementasi) (Vol. 2). Zenodo. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.14522804 

Andini, A. D. N. (2025, June 13). Fatwa DSN-MUI Sebagai Sumber Hukum Perbankan 
Syariah di Indonesia. Indonesiana.id. 
https://www.indonesiana.id/read/183629/fatwa-dsn-mui-sebagai-sumber-
hukum-perbankan-syariah-di-indonesia 

Angjela, M. W., Arif, M. F., Ariyanti, S. C., & Waluyo, W. (2025). PENGELOLAAN 
DANA BPIH DAN BPIH KHUSUS BERDASARKAN PRINSIP SYARIAH. 
Musytari : Jurnal Manajemen, Akuntansi, Dan Ekonomi, 18(2), 121–130. 
https://doi.org/10.2324/wzhv3c02 

BPKH. (2023). Berapa Dana Haji yang dikelola BPKH? - BPKH. 
https://bpkh.go.id/faq/curabitur-eget-leo-at-velit-imperdiet-varius-iaculis-
vitaes-2/ 

BPKH, H. (2025, February 6). Dana Haji Tumbuh Positif, Kelolaan BPKH Capai Rp171 
triliun. - BPKH. https://bpkh.go.id/dana-haji-tumbuh-positif-kelolaan-bpkh-
capai-rp171-triliun/ 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing 
Among Five Approaches. SAGE. 

DSN-MUI. (2018). Fatwa Archives—Laman 5 dari 17. 
https://dsnmui.or.id/kategori/fatwa/ 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 158 

 

DSN-MUI. (2024, September 20). Fatwa Dewan Syariah Nasional-Majelis Ulama 
Indonesia Nomor 122/DSN-MUI/II/2018. https://infoperaturan.id/fatwa-
dewan-syariah-nasional-majelis-ulama-indonesia-nomor-122-dsn-mui-ii-
2018/ 

Fatmawati, F., Zakariah, M. A., & Sumarni, S. (2025). Perbandingan Efisiensi 
Pengelolaan Dana Haji Sebelum Dan Sesudah Pembentukan Badan Pengelola 
Keuangan Haji (BPKH) Pada Bank Muamalat KC Kolaka. YUME : Journal of 
Management, 8(3), 355–373. https://doi.org/10.37531/yum.v8i3.9591 

Fuadi, N. F. Z., Farida, D. N., Saadah, N., Ramadhani, C. C. M., & Imron, A. (2022). 
Developing Sustainable Hajj Funds: Innovative Cash Waqf Investment 
Models. Economica: Jurnal Ekonomi Islam, 13(2), 163–184. 
https://doi.org/10.21580/economica.2022.13.2.19026 

Harefa, M., Adhiem, M. A., Permana, S. H., Mangeswuri, D. R., & Lisnawati. (2024). 
Sistem Pengelolaan Keuangan Haji: Studi di Malaysia, Brunei Darussalam, 
dan India. FOREIGN LEGISLATION ANALYSIS, 2. 
https://berkas.dpr.go.id/pusaka/files/fla/FLA-2-1-November-2024-172-
7.pdf 

Haryono, S. (2024). Perumusan dan Pengukuran Kewajiban Masa Depan Dana Haji 
Berdasarkan Akad Wakalah dan Konsep Istitho’ah. Syntax Literate ; Jurnal 
Ilmiah Indonesia, 9(1), 644–661. https://doi.org/10.36418/syntax-
literate.v9i1.14968 

Hidayati, N. R., Diniya, H., Mufrodah, Sholihah, R. A., & Abadi, M. T. (2024). 
MANAJEMEN PENGELOLAAN DANA HAJI PADA BADAN PENGELOLA 
KEUANGAN HAJI (BPKH). JURNAL ILMIAH RESEARCH AND 
DEVELOPMENT STUDENT, 2(1), 62–71. 
https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.566 

Ilham, M. (2020). ANALISIS PENGELOLAAN DANA HAJI BERDASARKAN FATWA 
DEWAN SYARIAH NASIONAL (DSN) NOMOR 122 TENTANG 
PENGELOLAAN DANA BPIH DAN BPIH KHUSUS BERDASARKAN 
PRINSIP SYARIAH [Skripsi, Fakultas Agama Islam Universitas 
Muhammadiyah Jakarta]. 
https://repository.umj.ac.id/4692/?utm_source=chatgpt.com 

Kurniawan, A., & Hudafi, H. (2021). KONSEP MAQASHID SYARIAH IMAM ASY-
SYATIBI DALAM KITAB AL-MUWAFAQAT. Al-Mabsut : Jurnal Studi Islam 
dan Sosial, 15(1), 29–38. https://doi.org/10.56997/almabsut.v15i1.502 

Mahera, R. M., & S, S. (2025). Kepatuhan Syariah dalam Pengelolaan Haji dan 
Umrah: Tinjauan Kualitatif terhadap Kebijakan dan Implementasinya di 
Indonesia. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 2(12). 
https://ojs.daarulhuda.or.id/index.php/Socius/article/view/1780 

Mashun, A. (2021). Maqashidus Syari’ah, Pengertian, dan Unsur-unsur di Dalamnya. NU 
Online. https://jateng.nu.or.id/opini/maqashidus-syari-ah-pengertian-dan-
unsur-unsur-di-dalamnya-tIvIj 

Masruroh, A., Rodoni, A., & Pontjowinoto, I. P. (2023). Optimizing Hajj Fund 
Management through Strategic Asset Allocation in Islamic Finance 
Instrument. Signifikan: Jurnal Ilmu Ekonomi, 12(2), 287–306. 
https://doi.org/10.15408/sjie.v12i2.34403 



 

SIFWATIR RIF’AH, DKK 159 

 

Mubarak, M. A., & Fuhaidah, U. (2018). MANAJEMEN PENGELOLAAN DANA 
HAJI REPUBLIK INDONESIA: (STUDI KOLABORASI ANTAR LEMBAGA 
BPKH, KEMENAG DAN MITRA KEUANGAN DALAM PENGELOLAAN 
DANA HAJI). ILTIZAM Journal of Shariah Economics Research, 2(2), 67–88. 
https://doi.org/10.30631/iltizam.v2i2.165 

Muneeza, A., Sudeen, A. S. T., Nasution, A., & Nurmalasari, R. (2018). A 
Comparative Study of Hajj Fund Management Institutions in Malaysia, 
Indonesia and Maldives. International Journal of Management and Applied 
Research, 5(3), 120–134. 

Murniwati, R., Aisyah, S., & Fahrieza, A. (2025). Investasi Dana Haji oleh Badan 
Pengelola Dana Haji (BPKH) Dalam Perspektif Hukum Islam dan 
Implikasinya Terhadap Ekonomi Syariah. Unes Journal of Swara Justisia, 9(3), 
572–590. https://doi.org/10.31933/escyjt19 

Rarasati, I. (2022). Analisis Empiris Potensi Resiko Investasi Dana Haji melalui 
Sukuk Dana Haji Indonesia. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 8(3), 2571–2581. 
https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.5876 

Rif’ah, S. (2018). Pengaruh Sukuk Dana Haji, Inflasi dan Nilai Tukar Rupiah 
Terhadap Kinerja Keuangan Perbankan Syariah Periode 2010-2015. Al-
Musthofa: Journal of Sharia Economics, 1(1), 21–30. 

Setyawan, A., Wibowo, H., & Kamal, M. (2020). Analysis of Optimization Model of 
Haji Financial Investment Portfolio in BPKH RI (Haji Financial Management 
Agency of the Republic of Indonesia). Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 
8(1), 5–27. https://doi.org/10.46899/jeps.v8i1.173 

Sugiono. (2016). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. Alfabeta, 
Bandungha. https://www.researchgate.net/profile/Hery-
Purnomo/publication/377469385_METODE_PENELITIAN_KUANTITATIF_
KUALITATIF_DAN_RD/links/65a89006bf5b00662e196dde/METODE-
PENELITIAN-KUANTITATIF-KUALITATIF-DAN-R-D.pdf 

Tahir, T., & Hamid, S. H. A. (2024). Maqasid Al-Syari’ah Transformation in Law 
Implementation for Humanity. International Journal Ihya’ ’Ulum al-Din, 26(1), 
119–131. https://doi.org/10.21580/ihya.26.1.20248 

Yudhira, A. (2025). Akuntansi Dan Manajemen Dana Haji: Studi Akuntabilitas, 
Pengelolaan, Dan Optimalisasi Investasi. JURNAL MANAJEMEN DAN 
BISNIS, 3(3), 102–118. https://doi.org/10.36490/jmdb.v3i3.1640 

Yusuf, M. (2025, April 16). HIRARKI MAQASHID ASY-SYARI’AH DALAM 
PERSPEKTIF IMAM AL-GHAZALI SERTA TELAAH SISTEMATIS DAN 
FILOSOFIS IMAM AL-SYATHIBI. Pengadilan Agama Batang. https://pa-
batang.go.id/hirarki-maqashid-asy-syariah-dalam-perspektif-imam-al-
ghazali-serta-telaah-sistematis-dan-filosofis-imam-al-syathibi/ 

Zakiruddin, M. A. (2024). The Bureaucracy and Financial Management of Hajj in 
Indonesia: An Analysis of the Legal Standing and Institutional Structure of 
the Badan Pengelolaan Keuangan Haji (BPKH). Jurnal Ilmiah Mizani: Wacana 
Hukum, Ekonomi Dan Keagamaan, 10(2), 261–272. 
https://doi.org/10.29300/mzn.v10i2.3006 

 


