Volume 8,
PISSN 2622977 EASSN M54-T2R Nomor 2, Desember 2025
Naskah Masuk: 15 Oktober 2025; Direvisi:21 Oktober
AL-Musthofa =
Diterima: 12 Desember 2025; Diterbitkan: 30
Joarual o Sharia Ecosemics Desember 2025
DOI https://doi.org/10.58518/al-musthofa.v8i2.4593

Al-Musthpfa.JSI by IAI TABAH is licensed under a Creative CommonsAttribution- NonCommercial 4.0
International License

Integrasi Ekoteologi dan Maqashid Syariah dalam Tata Kelola Zakat
Hijau: Analisis Green Zakat Framework Indonesia

A. Afif Amrullah
Universitas Sunan Giri Surabaya dan Program Doktor UIN Maulana Malik Ibrahim
Malang, Indonesia
E-mail: afifamrullah.id@gmail.com

Roibin
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
E-mail: roibinuin@gmail.com

M. Lutfi Mustofa
UIN Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia
E-mail: mlutfi@psi.uin-malang.ac.id

Abstract: The global climate crisis requires multi-stakeholder collaboration and
resource allocation, including optimizing zakat for environmental sustainability. The
aim of this research is to analyze the Green Zakat Framework released by Badan
Amil Zakat Nasional (BAZNAS), Bank Syariah Indonesia (BSI), the United Nations
Development Programme (UNDP), and IPB University. This research is a literature
review using a descriptive-analytical approach. The results demonstrate that the
integration of ecotheology and magqasid sharia serves as a legitimate basis for
developing green zakat governance in Indonesia, which is not only viewed as a
socio-economic obligation but also has an environmental sustainability dimension.
Its implementation is translated into four pillars of zakat governance: collection,
management, distribution, and reporting, oriented towards hifz al-bi'ah
(environmental protection) and the achievement of the sustainable development
goals (SDGs).

Keywords: Ecotheology, Maqashid Sharia, Zakat Governance, Green Zakat.

Abstrak: Krisis iklim global membutuhkan kolaborasi multi pihak dan sumber daya,
termasuk mengoptimalkan zakat yang berorientasi pada keberlanjutan lingkungan.
Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis Green Zakat Framework yang
dirilis oleh Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS), Bank Syariah Indonesia (BSI),
United Nations Development Programme (UNDP) dan IPB University. Penelitian ini

A. AFIF AMRULLAH, ROIBIN, M. LUTFI MUSTOFA


https://doi.org/10.58518/al-musthofa.v8i2.4593
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:afifamrullah.id@gmail.com
mailto:roibinuin@gmail.com
mailto:mlutfi@psi.uin-malang.ac.id

merupakan studi kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis. Hasil
penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi ekoteologi dan maqashid syariah
menjadi dasar legitimasi untuk mengembangkan tata kelola zakat hijau di Indonesia
yang tidak hanya dipandang sebagai kewajiban sosial-ekonomi, tetapi juga memiliki
dimensi keberlanjutan lingkungan. Implementasinya diterjemahkan dalam empat
pilar tata kelola zakat, yaitu pengumpulan, pengelolaan, penyaluran, dan pelaporan
yang berorientasi pada hifz al-bi'ah (perlindungan lingkungan) dan pencapaian
tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs).

Kata Kunci : Ekoteologi, Maqashid Syariah, Tata Kelola Zakat, Zakat Hijau.

PENDAHULUAN

Sebagai negara kepulauan terbesar di dunia, Indonesia menghadapi tantangan
signifikan yang diakibatkan oleh perubahan iklim, termasuk kenaikan permukaan
laut dan kerusakan ekosistem (Mustofa et al.,, 2025). Lebih lanjut, penurunan
permukaan tanah saat ini di wilayah Indonesia juga memperburuk risiko banjir di
masa depan (Lumban-Gaol et al., 2024).

Krisis iklim ini berpotensi memperburuk kerentanan sosial. Kelompok
masyarakat fakir dan miskin sekaligus sebagai penerima (mustahik) zakat menjadi
pihak paling rentan karena keterbatasan infrastruktur, rendahnya kapasitas adaptasi
dan ketergantungan pada sumber daya alam. Oleh karena itu, penanganan krisis
iklim tidak dapat dipisahkan dari agenda pengentasan kemiskinan; keduanya
adalah dua sisi mata uang yang sama dalam keadilan sosial (BAZNAS et al., 2025).

Merespon ancaman tersebut, komunitas global telah mencapai konsensus
dalam upaya pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan atau Sustainable
Development Goals (SDGs). Indonesia merupakan salah satu negara yang
berkomitmen untuk menyukseskan pelaksanaan SDGs dengan mencapai agenda
pembangunan 2030 (Bappenas, 2019). Namun ikhtiar tersebut membutuhkan
dukungan finansial yang sangat besar dan Indonesia menghadapi tantangan yang
signifikan. Kementerian Perencanaan Pembangunan Nasional (Bappenas)
memperkirakan kebutuhan pembiayaan tersebut meningkat pasca-pandemi. Dalam
dokumen Green Zakat Framework (BAZNAS et al., 2025), disebukan bahwa
kebutuhan tersebut mencapai US$8,7 triliun dengan financing gap sebesar US$1,7

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



triliun. Oleh karena itu, pemenuhan kebutuhan tersebut menuntut solusi
pembiayaan yang berani, inovatif, dan inklusif.

Pemerintah Indonesia telah membangun inisiatif pembiayaan berkelanjutan
seperti Green Sukuk, SDGs Bond, dan Blue Bond dengan total penghimpunan dana
lebih dari US$11,5 miliar sejak 2018 (IRU Republic of Indonesia, 2024). Namun,
komposisi dan kontribusinya terhadapkesenjangan pembiayaan SDGs masih jauh
belum memadai. Selain itu, keuangan syariah komersial seperti sukuk, musyarakah,
dan mudharabah menghadirkan peluang ekstra namun alokasinya untuk proyek-
proyek hijau masih terbatas. Lebih jauh lagi, keuangan sosial syariah, terutama
zakat, infak, sedekah, dan wakaf sendiri memiliki potensi besar untuk menjembatani
kesenjangan pendanaan (financing gap). Hal ini dikarenakan alternatif pembiayaan
ini bersifat inklusif dan langsung menyasar kelompok rentan (BAZNAS et al., 2025).

Salah satu alternatif pembiayaan yang diharapkan untuk adalah keuangan
sosial Islam khususnya zakat, infaq, shadagah, dan wakaf. Zakat mengambil posisi
yang strategis dalam pencapaian SDGs. Sebagai instrumen alternatif pendanaan,
zakat merupakan mekanisme yang sah, adil, dan berkelanjutan. Alokasi sumber
daya zakat memfasilitasi pendanaan dan pelaksanaan berbagai program dan inisiatif
yang mendukung realisasi SDGs meliputi pengentasan kemiskinan, kemajuan
pendidikan, peningkatan kesehatan, pengurangan ketidaksetaraan, penciptaan
lapangan kerja, dan pembangunan ekonomi (Gustanto et al., 2025; Nabila &
Fitrianto, 2026).

Sebagai instrumen ekonomi berbasis keagamaan, zakat tidak hanya berfungsi
sebagai kewajiban ritual, tetapi juga menjadi solusi konkret bagi pembangunan
sosial-ekonomi kelompok rentan dan masyarakat terdampak krisis. Dalam dokumen
Rencana Aksi SDGS 2025-2030 Sektor Pengelolaan Zakat, BAZNAS
memproyeksikan pengumpulan zakat secara agregat selama periode 2025-2030
mencapai Rp542 triliun, yang terdiri dari Rp175 triliun dana on balance sheet dan
Rp366 triliun dana off balance sheet. Optimalisasi pengelolaan zakat melalui
kolaborasi antara pemerintah dan lembaga pengelola menjadi langkah krusial untuk
menjadikan zakat sebagai akselerator pencapaian target SDGs di Indonesia

(BAZNAS, 2025).

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



Dengan demikian, dokumen Green Zakat Framework menandai titik balik dari
pendekatan lama menuju pendekatan baru yang lebih holistik dalam tata kelola
zakat di Indonesia. Bermula dari charity-based yang berfokus pada bantuan darurat,
pangan, dan wuang tunai serta bersifat jangka pendek dan menciptakan
ketergantungan, menuju empowerment-based yang berorientasi pada zakat produktif,
modal usaha, dan pelatihan keterampilan dengan tujuan kemandirian ekonomi.
Lebih jauh lagi, kini tata kelola zakat telah memasuki fase ketiga dengan paradigma
eco-empowerment-based yang mengintegrasikan pemberdayaan ekonomi dengan
pelestarian lingkungan, di antaranya dengan mendesai agar mustahik diberdayakan
melalui sektor-sektor hijau seperti pertanian organik, energi terbarukan, pengelolaan
limbah, dan konservasi lahan (BAZNAS et al., 2025).

Transformasi dalam orientasi zakat ini sejalan dengan kerangka sosiologi
hukum Islam, yang menyatakan bahwa perumusan hukum tidak hadir di ruang
hampa, melainkan bagian dari proses dialektis dengan realitas sosial. Roibin (2008)
menyatakan bahwa kemampuan adaptasi dengan realitas social merupakan
kebutuhan fundamental bagi hukum Islam untuk mempertahankan relevansinya di
setap zaman (shalih li kulli zaman wa makan). Dalam paradigma krisis iklim,
perubahan paradigma zakat dari fase pertama hingga fase ketiga adalah manifestasi
dari evolusi hukum yang dirancang untuk merespon degradasi lingkungan yang
tidak ada di era klasik, namun menjadi tantangan besar di era abad ke-21.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam kerangka kerja
Green Zakat Framework ini, dengan menguji validitas teologisnya, membedah
arsitektur operasionalnya, dan mengevaluasi bukti empiris keberhasilannya di
lapangan. Analisis ini penting untuk memberikan peta jalan bagi pemangku
kepentingan dalam mengarusutamakan Zakat Hijau sebagai pilar ekonomi syariah
Indonesia.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka (library research). Metode ini dipilih untuk mengkaji secara mendalam
konsep, prinsip, dan model operasional yang tertuang dalam dokumen kebijakan

tanpa melakukan intervensi langsung di lapangan. Fokus utama penelitian adalah

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



analisis teks terhadap dokumen Green Zakat Framework yang disusun oleh
BAZNAS, BSI, UNDP dan IPB University. Data kemudian dianalisis menggunakan
teknik analisis konten (content analysis) dengan pendekatan integrasi ekoteologi dan
maqashid syariah sebagai pisau analisis utama. Proses analisis terdiri dari tiga alur,
yaiu kondensasi data (data condensation), penyajian data (data display), dan penarikan
kesimpulan/verifikasi (conclusion drawing/verification) (Miles et al., 2013).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konseptualisasi dan Filosofi Zakat Hijau

Secara Bahasa, zakat secara adalah bentuk masdar dari kata dasar zakiya yang
bermakna bersih dan dapat juga bermakna maslahah, tumbuh dan berkembang
(Abbas, 2017). Sedangkan secara terminologi menurut Yusuf Qardhawi dalam (Anis,
2020; Mutiuddin et al., 2024), zakat adalah nama bagi sejumlah harta tertentu yang
telah mencapai syarat tertentu yang diwajibkan oleh Allah untuk ditunaikan dan
diserahkan kepada orang-orang yang berhak menerimanya dengan persyaratan
tertentu pula. Menurut Metwally dalam (Irsyamuddin et al.,, 2021), perspektif
modern memandang bahwa zakat adalah pajak yang dipungut dari Muslim kaya,
utamanya ditujukan untuk membantu Muslim miskin.

Dalam perkembangannya, green zakat atau zakat hijau didefinisikan sebagai
“pendekatan keseluruhan proses pengumpulan, pengelolaan, dan penyaluran zakat
yang mengintegrasikan prinsip-prinsip keberlanjutan, keadilan, dan kepedulian
terhadap lingkungan, sehingga tercipta keseimbangan ekologis dan kesejahteraan
mustahik melalui berbagai program pendistribusian dan pendayagunaan zakat.”
(BAZNAS et al., 2025). Secara filosofis, zakat hijau merupakan implementasi dari
ajaran Islam sebagai green deen atau agama hijau yang meangartikulasikan
interkoneksi antara keimanan dan ingkungan atau lebih khusus lagi alam, semesta
dan segala yang ada di dalamya. Konsep ini menegaskan bahwa pelestarian
lingkungan tidak hanya tindakan sosial tapi juga salah satu wujud ibadah dan
ketaatan kepada Allah. Dalam Islam, manusia ditetapkan sebagai khalifah
(pemelihara) di bumi, menandakan kewajiban untuk melindungi dan melestarikan

lingkungan (Abdul-Matin, 2010).

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



Zakat hijau juga searah dengan ekoteologi dalam Islam sebagai paradigma
baru dalam memahami peran agama dan membangun etika lingkungan yang
berkeadilan dan berkelanjutan (Effendi, 2025). Meskipun sejatinya integrasi isu
lingkungan ke dalam fikih zakat bukanlah adopsi nilai asing, melainkan penggalian
kembali (re-discovery) khazanah Islam yang mendalam mengenai hubungan
manusia, Tuhan, dan alam semesta (BAZNAS et al., 2025). Ekoteologi Islam
dipandang memiliki potensi yang signifikan sebagai kerangka etika dan spiritual
untuk kemajuan beragam inisiatif konservasi lingkungan. Dalam paradigma Islam,
umat manusia dianggap sebagai penjaga (khalifah) bumi, diberkahi dengan
kewajiban untuk menjaga lingkungan alam. Prinsip ini menetapkan dasar moral
yang kuat bagi setiap individu Muslim untuk berpartisipasi dalam wacana
konservasi lingkungan. (Mustofa et al., 2025).

Pengarusutamaan ekoteologi Islam di Indonesia tidak lepas dari terbitnya
Keputusan Menteri Agama Nomor 244 Tahun 2025 Tentang Program Prioritas
Menteri Agama khususnya program prioritas ke-2, yaitu ekoteologi atau penguatan
ekosistem keagamaan ramah lingkungan dan berkelanjutan (Keputusan Menteri
Agama, 2025). Menurut Waryono Abdul Ghafur dalam (BAZNAS et al., 2025)
Kementerian Agama dalam program prioritas ini menegaskan pentingnya
ekoteologi Islam sebagai paradigma baru keberagamaan—yang menempatkan
manusia sebagai khalifah bumi dengan tanggung jawab moral untuk menjaga
keseimbangan alam.

Dalam konteks ini, basis teologis zakat hijau dibangun dengan pondasi
petunjuk Alquran dan hadis yang menekankan pentingnya menjaga keseimbangan
lingkungan dan mencegah kerusakan alam. Hal ini sebagaimana yang dinyatakan di
dalam QS Al-A’raf ayat 56 (yang artinya): “Janganlah kamu berbuat kerusakan di
bumi setelah diatur dengan baik. Berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan
penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat dengan orang-orang yang
berbuat baik”. Juga Surat Ar-Rum ayat 41 (yang artinya): “Telah tampak kerusakan
di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan manusia. (Melalui hal itu) Allah
membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan mereka agar mereka

kembali (ke jalan yang benar) (Qur’an Kemenag, 2025).

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



Lebih jauh, zakat hijau juga sejalan dengan fatwa Majelis Ulama Indonesia
(MUI) Nomor 86 Tahun 2023 tentang Hukum Pengendalian Perubahan Iklim Global.
Fatwa ini menetapkan ketentuan hukum yang tegas bahwa segala tindakan yang
dapat menyebabkan kerusakan alam dan berdampak pada krisis iklim, seperti
deforestasi yang tak terkendali dan pembakaran hutan yang melepaskan gas rumah
kaca secara masif, hukumnya adalah haram. Selain itu, fatwa ini juga mewajibkan
(wajib) seluruh pihak untuk berkontribusi dalam upaya mitigasi dan adaptasi
perubahan iklim, termasuk melakukan transisi energi yang berkeadilan dan
mengurangi jejak karbon yang bukan kebutuhan pokok (MUI, 2023).

Legitimasi fatwa ini diperkuat oleh kerangka metodologi penetapan hukum
yang tidak hanya bersandar pada teks, tetapi juga konteks kemaslahatan.
Sebagaimana diuraikan oleh Roibin (2010), proses penetapan hukum Islam (istinbath
al-ahkam) harus mampu menangkap substansi moral di balik teks, bukan sekadar
terjebak pada formalisme bunyi ayat. Ketika teks agama memerintahkan menjaga
jiwa (hifdz al-nafs), maka segala instrumen yang mendukungnya — termasuk mitigasi
perubahan iklim —berubah status hukumnya dari sekadar anjuran moral menjadi
kewajiban syariat yang mengikat secara fungsional.

Di sisi lain, zakat hijau juga merupakan bagian integral dari pencapaian tujuan
syariat atau maqashid syariah, khususnya hifz al-bi’ah (perlindungan lingkungan),
sebagai kerangka epistemologis utama dalam hukum Islam yang berfungsi
memastikan bahwa setiap ketentuan hukum bermuara pada kemaslahatan
(maslahah) dan menolak kerusakan (mafsadah) (BAZNAS et al, 2025). Dalam
diskursus tentang maqashid syariah, lima aspek dharuriyat sebagaimana pendapat
al-Shatibi (1996) telah banyak dikembangkan oleh para cendekiawan sehingga
mencakup dimensi lain. Khuluq & Asmuni (2024) dalam studinya menyatakan
bahwa hifz al-bi’ah yang dikembangkan dari figh al-bi’ah adalah variable baru dalam
dharuriyat maqashid syariah. Argumen utamanya adalah bahwa ia berfungsi sebagai
pondasi terlaksananya hifz al-din (menjaga agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-
nasl (menjaga keturunan), hifz al-mal (menjaga harta), dan hifz al-'agl (menjaga akal)

di era tantangan ekologis yang semakin mendesak dan membutuhkan peran sentral

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



pelestarian ekosistem lingkungan untuk menjaga aspek-aspek kehidupan manusia
beserta agama, keturunan, harta dan akalnya.

Ekoteologi dan magqashid syariah tersebut kemudian diintegrasikan dalam
rangka pencapaian SDGs yang relevan dalam dimensi ekologi. Pertama, SDG 13
penanganan perubahan iklim. Zakat hijau dapat mendukung proyek-proyek
adaptasi dan mitigasi perubahan iklim. Kedua, SDG 15 ekosistem daratan. Zakat
hijau dapat digunakan untuk melestarikan hutan, mengembalikan Ilahan
terdegradasi, dan melindungi keanekaragaman hayati. Ketign, SDG 7 energi
terjangkau dan bersih. Zakat hijau dapat mendukung pengembangan energi

terbarukan, seperti panel surya atau biogas (BAZNAS et al., 2025).

1. Landasan Fundamental (Input) 2. Kerangka Kerja (Proses)

Ekoteologi FZ qi 1—’

@ 2

Khalifah @ @ (Green Collection) ~(Green e) (Green Distribution) (Green Reporting)
Jiwa / Akal
4

@I% B Y @ -

Nizah o @ o 3. Output Pencapaian SDGs (Dampak)
| Lingkungan 7 SDG13:
I[ Mitigasi Iklim

S ==

SDG 15: Konservasi
Keanekaragaman Hayati

Hifz al-Bi'ah —
(Perlindungan Double Dividend
: Lingkungan) (Kesejahteraan & /
QS Al-A'raf: 56 & Ar-Rum: 41 Keseimbangan
Manusia sebagai Khalifah Pengembangan Maqashid Ekologis \ »
(penjaga bumi), Kesadaran Klasik, Hifz al-Bi'ah sebagai \

Mizan (ieseimbangan alam), I(Jagian integral dharuriyat
Kl

Penerapan Al-Quran uluq & Asmuni, 2024) SDG 7: Transisi

Energi Bersih

Gambar 1. Integrasi Ekoteologi dan Maqashid Syariah dalam Tata Kelola Zakat Hijau

Kerangka Kerja dan Implementasi Zakat Hijau

Arsitektur zakat hijau mencakup empat pilar strategis sebagai ekosistem
kerangka kerja dan implementasi, yaitu pengumpulan (green collection), pengelolaan
(green governance), penyaluran (green distribution) dan pelaporan (green reporting).
Keseluruhan proses implementasi dalam empat pilar tersebut tidak hanya
mengoptimalkan zakat untuk kesejahteraan sosial dan ekonomi, melainkan juga
untuk mencapai kelestarian lingkungan yang berkelanjutan, didukung dengan

adanya mitigasi risiko dari hulu ke hilir, dimulai dari perencanaan, pelaksanaan,

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



monitoring dan evaluasi, exit strategy, sampai rencana cadangan (contingency plan)
zakat hijau (BAZNAS et al., 2025).

Oleh karena itu, dibutuhkan Zakat Core Principle (ZCP) sebagai serangkaian
pedoman yang disusun untuk menjamin agar pengelolaan zakat berjalan efektif dan
efisien. Prinsip-prinsip ini meliputi transparansi, akuntabilitas, tanggung jawab,
independensi, keadilan, dan integritas dalam pengelolaan zakat. Proyeksinya adalah
memastikan dana zakat dikelola secara profesional, sehingga manfaatnya dapat
dirasakan secara optimal oleh masyarakat yang membutuhkan dengan cara
meningkatkan profesionalisme dan integritas amil zakat, memastikan distribusi
dana yang tepat sasaran, serta memaksimalkan dampak positif zakat dalam
mewujudkan kesejahteraan masyarakat miskin (Elvira et al., 2023).

Pada pilar pengumpulan, upaya fundraising dalam kerangka zakat hijau
membutuhkan transformasi yang dimulai dengan pergeseran paradigma dari
sekadar fokus pada agregasi total dana ke penumbuhan kesadaran dan perubahan
dalam perilaku donatur (muzakki). Melalui intensifikasi literasi dan edukasi yang
komprehensif, masyarakat diajak untuk memahami bahwa kontribusi zakat dapat
diarahkan ke aksi konservasi lingkungan yang nyata, seperti yang diilustrasikan
dalam narasi kampanye “Zakatmu untuk Hutanmu.” Selain itu, lembaga zakat
dituntut untuk mengidentifikasi dan membangun relasi yang intensif dengan para
muzakki yang memiliki kesadaran dan kepedulian terhadap isu-isu lingkungan.
Salah satunya dapat dilakukan dengan mengembangkan program green muzakki
loyalty (loyalitas muzakki hijau). Sedangkan dalam tataran praksis, seluruh program
fundraising harus memanfaatkan instrumen-instrumen yang ramah lingkungan dan
meminimalisir jejak karbon semisal digital fundraising (BAZNAS et al., 2025).

Pada pilar berikutnya, manajemen atau operasional, implementasi good amil
governance tidak hanya menonjolkan transparansi dan profesionalisme tetapi juga
terintegrasi secara sinergis dengan kebijakan kantor hijau (green office) dan
penggunaan infrastruktur sistem informasi hemat energi. Dimensi kepatuhan
semakin diperkuat dengan memastikan bahwa dana zakat dikelola melalui

mekanisme negative screening dengan memastikan agar dana zakat tidak disimpan

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



atau diinvestasikan pada lembaga keuangan yang mendukung industri ekstraktif
karena merusak lingkungan (BAZNAS et al., 2025).

Bersambung pada pilar penyaluran atau distribusi zakat. Erangka kerja zakat
hijau menjadikan penyaluran zakat menghasilkan dampak signifikan melalui
pendekatan rentang waktu yang komprehensif, mencakup program tanggap darurat
bencana ekologis (jangka pendek), pemulihan berbasis komunitas semacam bank
sampah (jangka menengah), dan transformasi struktural mustahik menjadi muzaki
melalui proyek-proyek hijau (jangka panjang). Intervensi program terkonsentrasi
pada sektor-sektor strategis, termasuk perlindungan lingkungan melalui konservasi
hutan, penyediaan energi bersih seperti mikrohidro di desa-desa tertinggal,
pengelolaan sampah terpadu, penyediaan akses air bersih, dan pengembangan
pertanian organik berkelanjutan (BAZNAS et al., 2025).

Terakhir, pilar pelaporan dan pertanggungjawaban dalam Green Zakat
Framework (BAZNAS et al., 2025) memperluas parameter akuntabilitas zakat di luar
pelaporan keuangan tradisional. Untuk memastikan kredibilitas, organisasi
pengelola zakat dituntut untuk megadopsi standar internasional seperti International
Financial Reporting Standards (IFRS) mengenai pengungkapan keberlanjutan,
sekaligus menyajikan laporan studi dampak yang menyandingkan metrik sosial
dengan data lingkungan kuantitatif seperti jumlah emisi karbon yang direduksi,
luasan lahan yang dikonservasi, dan peningkatan indeks biodiversitas
(keanekaragaman hayati) akibat intervensi zakat. Sedangkan untuk mencegah
praktik greenwashing (klaim ramah lingkungan yang menyesatkan), semua
pernyataan mengenai dampak hijau harus memiliki landasan teknis yang valid yang
mengacu pada Taksonomi Hijau Indonesia (THI) dan Taksonomi Keuangan
Berkelanjutan Indonesia (TKBI) yang diumumkan oleh Otoritas Jasa Keuangan
untuk membantu proses pemantauan berkala dalam implementasi penyaluran
kredit/pembiayaan/investasi ke sektor hijau dan mencegah potensi pelaporan
aktivitas hijau yang kurang tepat.

Lebih lanjut, keempat pilar tersebut juga dapat diperkuat dengan sejumlah
elemen pendukung, antara lain penelitian dan pengembangan untuk

mengembangkan metode atau program sesuai dengan perkembangan zaman,

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



regulasi dan insentif dari pemerintah untuk mendukung ekosistem zakat hijau,
teknologi dan digitalisasi guna mendukung semua pilar di atas, serta advokasi yang
berfungsi untuk membangun kesadaran dan dukungan masyarakat luas terhadap
urgensi zakat hijau.

Tabel 1 Pilar Tata Kelola Zakat Hijau

Peneumpulan Pengelolaan Penvaluran Pelaporan dan
sump (Operasional) y Pertanggungjawaban
1 Literasi dan 1. Tata Kelola Amil | e Pendistribusian
) yang Baik (Good Zakat Hijau (short 1. Laporan Keuangan
Edukasi :
Amil Governance) term)
2. Penguatan 2. Sistem Informasi | * Pendayagunaan 2. Laporan Pelaksanaan
Muzal%ki Hijau dan Infrastruktur | Zakat Flijau (medium P.ro 11‘Dam Zakat Hijau
J Kelembagaan and long term) & ]
Sektor Program:
* Environmental
Protection
3.SDM dan * Clean Energy
Keuangan * Waste Management
3. Program dan ® Water Munagement 3. Laporan Kaji Dampak
Saluran and Efficiency SR
. Pendistribusian dan
Pengumpulan * Sustainable Pendavacunaan Zakat Hiau
Zakat Hijau Transport yag J
* Green Infrastructure
4. Aspek Kepatuhan|e Social Equity
Syariah dan Hukum|e Systainable
Development
* Other Green Aspects
Elemen Pendukung
Riset dan Regulasi dan Teknologi dan .
Pegembangan Insentif Digitalisasi Advokast

Sumber: Green Zakat Framework (BAZNAS et al., 2025)

Selain berkaitan dengan tata kelola zakat yang baik, keberhasilan implementasi
Green Zakat Framework juga bergantung pada seberapa jauh nilai-nilai ini
diinternalisasikan menjadi budaya masyarakat, bukan sekadar regulasi dan program
yang bersifat top-down. Mengacu pada pemikiran Roibin (2009) mengenai relasi
agama dan budaya, integrasi nilai Islam ke dalam praksis sosial akan lebih efektif
jika dilakukan melalui pendekatan akulturatif. Dalam hal ini, kampanye zakat hijau
tidak seharusnya berjarak dari tradisi lokal, melainkan harus menyatu dengan

kearifan lokal (local wisdom) masyarakat Indonesia dalam merawat alam, menjadikan

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



perilaku ramah lingkungan sebagai ekspresi keberagamaan yang kultural dan
instingtif.
KESIMPULAN

Berdasarkan penelitian di atas, dapat disimpulkan bahwa Green Zakat
Framework menandai transformasi kemajuan dalam tata kelola keuangan sosial
Islam di Indonesia. Dari pespektif teologis, integrasi ekoteologi Islam dan maqashid
syariah memiliki legitimasi yuridis dan didukung oleh fatwa Majelis Ulama
Indonesia. Salah satu pijakan fundamentalnya adalah pentingnya memposisikan
pelestarian lingkungan (hifz al-bi'ah) dari sekadar elemen tambahan menjadi bagian
integral dharuriyat (kebutuhan mendasar) dalam maqashid syariah, bahkan menjadi
pondasi aktualisasi lima tujuan utama syariah. Tanpa lingkungan yang lestari,
perlindungan terhadap agama, jiwa, dan harta menjadi mustahil terwujud.
Sedangkan kerangka kerja zakat hijau diimplementasikan dalam empat pilar yaitu
yaitu pengumpulan (green collection), pengelolaan (green governance), penyaluran
(green distribution) dan pelaporan (green reporting).

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena difokuskan pada
landasan teologis-yuridis dan arsitektur makro tata kelola zakat hijau. Aspek-aspek
teknis dan strategis yang termuat dalam bab-bab akhir dokumen Green Zakat
Framework —khususnya analisis instrumen pengukuran dampak (seperti Social
Return on Investment/SROI), pemetaan peran pemangku kepentingan (stakeholder
analysis) yang kompleks, serta rincian rekomendasi kebijakan teknis —belum dibahas
secara mendalam dalam studi ini. Oleh karena itu, agenda riset berikutnya perlu
diarahkan untuk menguji validitas empiris dari alat ukur dampak tersebut di
lapangan  serta  mengevaluasi efektivitas  kolaborasi  antar-stakeholder.
Pengarusutamaan zakat hijau ke depan menuntut tidak hanya landasan konsep
yang kokoh, tetapi juga pembuktian dampak yang terukur secara kuantitatif untuk
mencegah klaim sepihak (greenwashing) dan menjamin keberlanjutan program.
REFERENSI

Abdul-Matin, I. (2010). Green Deen: What Islam Teaches about Protecting the Planet.
Berrett-Koehler Publishers

Abbas, Ahmad Sudirman. (2017). Zakat Ketentuan dan Pengelolaannyaa. Angerahberkah
Sentosa.

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



Al-Shatibi, Abu Ishaq. (1996). Al-Muwafagat Fi Usul Al-Syariah. Vol. 2. Dar Al-

Ma’rifah

Anis, M. (2020). Zakat Solusi Pemberdayaan Masyarakat. El-Igthisady: Jurnal Hukum
Ekonomi Syariah, 42-53. https://doi.org/10.24252/el-iqthisadi.v2i1.14074

BAZNAS. (2025), Rencana Aksi SDGs 2025-2030 Sektor Pengelola Zakat.

BAZNAS et al. (2025). Green Zakat Framework. Retrieved December 31, 2025, from
https://www.undp.org/indonesia/publications/green-zakat-framework

Effendi, D. 1. (2025, November 19). Ekoteologi sebagai basis etika lingkungan dalam tradisi
agama  dan  kearifan  lokal = [Monograph]. digilib UIN  Bandung.
https://digilib.uinsgd.ac.id/

Elvira, R., Yaswirman, Y., Effendi, N., & Devianto, D. (2023). Good Amil Governance
According to Zakat Core Principles: A Concept to Improve the Efficiency and
Effectiveness of Zakat Management. Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia
Economics (IIJSE), 6(3), 3141-3158. https://doi.org/10.31538/iijse.v6i3.4358

Fatwa-MUI-Nomor-86-Tahun-2023-tentang-Hukum-Perlindungan-Perubahan-Iklim-
Global.pdf. (n.d.). Retrieved December 31, 2025, from
https://fatwamui.com/storage/607/Fatwa-MUI-Nomor-86-Tahun-2023-tentang-
Hukum-Perlindungan-Perubahan-Iklim-Global.pdf

Gustanto, E. S., Hidayanto, B. 1., Faozi, M., & Purnama, N. (2025). Pendistribusian Zakat
yang Tepat Untuk Mencapai Target SDG’s dan Target Global 2030 Studi Kasus
BAZNAS DIY: Optimalization Zakat Distribution to Achieve SDG’s Targets and the
2030 Global Goals: A Case Study of BAZNAS DIY. AL-KHIYAR: Jurnal Bidang
Muamalah Dan Ekonomi Islam, 5(2), 149-166. https://doi.org/10.36701/al-
khiyar.v5i2.2042

Irsyamuddin, D., Harahap, S. A. R., Azmi, M. U., & Syamsuri, S. (2021). A Critical Thought
on Zakat in Islamic Economic Perspective. Indonesian Journal of Islamic Economics
Research, 3(1), 51-58. https://doi.org/10.18326/ijier.v3i1.5933

Kementerian Perencanaan Pembangunan Nasional (2019). Peta Jalan SDGs Indonesia
Menuju 2030. Kementerian Perencanaan Pembangunan. Retrieved December 31,
2025, from Imsspada.kemdiktisaintek.go.id/pluginfile.php/765421/mod_resource/
content/1/Roadmap Bahasa-Indonesia_File-Upload.pdf

Keputusan Menteri Agama Nomo 244 Thn 2025 Program Prioritas Kementerian Agama.

Khulug, M. K., & Asmuni, A. (2024). Hifz Al-Bi’ah as Part of Maqgashid Al-Shari’ah and Its
Relevance in the Context of Global Climate Change. Indonesian Journal of
Interdisciplinary Islamic Studies (LJIIS), 7(2).
https://doi.org/10.20885/ijiis.vol7.iss2.art3

Lumban-Gaol, J., Sumantyo, J. T. S., Tambunan, E., Situmorang, D., Antara, I. M. O. G.,
Sinurat, M. E., Suhita, N. P. A. R., Osawa, T., Arhatin, R. E., Lumban-Gaol, J.,
Sumantyo, J. T. S., Tambunan, E., Situmorang, D., Antara, I. M. O. G., Sinurat, M.
E., Suhita, N. P. A. R., Osawa, T., & Arhatin, R. E. (2024). Sea Level Rise, Land
Subsidence, and Flood Disaster Vulnerability Assessment: A Case Study in Medan
City, Indonesia. Remote Sensing, 16(5). https://doi.org/10.3390/rs16050865

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2013). Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook. SAGE Publications

Mustofa, M. L., Zenrif, M. F., & Barizi, A. (2025). Towards an Islamic Ecotheology:
Indonesian Muslim Organizations in Climate Mitigation and Adaptation Efforts.
Problemy FEkorozwoju / Problems of Sustainable Development, 20(2), 21-31.
https://doi.org/10.35784/preko.7089

Mutiuddin, A. M., Amrullah, A. Afif, & Chasanah, U. (2024). Analisis Peningkatan
Kesejahteraan Mustahik Melalui Pendayagunaan Dana Zakat Produktif di LAZISNU

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa


https://lmsspada.kemdiktisaintek.go.id/pluginfile.php/765421/mod_resource/content/1/Roadmap_Bahasa-Indonesia_File-Upload.pdf
https://lmsspada.kemdiktisaintek.go.id/pluginfile.php/765421/mod_resource/content/1/Roadmap_Bahasa-Indonesia_File-Upload.pdf

Jawa  Timur. Jurnal  Ekonomi  Syariah  Darussalam,  5(1), 64-81.
https://doi.org/10.30739/jesdar.v511.2834

Nabila, F. G., & Fitrianto, A. R. (2026). Potensi Zakat Sebagai Katalisator Pencapaian
Pembangunan Berkelanjutan SDGS. Community Engagement and Emergence Journal
(CEEJ), 7(1), 213-227. https://doi.org/10.37385/ceej.v711.9868

Investor Relation Unit Republic of Indonesia part of Bank Indonesia. (2024). Synergy
in Strengthening Stability and National Economic “Strengthening Synergy and
Policy Coordination to Maintain Stability and Revive Economic Growth Amidst
Heightened Global Uncertainty. Retrieved December 31, 2025, from
https:/ /www.bi.go.id/en/iru/presentation/ Documents/Republic %200f %201
ndonesia %20Presentation %20Book %20-
%20December 7202024 %20%28green %29.pdf

Qur’an Kemenag. (2025). Retrieved December 31, 2025, from
https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/30?from=41&to=60

Roibin, R. (2008). Sosiologi Hukum Islam: Telaah atas Pemikiran Hukum Islam Imam
Syafi’i. UIN Maliki Press. https://repository.uin-malang.ac.id/1538/

Roibin, R. (2009). Relasi Agama dan Budaya Masyarakat Kontemporer. UIN-Maliki Press.
https://repository.uin-malang.ac.id/1500/

Roibin, R. (2010). Dimensi-dimensi sosio-antropologis penetapan hukum Islam dalam
lintasan sejarah. UIN-Maliki Press. https://repository.uin-malang.ac.id/1368/

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa



