
 Volume 8, 

Nomor 2, Desember 2025 
Naskah Masuk: 15 Oktober 2025; Direvisi:21 Oktober 

2025;  

Diterima: 12 Desember 2025; Diterbitkan: 30 

Desember 2025 

DOI https://doi.org/10.58518/al-musthofa.v8i2.4593 

Al-Musthpfa.JSI by IAI TABAH is licensed under a Creative CommonsAttribution- NonCommercial 4.0 
International License 

 

A. AFIF AMRULLAH, ROIBIN, M. LUTFI MUSTOFA 123 

 

 

Integrasi Ekoteologi dan Maqashid Syariah dalam Tata Kelola Zakat 
Hijau: Analisis Green Zakat Framework Indonesia 

 
A. Afif Amrullah 

Universitas Sunan Giri Surabaya dan Program Doktor UIN Maulana Malik Ibrahim 
Malang, Indonesia 

E-mail: afifamrullah.id@gmail.com  
  

Roibin 
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

E-mail: roibinuin@gmail.com  
  

M. Lutfi Mustofa 
UIN Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia 

E-mail: mlutfi@psi.uin-malang.ac.id 
 
 
 

Abstract: The global climate crisis requires multi-stakeholder collaboration and 
resource allocation, including optimizing zakat for environmental sustainability. The 
aim of this research is to analyze the Green Zakat Framework released by Badan 
Amil Zakat Nasional (BAZNAS), Bank Syariah Indonesia (BSI), the United Nations 
Development Programme (UNDP), and IPB University. This research is a literature 
review using a descriptive-analytical approach. The results demonstrate that the 
integration of ecotheology and maqasid sharia serves as a legitimate basis for 
developing green zakat governance in Indonesia, which is not only viewed as a 
socio-economic obligation but also has an environmental sustainability dimension. 
Its implementation is translated into four pillars of zakat governance: collection, 
management, distribution, and reporting, oriented towards hifz al-bi'ah 
(environmental protection) and the achievement of the sustainable development 
goals (SDGs). 
 
Keywords: Ecotheology, Maqashid Sharia, Zakat Governance, Green Zakat. 
 
Abstrak: Krisis iklim global membutuhkan kolaborasi multi pihak dan sumber daya, 
termasuk mengoptimalkan zakat yang berorientasi pada keberlanjutan lingkungan. 
Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis Green Zakat Framework yang 
dirilis oleh Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS), Bank Syariah Indonesia (BSI), 
United Nations Development Programme (UNDP) dan IPB University. Penelitian ini 

https://doi.org/10.58518/al-musthofa.v8i2.4593
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:afifamrullah.id@gmail.com
mailto:roibinuin@gmail.com
mailto:mlutfi@psi.uin-malang.ac.id


 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 124 

 

merupakan studi kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis. Hasil 
penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi ekoteologi dan maqashid syariah 
menjadi dasar legitimasi untuk mengembangkan tata kelola zakat hijau di Indonesia 
yang tidak hanya dipandang sebagai kewajiban sosial-ekonomi, tetapi juga memiliki 
dimensi keberlanjutan lingkungan. Implementasinya diterjemahkan dalam empat 
pilar tata kelola zakat, yaitu pengumpulan, pengelolaan, penyaluran, dan pelaporan 
yang berorientasi pada hifz al-bi'ah (perlindungan lingkungan) dan pencapaian 
tujuan pembangunan berkelanjutan (SDGs). 
 
Kata Kunci : Ekoteologi, Maqashid Syariah, Tata Kelola Zakat, Zakat Hijau. 
 

 

PENDAHULUAN 

Sebagai negara kepulauan terbesar di dunia, Indonesia menghadapi tantangan 

signifikan yang diakibatkan oleh perubahan iklim, termasuk kenaikan permukaan 

laut dan kerusakan ekosistem (Mustofa et al., 2025). Lebih lanjut, penurunan 

permukaan tanah saat ini di wilayah Indonesia juga memperburuk risiko banjir di 

masa depan (Lumban-Gaol et al., 2024). 

Krisis iklim ini berpotensi memperburuk kerentanan sosial. Kelompok 

masyarakat fakir dan miskin sekaligus sebagai penerima (mustahik) zakat menjadi 

pihak paling rentan karena keterbatasan infrastruktur, rendahnya kapasitas adaptasi 

dan ketergantungan pada sumber daya alam. Oleh karena itu, penanganan krisis 

iklim tidak dapat dipisahkan dari agenda pengentasan kemiskinan; keduanya 

adalah dua sisi mata uang yang sama dalam keadilan sosial (BAZNAS et al., 2025). 

Merespon ancaman tersebut, komunitas global telah mencapai konsensus 

dalam upaya pencapaian Tujuan Pembangunan Berkelanjutan atau Sustainable 

Development Goals (SDGs). Indonesia merupakan salah satu negara yang 

berkomitmen untuk menyukseskan pelaksanaan SDGs dengan mencapai agenda 

pembangunan 2030 (Bappenas, 2019). Namun ikhtiar tersebut membutuhkan 

dukungan finansial yang sangat besar dan Indonesia menghadapi tantangan yang 

signifikan. Kementerian Perencanaan Pembangunan Nasional (Bappenas) 

memperkirakan kebutuhan pembiayaan tersebut meningkat pasca-pandemi. Dalam 

dokumen Green Zakat Framework (BAZNAS et al., 2025), disebukan bahwa 

kebutuhan tersebut mencapai US$8,7 triliun dengan financing gap sebesar US$1,7 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 125 

 

triliun. Oleh karena itu, pemenuhan kebutuhan tersebut menuntut solusi 

pembiayaan yang berani, inovatif, dan inklusif. 

Pemerintah Indonesia telah membangun inisiatif pembiayaan berkelanjutan 

seperti Green Sukuk, SDGs Bond, dan Blue Bond dengan total penghimpunan dana 

lebih dari US$11,5 miliar sejak 2018 (IRU Republic of Indonesia, 2024). Namun, 

komposisi dan kontribusinya terhadapkesenjangan pembiayaan SDGs masih jauh 

belum memadai. Selain itu, keuangan syariah komersial seperti sukuk, musyarakah, 

dan mudharabah menghadirkan peluang ekstra namun alokasinya untuk proyek-

proyek hijau masih terbatas. Lebih jauh lagi, keuangan sosial syariah, terutama 

zakat, infak, sedekah, dan wakaf sendiri memiliki potensi besar untuk menjembatani 

kesenjangan pendanaan (financing gap). Hal ini dikarenakan alternatif pembiayaan 

ini bersifat inklusif dan langsung menyasar kelompok rentan (BAZNAS et al., 2025). 

Salah satu alternatif pembiayaan yang diharapkan untuk adalah keuangan 

sosial Islam khususnya zakat, infaq, shadaqah, dan wakaf. Zakat mengambil posisi 

yang strategis dalam pencapaian SDGs. Sebagai instrumen alternatif pendanaan, 

zakat merupakan mekanisme yang sah, adil, dan berkelanjutan. Alokasi sumber 

daya zakat memfasilitasi pendanaan dan pelaksanaan berbagai program dan inisiatif 

yang mendukung realisasi SDGs meliputi pengentasan kemiskinan, kemajuan 

pendidikan, peningkatan kesehatan, pengurangan ketidaksetaraan, penciptaan 

lapangan kerja, dan pembangunan ekonomi (Gustanto et al., 2025; Nabila & 

Fitrianto, 2026). 

Sebagai instrumen ekonomi berbasis keagamaan, zakat tidak hanya berfungsi 

sebagai kewajiban ritual, tetapi juga menjadi solusi konkret bagi pembangunan 

sosial-ekonomi kelompok rentan dan masyarakat terdampak krisis. Dalam dokumen 

Rencana Aksi SDGS 2025-2030 Sektor Pengelolaan Zakat, BAZNAS 

memproyeksikan pengumpulan zakat secara agregat selama periode 2025-2030 

mencapai Rp542 triliun, yang terdiri dari Rp175 triliun dana on balance sheet dan 

Rp366 triliun dana off balance sheet. Optimalisasi pengelolaan zakat melalui 

kolaborasi antara pemerintah dan lembaga pengelola menjadi langkah krusial untuk 

menjadikan zakat sebagai akselerator pencapaian target SDGs di Indonesia 

(BAZNAS, 2025). 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 126 

 

Dengan demikian, dokumen Green Zakat Framework menandai titik balik dari 

pendekatan lama menuju pendekatan baru yang lebih holistik dalam tata kelola 

zakat di Indonesia. Bermula dari charity-based yang berfokus pada bantuan darurat, 

pangan, dan uang tunai serta bersifat jangka pendek dan menciptakan 

ketergantungan, menuju empowerment-based yang berorientasi pada zakat produktif, 

modal usaha, dan pelatihan keterampilan dengan tujuan kemandirian ekonomi. 

Lebih jauh lagi, kini tata kelola zakat telah memasuki fase ketiga dengan paradigma 

eco-empowerment-based yang mengintegrasikan pemberdayaan ekonomi dengan 

pelestarian lingkungan, di antaranya dengan mendesai agar mustahik diberdayakan 

melalui sektor-sektor hijau seperti pertanian organik, energi terbarukan, pengelolaan 

limbah, dan konservasi lahan (BAZNAS et al., 2025). 

Transformasi dalam orientasi zakat ini sejalan dengan kerangka sosiologi 

hukum Islam, yang menyatakan bahwa perumusan hukum tidak hadir di ruang 

hampa, melainkan bagian dari proses dialektis dengan realitas sosial. Roibin  (2008) 

menyatakan bahwa kemampuan adaptasi dengan realitas social merupakan 

kebutuhan fundamental bagi hukum Islam untuk mempertahankan relevansinya di 

setap zaman (shalih li kulli zaman wa makan). Dalam paradigma krisis iklim, 

perubahan paradigma zakat dari fase pertama hingga fase ketiga adalah manifestasi 

dari evolusi hukum yang dirancang untuk merespon degradasi lingkungan yang 

tidak ada di era klasik, namun menjadi tantangan besar di era abad ke-21. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam kerangka kerja 

Green Zakat Framework ini, dengan menguji validitas teologisnya, membedah 

arsitektur operasionalnya, dan mengevaluasi bukti empiris keberhasilannya di 

lapangan. Analisis ini penting untuk memberikan peta jalan bagi pemangku 

kepentingan dalam mengarusutamakan Zakat Hijau sebagai pilar ekonomi syariah 

Indonesia. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

pustaka (library research). Metode ini dipilih untuk mengkaji secara mendalam 

konsep, prinsip, dan model operasional yang tertuang dalam dokumen kebijakan 

tanpa melakukan intervensi langsung di lapangan. Fokus utama penelitian adalah 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 127 

 

analisis teks terhadap dokumen Green Zakat Framework yang disusun oleh 

BAZNAS, BSI, UNDP dan IPB University. Data kemudian dianalisis menggunakan 

teknik analisis konten (content analysis) dengan pendekatan integrasi ekoteologi dan 

maqashid syariah sebagai pisau analisis utama. Proses analisis terdiri dari tiga alur, 

yaiu kondensasi data (data condensation), penyajian data (data display), dan penarikan 

kesimpulan/verifikasi (conclusion drawing/verification) (Miles et al., 2013). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konseptualisasi dan Filosofi Zakat Hijau 

Secara Bahasa, zakat secara adalah bentuk masdar dari kata dasar zakiya yang 

bermakna bersih dan dapat juga bermakna maslahah, tumbuh dan berkembang 

(Abbas, 2017). Sedangkan secara terminologi menurut Yusuf Qardhawi dalam (Anis, 

2020; Mutiuddin et al., 2024), zakat adalah nama bagi sejumlah harta tertentu yang 

telah mencapai syarat tertentu yang diwajibkan oleh Allah untuk ditunaikan dan 

diserahkan kepada orang-orang yang berhak menerimanya dengan persyaratan 

tertentu pula. Menurut Metwally dalam (Irsyamuddin et al., 2021), perspektif 

modern memandang bahwa zakat adalah pajak yang dipungut dari Muslim kaya, 

utamanya ditujukan untuk membantu Muslim miskin. 

Dalam perkembangannya, green zakat atau zakat hijau didefinisikan sebagai 

“pendekatan keseluruhan proses pengumpulan, pengelolaan, dan penyaluran zakat 

yang mengintegrasikan prinsip-prinsip keberlanjutan, keadilan, dan kepedulian 

terhadap lingkungan, sehingga tercipta keseimbangan ekologis dan kesejahteraan 

mustahik melalui berbagai program pendistribusian dan pendayagunaan zakat.” 

(BAZNAS et al., 2025). Secara filosofis, zakat hijau merupakan implementasi dari 

ajaran Islam sebagai green deen atau agama hijau yang meangartikulasikan 

interkoneksi antara keimanan dan ingkungan atau lebih khusus lagi alam, semesta 

dan segala yang ada di dalamya. Konsep ini menegaskan bahwa pelestarian 

lingkungan tidak hanya tindakan sosial tapi juga salah satu wujud ibadah dan 

ketaatan kepada Allah. Dalam Islam, manusia ditetapkan sebagai khalifah 

(pemelihara) di bumi, menandakan kewajiban untuk melindungi dan melestarikan 

lingkungan (Abdul-Matin, 2010). 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 128 

 

Zakat hijau juga searah dengan ekoteologi dalam Islam sebagai paradigma 

baru dalam memahami peran agama dan membangun etika lingkungan yang 

berkeadilan dan berkelanjutan (Effendi, 2025). Meskipun sejatinya integrasi isu 

lingkungan ke dalam fikih zakat bukanlah adopsi nilai asing, melainkan penggalian 

kembali (re-discovery) khazanah Islam yang mendalam mengenai hubungan 

manusia, Tuhan, dan alam semesta (BAZNAS et al., 2025). Ekoteologi Islam 

dipandang memiliki potensi yang signifikan sebagai kerangka etika dan spiritual 

untuk kemajuan beragam inisiatif konservasi lingkungan. Dalam paradigma Islam, 

umat manusia dianggap sebagai penjaga (khalifah) bumi, diberkahi dengan 

kewajiban untuk menjaga lingkungan alam. Prinsip ini menetapkan dasar moral 

yang kuat bagi setiap individu Muslim untuk berpartisipasi dalam wacana 

konservasi lingkungan. (Mustofa et al., 2025). 

Pengarusutamaan ekoteologi Islam di Indonesia tidak lepas dari terbitnya 

Keputusan Menteri Agama Nomor 244 Tahun 2025 Tentang Program Prioritas 

Menteri Agama khususnya program prioritas ke-2, yaitu ekoteologi atau penguatan 

ekosistem keagamaan ramah lingkungan dan berkelanjutan (Keputusan Menteri 

Agama, 2025). Menurut Waryono Abdul Ghafur dalam (BAZNAS et al., 2025) 

Kementerian Agama dalam program prioritas ini menegaskan pentingnya 

ekoteologi Islam sebagai paradigma baru keberagamaan—yang menempatkan 

manusia sebagai khalifah bumi dengan tanggung jawab moral untuk menjaga 

keseimbangan alam. 

Dalam konteks ini, basis teologis zakat hijau dibangun dengan pondasi 

petunjuk Alquran dan hadis yang menekankan pentingnya menjaga keseimbangan 

lingkungan dan mencegah kerusakan alam. Hal ini sebagaimana yang dinyatakan di 

dalam QS Al-A’raf ayat 56 (yang artinya): “Janganlah kamu berbuat kerusakan di 

bumi setelah diatur dengan baik. Berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan 

penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat dengan orang-orang yang 

berbuat baik”. Juga Surat Ar-Rum ayat 41 (yang artinya): “Telah tampak kerusakan 

di darat dan di laut disebabkan perbuatan tangan manusia. (Melalui hal itu) Allah 

membuat mereka merasakan sebagian dari (akibat) perbuatan mereka agar mereka 

kembali (ke jalan yang benar) (Qur’an Kemenag, 2025). 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 129 

 

Lebih jauh, zakat hijau juga sejalan dengan fatwa Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) Nomor 86 Tahun 2023 tentang Hukum Pengendalian Perubahan Iklim Global. 

Fatwa ini menetapkan ketentuan hukum yang tegas bahwa segala tindakan yang 

dapat menyebabkan kerusakan alam dan berdampak pada krisis iklim, seperti 

deforestasi yang tak terkendali dan pembakaran hutan yang melepaskan gas rumah 

kaca secara masif, hukumnya adalah haram. Selain itu, fatwa ini juga mewajibkan 

(wajib) seluruh pihak untuk berkontribusi dalam upaya mitigasi dan adaptasi 

perubahan iklim, termasuk melakukan transisi energi yang berkeadilan dan 

mengurangi jejak karbon yang bukan kebutuhan pokok (MUI, 2023). 

Legitimasi fatwa ini diperkuat oleh kerangka metodologi penetapan hukum 

yang tidak hanya bersandar pada teks, tetapi juga konteks kemaslahatan. 

Sebagaimana diuraikan oleh Roibin (2010), proses penetapan hukum Islam (istinbath 

al-ahkam) harus mampu menangkap substansi moral di balik teks, bukan sekadar 

terjebak pada formalisme bunyi ayat. Ketika teks agama memerintahkan menjaga 

jiwa (hifdz al-nafs), maka segala instrumen yang mendukungnya—termasuk mitigasi 

perubahan iklim—berubah status hukumnya dari sekadar anjuran moral menjadi 

kewajiban syariat yang mengikat secara fungsional. 

Di sisi lain, zakat hijau juga merupakan bagian integral dari pencapaian tujuan 

syariat atau maqashid syariah, khususnya hifz al-bi’ah (perlindungan lingkungan), 

sebagai kerangka epistemologis utama dalam hukum Islam yang berfungsi 

memastikan bahwa setiap ketentuan hukum bermuara pada kemaslahatan 

(maslahah) dan menolak kerusakan (mafsadah) (BAZNAS et al., 2025). Dalam 

diskursus tentang maqashid syariah, lima aspek dharuriyat sebagaimana pendapat 

al-Shatibi (1996) telah banyak dikembangkan oleh para cendekiawan sehingga 

mencakup dimensi lain. Khuluq & Asmuni (2024) dalam studinya menyatakan 

bahwa hifz al-bi’ah yang dikembangkan dari fiqh al-bi’ah adalah variable baru dalam 

dharuriyat maqashid syariah. Argumen utamanya adalah bahwa ia berfungsi sebagai 

pondasi terlaksananya hifz al-din (menjaga agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-

nasl (menjaga keturunan), hifz al-mal (menjaga harta), dan hifz al-'aql (menjaga akal) 

di era tantangan ekologis yang semakin mendesak dan membutuhkan peran sentral 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 130 

 

pelestarian ekosistem lingkungan untuk menjaga aspek-aspek kehidupan manusia 

beserta agama, keturunan, harta dan akalnya. 

Ekoteologi dan maqashid syariah tersebut kemudian diintegrasikan dalam 

rangka pencapaian SDGs yang relevan dalam dimensi ekologi. Pertama, SDG 13 

penanganan perubahan iklim. Zakat hijau dapat mendukung proyek-proyek 

adaptasi dan mitigasi perubahan iklim. Kedua, SDG 15 ekosistem daratan.  Zakat 

hijau dapat digunakan untuk melestarikan hutan, mengembalikan lahan 

terdegradasi, dan melindungi keanekaragaman hayati. Ketiga, SDG 7 energi 

terjangkau dan bersih. Zakat hijau dapat mendukung pengembangan energi 

terbarukan, seperti panel surya atau biogas (BAZNAS et al., 2025). 

 

Gambar 1. Integrasi Ekoteologi dan Maqashid Syariah dalam Tata Kelola Zakat Hijau 

Kerangka Kerja dan Implementasi Zakat Hijau 

Arsitektur zakat hijau mencakup empat pilar strategis sebagai ekosistem 

kerangka kerja dan implementasi, yaitu pengumpulan (green collection), pengelolaan 

(green governance), penyaluran (green distribution) dan pelaporan (green reporting). 

Keseluruhan proses implementasi dalam empat pilar tersebut tidak hanya 

mengoptimalkan zakat untuk kesejahteraan sosial dan ekonomi, melainkan juga 

untuk mencapai kelestarian lingkungan yang berkelanjutan, didukung dengan 

adanya mitigasi risiko dari hulu ke hilir, dimulai dari perencanaan, pelaksanaan, 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 131 

 

monitoring dan evaluasi, exit strategy, sampai rencana cadangan (contingency plan) 

zakat hijau (BAZNAS et al., 2025). 

Oleh karena itu, dibutuhkan Zakat Core Principle (ZCP) sebagai serangkaian 

pedoman yang disusun untuk menjamin agar pengelolaan zakat berjalan efektif dan 

efisien. Prinsip-prinsip ini meliputi transparansi, akuntabilitas, tanggung jawab, 

independensi, keadilan, dan integritas dalam pengelolaan zakat. Proyeksinya adalah 

memastikan dana zakat dikelola secara profesional, sehingga manfaatnya dapat 

dirasakan secara optimal oleh masyarakat yang membutuhkan dengan cara 

meningkatkan profesionalisme dan integritas amil zakat, memastikan distribusi 

dana yang tepat sasaran, serta memaksimalkan dampak positif zakat dalam 

mewujudkan kesejahteraan masyarakat miskin (Elvira et al., 2023). 

Pada pilar pengumpulan, upaya fundraising dalam kerangka zakat hijau 

membutuhkan transformasi yang dimulai dengan pergeseran paradigma dari 

sekadar fokus pada agregasi total dana ke penumbuhan kesadaran dan perubahan 

dalam perilaku donatur (muzakki). Melalui intensifikasi literasi dan edukasi yang 

komprehensif, masyarakat diajak untuk memahami bahwa kontribusi zakat dapat 

diarahkan ke aksi konservasi lingkungan yang nyata, seperti yang diilustrasikan 

dalam narasi kampanye “Zakatmu untuk Hutanmu.” Selain itu, lembaga zakat 

dituntut untuk mengidentifikasi dan membangun relasi yang intensif dengan para 

muzakki yang memiliki kesadaran dan kepedulian terhadap isu-isu lingkungan. 

Salah satunya dapat dilakukan dengan mengembangkan program green muzakki 

loyalty (loyalitas muzakki hijau). Sedangkan dalam tataran praksis, seluruh program 

fundraising harus memanfaatkan instrumen-instrumen yang ramah lingkungan dan 

meminimalisir jejak karbon semisal digital fundraising (BAZNAS et al., 2025). 

Pada pilar berikutnya, manajemen atau operasional, implementasi good amil 

governance tidak hanya menonjolkan transparansi dan profesionalisme tetapi juga 

terintegrasi secara sinergis dengan kebijakan kantor hijau (green office) dan 

penggunaan infrastruktur sistem informasi hemat energi. Dimensi kepatuhan 

semakin diperkuat dengan memastikan bahwa dana zakat dikelola melalui 

mekanisme negative screening dengan memastikan agar dana zakat tidak disimpan 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 132 

 

atau diinvestasikan pada lembaga keuangan yang mendukung industri ekstraktif 

karena merusak lingkungan (BAZNAS et al., 2025). 

Bersambung pada pilar penyaluran atau distribusi zakat. Erangka kerja zakat 

hijau menjadikan penyaluran zakat menghasilkan dampak signifikan melalui 

pendekatan rentang waktu yang komprehensif, mencakup program tanggap darurat 

bencana ekologis (jangka pendek), pemulihan berbasis komunitas semacam bank 

sampah (jangka menengah), dan transformasi struktural mustahik menjadi muzaki 

melalui proyek-proyek hijau (jangka panjang). Intervensi program terkonsentrasi 

pada sektor-sektor strategis, termasuk perlindungan lingkungan melalui konservasi 

hutan, penyediaan energi bersih seperti mikrohidro di desa-desa tertinggal, 

pengelolaan sampah terpadu, penyediaan akses air bersih, dan pengembangan 

pertanian organik berkelanjutan (BAZNAS et al., 2025). 

Terakhir, pilar pelaporan dan pertanggungjawaban dalam Green Zakat 

Framework (BAZNAS et al., 2025) memperluas parameter akuntabilitas zakat di luar 

pelaporan keuangan tradisional. Untuk memastikan kredibilitas, organisasi 

pengelola zakat dituntut untuk megadopsi standar internasional seperti International 

Financial Reporting Standards (IFRS) mengenai pengungkapan keberlanjutan, 

sekaligus menyajikan laporan studi dampak yang menyandingkan metrik sosial 

dengan data lingkungan kuantitatif seperti jumlah emisi karbon yang direduksi, 

luasan lahan yang dikonservasi, dan peningkatan indeks biodiversitas 

(keanekaragaman hayati) akibat intervensi zakat. Sedangkan untuk mencegah 

praktik greenwashing (klaim ramah lingkungan yang menyesatkan), semua 

pernyataan mengenai dampak hijau harus memiliki landasan teknis yang valid yang 

mengacu pada Taksonomi Hijau Indonesia (THI) dan Taksonomi Keuangan 

Berkelanjutan Indonesia (TKBI) yang diumumkan oleh Otoritas Jasa Keuangan 

untuk membantu proses pemantauan berkala dalam implementasi penyaluran 

kredit/pembiayaan/investasi ke sektor hijau dan mencegah potensi pelaporan 

aktivitas hijau yang kurang tepat. 

Lebih lanjut, keempat pilar tersebut juga dapat diperkuat dengan sejumlah 

elemen pendukung, antara lain penelitian dan pengembangan untuk 

mengembangkan metode atau program sesuai dengan perkembangan zaman, 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 133 

 

regulasi dan insentif dari pemerintah untuk mendukung ekosistem zakat hijau, 

teknologi dan digitalisasi guna mendukung semua pilar di atas, serta advokasi yang 

berfungsi untuk membangun kesadaran dan dukungan masyarakat luas terhadap 

urgensi zakat hijau. 

Tabel 1 Pilar Tata Kelola Zakat Hijau 

Pengumpulan 
Pengelolaan 

(Operasional) 
Penyaluran 

Pelaporan dan 
Pertanggungjawaban 

1. Literasi dan 
Edukasi 

1. Tata Kelola Amil 
yang Baik (Good 
Amil Governance) 

• Pendistribusian 
Zakat Hijau (short 

term) 
• Pendayagunaan 
Zakat Hijau (medium 
and long term) 

1. Laporan Keuangan 

2. Penguatan 
Muzakki Hijau 

2. Sistem Informasi 
dan Infrastruktur 
Kelembagaan 

2. Laporan Pelaksanaan 
Program Zakat Hijau 

3. Program dan 
Saluran 
Pengumpulan 
Zakat Hijau 

3. SDM dan 
Keuangan 

Sektor Program: 
• Environmental 
Protection 
• Clean Energy 
• Waste Management 
• Water Management 
and Efficiency 
• Sustainable 
Transport 
• Green Infrastructure 
• Social Equity 
• Sustainable 
Development 
• Other Green Aspects 

3. Laporan Kaji Dampak 
Pendistribusian dan 
Pendayagunaan Zakat Hijau 

4. Aspek Kepatuhan 
Syariah dan Hukum 

Elemen Pendukung 

Riset dan 
Pegembangan 

Regulasi dan 
Insentif 

Teknologi dan 
Digitalisasi 

Advokasi 

Sumber: Green Zakat Framework (BAZNAS et al., 2025)   

Selain berkaitan dengan tata kelola zakat yang baik, keberhasilan implementasi 

Green Zakat Framework juga bergantung pada seberapa jauh nilai-nilai ini 

diinternalisasikan menjadi budaya masyarakat, bukan sekadar regulasi dan program 

yang bersifat top-down. Mengacu pada pemikiran Roibin (2009) mengenai relasi 

agama dan budaya, integrasi nilai Islam ke dalam praksis sosial akan lebih efektif 

jika dilakukan melalui pendekatan akulturatif. Dalam hal ini, kampanye zakat hijau 

tidak seharusnya berjarak dari tradisi lokal, melainkan harus menyatu dengan 

kearifan lokal (local wisdom) masyarakat Indonesia dalam merawat alam, menjadikan 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 134 

 

perilaku ramah lingkungan sebagai ekspresi keberagamaan yang kultural dan 

instingtif. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan penelitian di atas, dapat disimpulkan bahwa Green Zakat 

Framework menandai transformasi kemajuan dalam tata kelola keuangan sosial 

Islam di Indonesia. Dari pespektif teologis, integrasi ekoteologi Islam dan maqashid 

syariah memiliki legitimasi yuridis dan didukung oleh fatwa Majelis Ulama 

Indonesia. Salah satu pijakan fundamentalnya adalah pentingnya memposisikan 

pelestarian lingkungan (hifz al-bi'ah) dari sekadar elemen tambahan menjadi bagian 

integral dharuriyat (kebutuhan mendasar) dalam maqashid syariah, bahkan menjadi 

pondasi aktualisasi lima tujuan utama syariah. Tanpa lingkungan yang lestari, 

perlindungan terhadap agama, jiwa, dan harta menjadi mustahil terwujud. 

Sedangkan kerangka kerja zakat hijau diimplementasikan dalam empat pilar yaitu 

yaitu pengumpulan (green collection), pengelolaan (green governance), penyaluran 

(green distribution) dan pelaporan (green reporting).  

Namun demikian, penelitian ini memiliki keterbatasan karena difokuskan pada 

landasan teologis-yuridis dan arsitektur makro tata kelola zakat hijau. Aspek-aspek 

teknis dan strategis yang termuat dalam bab-bab akhir dokumen Green Zakat 

Framework—khususnya analisis instrumen pengukuran dampak (seperti Social 

Return on Investment/SROI), pemetaan peran pemangku kepentingan (stakeholder 

analysis) yang kompleks, serta rincian rekomendasi kebijakan teknis—belum dibahas 

secara mendalam dalam studi ini. Oleh karena itu, agenda riset berikutnya perlu 

diarahkan untuk menguji validitas empiris dari alat ukur dampak tersebut di 

lapangan serta mengevaluasi efektivitas kolaborasi antar-stakeholder. 

Pengarusutamaan zakat hijau ke depan menuntut tidak hanya landasan konsep 

yang kokoh, tetapi juga pembuktian dampak yang terukur secara kuantitatif untuk 

mencegah klaim sepihak (greenwashing) dan menjamin keberlanjutan program. 

REFERENSI 

Abdul-Matin, I. (2010). Green Deen: What Islam Teaches about Protecting the Planet. 

Berrett-Koehler Publishers 

Abbas, Ahmad Sudirman. (2017). Zakat Ketentuan dan Pengelolaannyaa. Angerahberkah 

Sentosa. 



 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 135 

 

Al-Shatibi, Abu Ishaq. (1996). Al-Muwafaqat Fi Usul Al-Syariah. Vol. 2. Dar Al-
Ma’rifah 
Anis, M. (2020). Zakat Solusi Pemberdayaan Masyarakat. El-Iqthisady: Jurnal Hukum 

Ekonomi Syariah, 42–53. https://doi.org/10.24252/el-iqthisadi.v2i1.14074 

BAZNAS. (2025), Rencana Aksi SDGs 2025-2030 Sektor Pengelola Zakat.  

BAZNAS et al. (2025). Green Zakat Framework. Retrieved December 31, 2025, from 

https://www.undp.org/indonesia/publications/green-zakat-framework 

Effendi, D. I. (2025, November 19). Ekoteologi sebagai basis etika lingkungan dalam tradisi 

agama dan kearifan lokal [Monograph]. digilib UIN Bandung. 

https://digilib.uinsgd.ac.id/ 

Elvira, R., Yaswirman, Y., Effendi, N., & Devianto, D. (2023). Good Amil Governance 

According to Zakat Core Principles: A Concept to Improve the Efficiency and 

Effectiveness of Zakat Management. Indonesian Interdisciplinary Journal of Sharia 

Economics (IIJSE), 6(3), 3141–3158. https://doi.org/10.31538/iijse.v6i3.4358 

Fatwa-MUI-Nomor-86-Tahun-2023-tentang-Hukum-Perlindungan-Perubahan-Iklim-

Global.pdf. (n.d.). Retrieved December 31, 2025, from 

https://fatwamui.com/storage/607/Fatwa-MUI-Nomor-86-Tahun-2023-tentang-

Hukum-Perlindungan-Perubahan-Iklim-Global.pdf 

Gustanto, E. S., Hidayanto, B. I., Faozi, M., & Purnama, N. (2025). Pendistribusian Zakat 

yang Tepat Untuk Mencapai Target SDG’s dan Target Global 2030 Studi Kasus 

BAZNAS DIY: Optimalization Zakat Distribution to Achieve SDG’s Targets and the 

2030 Global Goals: A Case Study of BAZNAS DIY. AL-KHIYAR: Jurnal Bidang 

Muamalah Dan Ekonomi Islam, 5(2), 149–166. https://doi.org/10.36701/al-

khiyar.v5i2.2042 

Irsyamuddin, D., Harahap, S. A. R., Azmi, M. U., & Syamsuri, S. (2021). A Critical Thought 

on Zakat in Islamic Economic Perspective. Indonesian Journal of Islamic Economics 

Research, 3(1), 51–58. https://doi.org/10.18326/ijier.v3i1.5933 

Kementerian Perencanaan Pembangunan Nasional (2019). Peta Jalan SDGs Indonesia 

Menuju 2030. Kementerian Perencanaan Pembangunan. Retrieved December 31, 

2025, from lmsspada.kemdiktisaintek.go.id/pluginfile.php/765421/mod_resource/ 

content/1/Roadmap_Bahasa-Indonesia_File-Upload.pdf 

Keputusan Menteri Agama Nomo 244 Thn 2025 Program Prioritas Kementerian Agama. 

Khuluq, M. K., & Asmuni, A. (2024). Hifz Al-Bi’ah as Part of Maqashid Al-Shari’ah and Its 

Relevance in the Context of Global Climate Change. Indonesian Journal of 

Interdisciplinary Islamic Studies (IJIIS), 7(2). 

https://doi.org/10.20885/ijiis.vol7.iss2.art3 

Lumban-Gaol, J., Sumantyo, J. T. S., Tambunan, E., Situmorang, D., Antara, I. M. O. G., 

Sinurat, M. E., Suhita, N. P. A. R., Osawa, T., Arhatin, R. E., Lumban-Gaol, J., 

Sumantyo, J. T. S., Tambunan, E., Situmorang, D., Antara, I. M. O. G., Sinurat, M. 

E., Suhita, N. P. A. R., Osawa, T., & Arhatin, R. E. (2024). Sea Level Rise, Land 

Subsidence, and Flood Disaster Vulnerability Assessment: A Case Study in Medan 

City, Indonesia. Remote Sensing, 16(5). https://doi.org/10.3390/rs16050865 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2013). Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook. SAGE Publications 

Mustofa, M. L., Zenrif, M. F., & Barizi, A. (2025). Towards an Islamic Ecotheology: 

Indonesian Muslim Organizations in Climate Mitigation and Adaptation Efforts. 

Problemy Ekorozwoju / Problems of Sustainable Development, 20(2), 21–31. 

https://doi.org/10.35784/preko.7089 

Mutiuddin, A. M., Amrullah, A. Afif, & Chasanah, U. (2024). Analisis Peningkatan 

Kesejahteraan Mustahik Melalui Pendayagunaan Dana Zakat Produktif di LAZISNU 

https://lmsspada.kemdiktisaintek.go.id/pluginfile.php/765421/mod_resource/content/1/Roadmap_Bahasa-Indonesia_File-Upload.pdf
https://lmsspada.kemdiktisaintek.go.id/pluginfile.php/765421/mod_resource/content/1/Roadmap_Bahasa-Indonesia_File-Upload.pdf


 

A. Afif Amrullah, Roibin, M. Lutfi Mustofa 136 

 

Jawa Timur. Jurnal Ekonomi Syariah Darussalam, 5(1), 64–81. 

https://doi.org/10.30739/jesdar.v5i1.2834 

Nabila, F. G., & Fitrianto, A. R. (2026). Potensi Zakat Sebagai Katalisator Pencapaian 

Pembangunan Berkelanjutan SDGS. Community Engagement and Emergence Journal 

(CEEJ), 7(1), 213–227. https://doi.org/10.37385/ceej.v7i1.9868 

Investor Relation Unit Republic of Indonesia part of Bank Indonesia. (2024). Synergy 
in Strengthening Stability and National Economic “Strengthening Synergy and 
Policy Coordination to Maintain Stability and Revive Economic Growth Amidst 
Heightened Global Uncertainty. Retrieved December 31, 2025, from 
https://www.bi.go.id/en/iru/presentation/Documents/Republic%20of%20I
ndonesia%20Presentation%20Book%20-
%20December%202024%20%28green%29.pdf 

Qur’an Kemenag. (2025). Retrieved December 31, 2025, from 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/30?from=41&to=60 

Roibin, R. (2008). Sosiologi Hukum Islam: Telaah atas Pemikiran Hukum Islam Imam 

Syafi’i. UIN Maliki Press. https://repository.uin-malang.ac.id/1538/ 

Roibin, R. (2009). Relasi Agama dan Budaya Masyarakat Kontemporer. UIN-Maliki Press. 

https://repository.uin-malang.ac.id/1500/ 

Roibin, R. (2010). Dimensi-dimensi sosio-antropologis penetapan hukum Islam dalam 

lintasan sejarah. UIN-Maliki Press. https://repository.uin-malang.ac.id/1368/ 

 

 


