JUAL BELI HARTA WAKAF BEKAS BONGKARAN MASJID
PERSPEKTIF ULAMA SYAFI'IYAH

Eka Nur Safitri, Suad Fikriawan, Nafi’ah
Institut Agama Islam Sunan Giri Ponorogo, indonesia
E-mail: Nurekasafitri13@gmail.com; suadfikriawan@gmail.com; nafiah490@gmail.com

Abstract: The rewards that will not be broken after death; shodagah Jariyah, useful knowledge and
pious children who pray for their parents. Among Islamic schools of thought, mosques have their own laws
that are different from those of other waqf items. According to the Syafi'iyah scholars, property that is
wagqf regardless of the wakif belongs to Allah and means to hold onto property forever. The method used is
qualitative, or research methods based on the philosophy of postpositivism, or interpretive and constructive
paradigms, which view social reality as a unified whole. The results showed that the difference between
istinbat among the Syafi'iyah ulama, the writer tended to be the opinion of the Syafi'iyah ulama who
allowed the sale and purchase of waqf items from the demolition of mosques. Based on the reality in the
community, buying and selling of used waqf objects from the mosque is allowed becanse it does not bring
benefits to waqf and with this sale it will bring new benefits to waqf assets, and this is inseparable from
the aspect of the benefit of the pegple.

Keywords: waqf, mosque, benefit

Pendahuluan

Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Abu Huraira ra., di sebutkan bahwa
Pahala yang tidak akan putus setelah kematian ada 3, shodaqoh jariyah, ilmu bermanfaat
dan anak sholeh yang mendoakan kedua orang tuanya. ' Dalam hadits di jelaskan
Shadaqoh jariyah bisa diaplikasikan dalam banyak hal, salah satunya adalah dalam bentuk
wakaf. Wakaf adalah salah satu bentuk kegiatan ibadah yang sangat dianjurkan untuk
dilakukan oleh kaum muslimin, karena wakaf itu akan selalu mengalirkan pahala bagi waksf
(orang yang berwakaf) walaupun yang bersangkutan meninggal dunia, peran wakaf
terbukti telah membantu banyak pengembangan dakwah Islamiyah, baik di Negara
Indonesia maupun di negara-negara lainnya.’

Di kalangan madzhab-madzhab Islam, masjid mempunyai hukum tersendiri yang
berbeda dari hukum yang dimiliki oleh barang-Harta wakaf lainnya. Itu sebabnya, mereka
kecuali Hambali sepakat tentang ketidakbolehan menjual barang bekas bongkaran masjid
dalam bentuk apapun, dan dalam kondisi serta faktor apapun, bahkan seandainya masjid
tersebut rusak atau orang-orang yang bertempat tinggal disekitarnya telah pindah ke
tempat lain, dan yang lewat di situ sudah tidak ada lagi, yang secara pasti diketahui bahwa
tidak akan ada lagi orang yang shalat di masjid tersebut. Dalam kondisi seperti itu pun,
masjid tidak boleh diubah atau diganti. Mereka beralasan, bahwa wakaf berupa masjid
berarti memutuskan hubungan antara masjid itu dengan orang yang mewakafkan dan
orang lain kecuali dengan Allah SWT. Itu sebabnya, maka ada yang menyebutnya dengan
pelepasan atau pembebasan hak milik. Artinya, sebelum diwakafkan, masjid tersebut

! Imam Al-Mundziti, Ringkasan Hadits Shahilh Muslin (Jakarta: Pustaka Amani, 2003, cet 2), 548.
2 Abdul Manan, Pembaruan Hukum: Islam di Indonesia (Depok: Kencana, 2017, cet 2), 23.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

22


mailto:Nurekasafitri13@gmail.com
mailto:suadfikriawan@gmail.com
mailto:nafiah490@gmail.com

terikat, kemudian menjadi bebas dari semua ikatan. Lantas, kalau dikatakan bahwa masjid
itu tidak ada pemiliknya, bagaimana mungkin masjid tersebut bisa dijual, sedangkan jual
beli itu hanya boleh dilakukan pada barang-barang yang dimiliki.

Sebagaimana konsekuensi dari itu, mereka mengatakan bahwa, apabila ada
seseorang yang secara paksa memanfaatkan masjid tersebut dan tinggal didalamnya, atau
menanami pekarangannya dan memetik hasilnya, maka orang tersebut berdosa. Tetapi dia
tidak menjamin atau berhutang sedikitpun, sebab masjid tersebut tidak ada pemiliknya.’
Sebidang tanah bagi masyarakat merupakan hal yang sangat penting dalam kehidupan
sehari-hari, terlebih bagi mereka yang bertempat tinggal dipedesaan yang kegiatan
pokoknya bertani dan berladang, sehingga tanah merupakan pusat penghasilan dan
kehidupan seseorang. Melihat sangat pentingnya hal tersebut, menjadikan kepemilikan
akan hak tanah harus diketahui klarifikasinya. Hal ini bisa menjadi pengingat bahwa
prinsip harta dalam ajaran Islam tidak boleh hanya dikuasai oleh sekelompok orang, dari
apa yang Allah keluarkan di bumi maupun dari dalam bumi. Seiring berkembangnya
zaman dan bertambahnya penduduk di masyarakat maka untuk mencakup jamaah di
masjid sudah tidak cukup lagi dan masjid harus dibongkar untuk diperbaiki dan diluaskan,
ketika masjid dibongkar terdapat banyak sekali barang-barang bekas yang tidak terpakai
dan sia-sia bahkan ada yang mendatangkan kemadharatan.

Fenomena masyarakat sekarang banyak kasus benda wakaf yang
dipindahtangankan dengan alasan, demi kepentingan umum (a/-maslahah al-ammah).” Pada
dasarnya, terhadap benda yang telah diwakafkan tidak dapat dilakukan perubahan.
Rasulullah telah menegaskan bahwa benda wakaf tidak bisa diperjualbelikan, dihibahkan,
atau diwariskan.

Dari hadist yang diriwayatkan dari Bukhari No. 2737 dijelaskan bahwa wakaf
disyari’atkan oleh Allah melalui Rasulullah SAW, kepada Umar ibn al-Khatab. Umarlah
yang pertama kali mewakafkan tanah di Khaibar, yang kemudian tercatat sebagai tindakan
wakaf dalam sejarah Islam. * pada dasarnya wakaf merupakan tindakan sukarela (fabarru’)
untuk mendermakan sebagian kekayaan, karena sifat harta benda yang diwakafkan
tersebut bernilai kekal, maka derma wakaf ini bernilai jariyah (continue), artinya pahala akan
senantiasa diterima secara berkesinambungan selama harta wakaf tersebut dimanfaatkan
untuk kepentingan umum’

Sering kali kita temui di sekitar kita dalam mengelola Harta wakaf bekas
bongkaran masjid, seperti sisa bangunan (jendela, pintu, genteng), besi, almari mukena,
speaker, mimbar, dan lain-lain, takmir masjid biasanya hanya menjual benda- benda yang
laku untuk dijual ke tukang rosok, sedangkan untuk barang yang tidak laku dijual jika ada
yang membutuhkan maka di berikan kepada orang tersebut sesuai kesepakatan bersama
masyarakat desa. Jika masih bisa diperbaiki maka diperbaiki untuk digunakan kembali.

Menurut ulama Syafr’iyah harta yang diwakafkan terlepas dari si waksf menjadi
milik Allah dan berarti menahan harta untuk selama- lamanya. Karena itu tidak boleh
wakaf yang ditentukan jangka waktunya seperti yang dibolehkan Maliki. Bagi ulama syafii’i
disyaratkan benda yang diwakafkan itu tahan lama, tidak cepat habis seperti makanan.
Alasanya ialah hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Umar tentang tanah Khaibar. Ulama
Syafi’iyah juga memahami bahwa tindakan Umar menyedekahkan hartanya dengan tidak
menjual, mewariskannya atau menghibahkannya, juga sebagai hadis karena Nabi melihat
tindakan Umar itu dan Rasulullah ketika itu hanya diam. Maka diamnya Rasul dapat

3 Ahmad Rofiq, Hukun: Islam di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1997, cet 2), 445.
4 Imam Al-Mundziti, Ringkasan Hadits Shabih Muslim (Jakarta: Pustaka Amani, 2003 cet 2), 548.
5 Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1997 cet 2), 483.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

23



ditetapkan sebagai hadis #sgriry walaupun telah didahului oleh hadis gausy.’

Dengan pendapat yang dikemukakan Imam Syafi’i tersebut tentang
ketidakbolehannya menjual Harta wakaf bekas bongkaran masjid bertolak belakang
dengan realitas yang ada di sekitar kita. Namun, apakah bisa pendapat Imam Syafi’i itu
diterapkan pada zaman sekarang sedangkan hukum fikih dalam qgawaidul fikih disebutkan
bahwa “Perubaban hukum-bukum (ijtibadiyyah) yang disebabkan perubaban (situasi dan kondisi)
suatu Zaman merupakan suatu yang tidak diingkar?”.

Metode

Metode yang digunakan adalah kualitatif, atau metode penelitian yang berlandaskan pada
tilsafat postpositivisme, atau paradigma znterpretatif dan konstruktif, yang memandang realitas
sosial sebagai sesuatu yang holistik atau utuh, kompleks, dinamis, penuh makna dan
hubungan gejala bersifat interaktif dan digunakan untuk meneliti pada kondisi obyek
yangalamiah, bukan eksperimen, dimana peneliti sebagai instrumen kunci, teknik
pengumpulan data dilakukan secara #riangulasi (gabungan), analisis data bersifat induktif
atau kualitatif dan hasil penelitian lebih menekankan makna dari pada generalisasi.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif karena peneliti ingin mengetahui dan
menganalisis secara mendalam tentang Jual beli Harta wakaf bekas bongkaran masjid
Perspektif ulama syafi’iyah.

Pengertian Wakaf

Wakaf menurut syara’ adalah sejenis pemberian yang pelaksanaannya dilakukan
dengan jalan menahan (pemilikan) asal, lalu menjadikan manfaatnya berlaku umum, yang
dimaksud pemilikan asal adalah menahan barang yang diwakafkan itu agar tidak
diwariskan, digunakan dalam bentuk dijual, dihibahkan, digadaikan, disewakan,
dipinjamkan, dan sejenisnya, sedangkan cara pemanfaatanya adalah dengan
menggunakannya sesuai dengan kehendak pemberi wakaf tanpa imbalan.

Sejalan dengan konsep kepemilikan harta dalam Islam, maka harta yang telah
diwakafkan memiliki akibat hukum, yaitu ditarik dari lalu lintas peredaran hukum yang
seterusnya menjadi milik Allah, yang dikelola oleh perorangan dan atau lembaga
perorangan. Ditinjau dari segi peruntukan ditujukan kepada siapa wakaf itu maka wakaf
dapat dibagi menjadi dua macam:

Wakaf Ahli

Yaitu wakaf yang ditunjukkan kepada orang-orang tertentu, seseorang atau lebih,
keluarga wakif atau bukan. Wakaf seperti ini juga disebut wakaf Dgzurz. Apabila ada
seseorang mewakafkan sebidang tanah kepada anaknya, lalu kepada cucunya, wakafnya
sah dan berhak mengambil manfaatnya adalah mereka yang ditunjuk dalam pernyataan
wakaf. Wakaf jenis ini (wakaf ahli/dzurri) kadang- kadang juga disebut wakaf “@a/ aulad,
yaitu wakaf yang diperuntukkan bagi kepentingan dan jaminan sosial dalam lingkungan
keluarga (famili), lingkungan kerabat sendiri.

wakaf ahli (@zum) ini baik sekali, karena si wakisf akan mendapat dua kebaikan, yaitu
kebaikan dari amal ibadah wakafnya, juga kebaikan dari silaturrahmi terhadap keluarga
yang diberikan harta wakaf. Akan tetapi pada sisi lain wakaf ahli ini sering menimbulkan
masalah, seperti: bagaimana kalau anak cucu yang ditunjuk sudah tidak ada lagi (punah)?
Siapa yang berhak mengambil manfaat benda (harta wakaf) itu? Atau sebaliknya,

¢ Khoirul Abror, “Dinamika Perwakafan dalam Pemikiran Hukum Islam, Peraturan Perundang-
undangan di Indonesia dan Negara-negara Muslim”. A/-@dalah, Vol. XII No. 2 Desember, 2014), 324.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

24



bagaimana jika anak cucu si wakif yang menjadi tujuan wakaf itu berkembang sedemikian
rupa, sechingga menyulitkan bagaimana cara meratakan pembagian hasil harta wakaf?

Untuk mengantisipasi punahnya anak cucu (keluarga penerima wakaf) agar harta
wakaf kelak tetap bisa dimanfaatkan dengan baik dan berstatus hukum yang jelas, maka
sebaiknya dalam ikrar wakaf ahli ini disebutkan bahwa wakaf ini untuk anak, cucu,
kemudian fakir miskin. Sehingga bila suatu ketika ahli kerabat (penerima wakaf) tidak ada
lagi (punah), maka wakaf itu bisa langsung diberikan kepada fakir miskin. Namun, untuk
kasus yang menerima wakaf ternyata berkembang sedemikian banyak kemungkinan akan
menemukan kesulitan dalam pembagiannya secara adil dan merata.’

Pada perkembangan selanjutnya, wakaf ahli untuk saat ini dianggap kurang dapat
memberikan manfaat bagi kesejahteraan umum, karena sering menimbulkan kekaburan
dalam pengelolaan dan pemanfaatan wakaf oleh keluarga yang diserahi harta wakaf. Di
beberapa negara tertentu, seperti: Mesir, Turki, Maroko dan Aljazir, wakaf untuk keluarga
(ahli) telah dihapuskan, karena pertimbangan dari berbagai segi, tanah-tanah wakaf dalam
bentuk ini dinilai tidak produktif. Untuk itu, dalam pandangan KH. Ahmad Azhar Basyir
MA, bahwa keberadaan jenis wakaf ahli ini sudah selayaknya ditinjau kembali untuk
dihapuskan.

Wakaf Khairi

Yaitu wakaf yang secara tegas untuk kepentingan agama (keagamaan) atau
kemasyarakatan (kebajikan umum). Seperti wakaf yang diserahkan untuk keperluan
pembangunan masjid, sekolah, jembatan, rumah sakit, panti asuhan anak yatim dan lain
sebagainya.

Jenis wakaf ini seperti yang dijelaskan dalam Hadis Nabi Muhammad SAW yang
menceritakan tentang wakaf sahabat Umar bin Khatab. Beliau memberikan hasil
kebunnya kepada fakir miskin, ibnu sabil, sabilillah, para tamu dan hamba sahaya yang
berusaha menebus dirinya. Wakaf ini ditujukan kepada umum dengan tidak terbatas
penggunaannya yang mencakup semua aspek untuk kepentingan dan kesejahteraan umat
manusia pada umumnya. Kepentingan umum tersebut bisa untuk jaminan sosial,
pendidikan, kesehatan, pertahanan, keamanan dan lain-lain.?

Tinjauan atas penggunaannya wakaf jenis ini jauh lebih besar manfaatnya
dibandingkan dengan jenis wakaf ahli, karena tidak terbatasnya pihak-pihak yang ingin
mengambil manfaat. Jenis wakaf inilah yang sesungguhnya paling sesuai dengan tujuan
perwakafan itu sendiri secara umum. Dalam jenis wakaf ini juga, wak:zf dapat mengambil
manfaat dari harta yang diwakafkan itu, seperti wakaf masjid maka wakif boleh mengambil
air dari sumur tersebut sebagaimana pernah dilakukan oleh Nabi dan Sahabat Ustman bin
Affan.

Secara substansinya, wakaf inilah yang merupakan salah satu segi dari cara
membelanjakan (memanfaatkan) harta di jalan Allah SWT. Tentunya kalau dilihat dari
manfaat kegunaanya merupakan salah satu sarana pembangunan, baik dibidang
keagamaan, khususnya peribadatan, perekonomian, kebudayaan, kesehatan, keamanan dan
sebagainya. Dengan demikian benda wakaf tersebut benar-benar terasa manfaatnya untuk
kepentingan kemanusiaan (umum) tidak hanya untuk keluarga atau kerabat terbatas. ’

7 Ibid, 15.
8 Tbid, 16.
9 Ibid, 17.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

25



Wakaf Mutlak

Menurut Imam Syafi’i, bila ada orang yang mewakafkan dengan mutlak dan tidak
menentukan kepada siapa wakaf itu, seperti rumah untuk wakaf, maka itu dianggap tidak
sah, karena tidak ada penjelasan kepada siapa itu diberikan. Dalam a/-Umm dijelaskan,
bahwa wakaf tidaklah sah kecuali setelah diterima atau dipegang secara jelas orang yang
diberi atau menerima Harta wakaf tersebut dan boleh orang yang memberi itu melarang
orang yang diberi dalam menggunakannya, karena penerima tidak ada pada saat redaksi
wakaf (serah terima) dan kapan saja orang yang memberi itu kembali kepada pemberian
itu sebelum ia menyerahkan, hal itu (barang itu) tetap menjadi milik pemberi."

Wakaf kepada Ahli Dzimmi

Dzimmi itu sendiri artinya perjanjian atau perjanjian damai antar sesama. Kata ini
memberikan isyarat bahwa mereka mendapat perjanjian Allah SWT, Nabi dan Jawi'atul
Mustimin untuk hidup di bawah naungan islam dengan aman dan tentram, karena seluruh
umat islam dari dahulu sampai sekarang sudah sepakat apa yang bermanfat bagi mereka
bermanfaat juga bagi kaum muslimin dan apa yang membahayakan mereka
membahayakan juga bagi islam kecuali masalah keyakinan dan urusan agama, maka islam
melepas diri mereka berikut cara-cara persembahannya."'

Pernyatan ini ditegaskan oleh hadits Nabi yang diriwayatkan oleh Thabrani sebagai
berikut Artinya: “Barang siapa yang menggangou orang kafir dzimmi sunggub ia telah menggangon
saya dan barang siapa yang menggangn saya berarti ia mengganggn Allah” . (HR . Thabrani).

Hadits ini yang dijadikan dalil oleh ulama’ yang bermazhab Syafi’i bahwa berwakaf
kepada kafir dzimmi adalah sah, karena wakaf itu adalah perbuatan yang sunnah, berbeda
dengan kafir harbi dan orang murtad, maka tidak sah berwakafk epadamereka menurut
kaul yang rajah, sebab kafir harbi adalah wajib hukumnya diperangi.Allah SWT telah
menegaskan tentang kafir dzimmi dalamal-Qur’an surat al-Mumtahanah ayat 8.

Wakaf kepada Orang Kaya

Kontradiksi tentang wakaf kepada orang kaya terbagi menjadi dua kelompok yaitu
yang membolehkan dan yang tidak membolehkan. Di antara tokoh Islam yang
membolehkan adlah Imam Nawawi yang mengatakan bahwa wakaf terhadap orang kaya
itu adalah bukan perbuatan ma’siat atau perbuatan yang dilarang dalam islam karena ia
adalah satu bentuk ibadah yang tidak keluar dari jalur hukum, selama orang yang diberikan
wakaf itu baik, baik orang kaya maupun miskin mampu dan memiliki kelayakan dalam
menjaga dan mengelola serta memanfatkan hasil dari barang yang diwakafkan itu bagi
keperluan umum yang bersifat keagamaan. Sedangkan tokoh yang tidak membolehkan
atau melarang berwakaf kepada orang kaya adalah Ibnu Thaimiyah, karena menurutnya
berwakaf kepada orang kaya adalah perbuatan mubazir dan perbuata nmubazir adalah
perbuatan yang dilarang oleh Allah SWT. "

Wakaf Kepada Diri Sendiri.

Ibnu Suraij dari Imam Syafi’i mengatakan bahwa berwakaf kepada diri sendiri
adalah sah karena semua itu adalah sebagai jalan pendekatan diri kepada Allah SWT
semata asalkan maksud dan tujuan wakaf itu sesuai dengan hakekatnya. Pernyatan tersebut
di atas dikuatkan dengan sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Abu Daud Artinya :

10 Thid.
11 Ibid, 18.
12 Thid.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

26



“Sesunggubnya aku memilki satn dinar, maka Rasulullah SAW berkata kepadanya, sedekahkanlah
pada dirimn sendiri”. (HR. Abu Daud). Imam syaf’i mengatakan bahwa ada 80 orang
sahabat Nabi dari kalangan Ansar yang mengeluarkan sadaqah dengan sadaqah mulia.
Imam Tirmidzi juga meriwayatkan bahwa wakaf telah diamalkan oleh para ulama, baik
dari kalangan ulama mutagaddimin tentang bolehnya wakaf, baik wakaf tanah maupun
wakaf yang lainnya."

Senada dengan apa yang dikatakan oleh Imam Syafi’i, Imam al- Baghawi juga
mengatakan bahwa wakaf telah diamalkan oleh seluruh ulama, baik dari generasi sahabat,
maupun orang setelah mereka, seperti ulama mutaqaddimin. Mereka tidak berselisih
pandangan tentang bolehnya wakaf tanah maupun wakaf harta barang bergerak, para
sahabat Mubhajirin dan Ansar melakukan wakaf, baik di Madinah maupun di daerah
lainnya. Tidak ada riwayat satu pun mereka yang mengingkari adanya syariat wakaf bahkan
tidak pernah ada dari mereka yang mencabut kembali wakafnya dengan alasan dirinya
masih membutuhkan.

Imam Ibn Hazm juga mengatakan bahwa seluruh sadagah sahabat Nabi di kota
Madinah lebih terkenal daripada matahari, tidak ada seorangpun yang tidak
mengetahuinya. Demikian juga Imam Syaukani yang berkata, “barang siapa yang mewakafkan
harta yang dapat membabayakan abli waris, maka wakafinya batal”. Sadiq Hasan berkomentar
tentang hal ini, kesimpulannya bahwa wakaf yang bertujuan memutuskan apa yang Allah
perintahkan untuk menyambungnya serta bertentangan dengan ajaran-ajaran Allah, maka
wakafnya batal. Sama seperti orang yang mewakafkan sesuatu kepada anak laki-lakinya,
tanpa menyertakan anak perempuannya, dan lain sebagainya. Sebab wakaf seperti ini tidak
merealisasikan zagarrub (mendekatkan diri) kepada Allah, akan tetapi bertujuan menentang
hukum-hukum Allah yang disyariatkan hamba-hamba-Nya.

Aspek Sosiohistoris dan Lingkungan Yuridis Imam Madzhab Syafi’i dalam
Menetapkan Hukum Jual Beli Harta wakaf

Masa kehidupan Imam Syafi’i, utamanya pada awal masa dinasti Abbasiyah,
kondisi sosialnya banyak diwarnai oleh ragam pengetahuan dan sastra yang amat spesifik,
ditambah lagi dengan karakter-karakter sosialnya yang langka yang belum pernah dijumpai
pada masa dinasti Umayyah. Kerajaan Islam pada awalnya telah membentang luas mulai
dari Spanyol Barat dan India Timur yang terdiri dari berbagai bangsa manapun. Di mana
sebagian mereka dengan sebagian yang lain sangat berbeda dari warna, bentuk, karakter
dan keistimewaan-keistimewaannya. Masing-masing di antara mereka memiliki tradisi dan
adat istiadat yang berkecenderungan pada politik. Di antara mereka itu adalah bangsa
Arab, Persia, Hindia, aliran Sunni, Syi’i, Dzimmi, al-Mutatharrif dan lain-lainnya. Di antara
mereka berada dalam satu payung yang besar yaitu dalam daulah Islamiyah. Hal ini
dimaksudkan agar terjadi adanya interaksi jasadiyah dan rukhaniyah, agliyah dan fikriyah.
Dengan demikian budaya, berikut sikap dari mereka bisa terikat oleh satu ikatan ruh yang
memasyarakat dalam dunia Islam, yaitu ruh solidaritas Islam.'*

Sesungguhnya kebangkitan pemerintahan di kalangan kaum muslimin tersebut,
utamanya pada masa dinasti Abbasiyah petiode pertama (132-232 H/750-848 M) secara
obyektif banyak tergantung pada kegiatan yang luas di bidang penerjemahan. Demikian juga
bangkitnya keilmuan Imam Syafi’i tidak bisa lepas dari kegiatan tersebut. Meskipun proses
pengembaraannya dari kota ke kota juga merupakan persoalan yang sangat berati, bagi

13 Ibid, 35.
14 Roibin, Sosiologi Hukum Islam: telaah sosiobistoris Imam Syafi’i, (Malang: UIN Malang Press, 2008), 173.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

27



pengembangan keilmuannya. Hanya saja berbagai pengalaman dan keilmuan yang telah ia
peroleh sekian lamanya, belum sempat ia cerna secara mendalam sehingga menjadi
metodelogi (ushul figh) yang baku. Pada gilirannya ia melahirkan produk figh yang bisa
dipedomani sebagai hukum oleh madzhabnya. Dirasakan seperti itu karena begitu Imam
Syaft’i pergi ke Mesir, pola pemikirannya menjadi berbeda dan berubah dari pola pikir yang
telah ditulis dan diungkapkan di Baghdad."

Terjadinya perubahan pola pikir Imam Syafi’i, dari apa saja yang telah ia tulis dan
ungkapkan di Iraq, selanjutnya berubah menjadi apa yang di tulis dan diungkapkan di Mesir
mengindikasikan bahwa situasi dan kondisi dari dua tempat yang berbeda (Iraq dan Mesir)
akan sangat berpengaruh pada upaya istinbath atau penetapan akhir suatu hukum.'
Sementara itu situasi dan kondisi sosial pemerintahan al-Amin pasca pemerintahan Harun
Rl-Rasyid tidaklah banyak berpengaruh pada penulisan dan fawanya. Karena di samping
tentang kepemimpinannya yang cukup singkat, pada masanya ia telah banyak berfatwa baik
melalui tulisan maupun lisan.'

Tepat usia dua tahun Imam Syafi’i telah diajak pulang ibunya ke salah satu kampung
nenek moyang Imam Syafi’i, yaitu Makkah. Kurang lebih 18 tahun lamanya ia merasakan
dan mengalami kondisi kehidupan dan kebudayaan orang-orang Arab Makkah pada waktu
itu. Selama ia berada di Makkah pergantian kekhilafahan Abbasiyah sudah terjadi dua kali
periode. Dengan demikian selama kurun waktu 18 tahun lamanya, budaya kota Makkah-
tempat dimana Imam Syafii hidup ketika itu minimal telah banyak warnainya. Dengan
terbukanya ajaran Islam yang sangat luas, menyebabkan budaya Arab Islam telah berhadap-
hadapan langsung dengan budaya Yunani, Romawi, Persi dan India Meski sedemikian
kompleknya budaya ketika itu, budaya Islam tetap saja terpelihara dari unsur-unsur
kearabannya. Kondisi serupa juga terjadi pada masa dinasti Umayah dimana kondisi budaya
Arab Islam ketika itu benar-benar masih terjaga dari unsur-unsur kearabannya. Hal ini ada
benarnya, karena dalam sejarah mereka memang diklaim sebagai kelompok yang sangat
panatis pada unsur kearaban."

Tetlepas dari kesan yang berkembang yang mengatakan bahwa bangsa Arab ialah
sangat panatis terhadap unsur-unsur kearabannya, namun yang jelas kompleksitas dan
pluralitas budaya, baik langsung atau tidak banyak berpengaruh bagi kematangan daya
pemikiran Imam Syafi’i. Kematangan daya nalarnya yang telah lama terbangun oleh
pengalaman pengembaraan selama hidupnya, ditambah lagi dengan berbagai budaya yang
telah berinteraksi, membuatnya bertambah kritis dan dinamis. Perubahan hukum yang
terjadi ketika Imam Syafi’i berada di Iraq dan di Mesir merupakan bukti akan
kesempurnaan ilmu dan pengalamannya. Berubahnya pola pemikiran hukum Imam Syafr’i
di sinyalir karena di Mesir ia menemukan dalil-dalil yang lebih pasti tingkat kebenarannya,
yaitu yang bersumber dari al-qur’an dan al-hadits. Ini semua juga tidak lepas dari ragam
budaya pemikiran yang berkembang di Mesir, utamanya adalah keragaman para ulama yang
berkembang di kota tersebut. Keyakinan akan kebenaran dalil-dalil yang ia temukan seperti
ini terjadi setelah sekian lama ia melakukan pengembaraan keilmuan itu.

Dengan demikian bukan semata-mata karena faktor budaya selanjutnya
berpengaruh langsung pada pendirian dan konsistensi penetapan hukumnya. Melainkan,
karena ragamnya faktor budaya yang terus bergesckan membuat Imam Syafi’i lebih cerdas

15 Thid, 177.
16 Thid, 178.
17 Ibid, 179.
18 Thid, 197.
19 Thid, 198.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

28



dan kritis untuk memahami sebuah hukum. Dari bekal kecerdasan inilah ia kemudian
banyak mencermati dan mengkritisi ulang dari beberapa fatwa yang telah di tulis dan
diungkapkan di Iraq.Zo

kalangan Syafi’i membagi istilah dalil menjadi, yaitu dalil yang sah yang wajib

diamalkan dan dalil yang sah, tetapi sebenarnya tidak sah. Yang dimaksud dalil yang sah
menurut Imam Syaf’i dan memiliki kekuatan hukum adalah al-qur’an, sunnah, ijma’, qgiyas
dan istishhab. Sedangkan yang lain dari pada itu merupakan dalil yang dikelompokkan pada
dalil yang diperselisihkan , yaitu istthsan, maslahah mursalah, ‘urf, madzhab shahabi, syar’u
man qablana, adalah termasuk dalil-dalil yang tidak sah dan tidak wajib diamalkan menurut
al-Syafi’i.”

1.

2.

4.

Al-Qur’an

Bagi Imam Syafi’i lafadz yang diturunkan kepada Muhammad seluruhnya adalah
berbahasa Arab meski diturunkan untuk seluruh umat manusia di dunia ini. Karena
keluasan dan kekayaan kosa kata bahasa Arab tersebut, maka Imam Syafi’i mencoba
untuk membandingkan antara pengetahuan bahasa dan kata bagi orang Arab
dengan sunnah bagi para ahl figh (hukum). Melalui analogi ini ia bisa memahami
bahwa tidak seorangpun diantara fugaha yang menguasai sunah secara utuh tanpa
luka sedikitpun.”

Al Hadits

Dalam literatur lain dinyatakan bahwa Imam Syafi’i baru memakai hadits ahad bila
perawinya berkesinambungan dan tidak terputus.

Al-ljma’

Banyaknya perbedaan pandang terkait dengan hukum memang telah muncul sejak
masa keempat khalifah yang pertama. Sehingga pada gilirannya pemerintah
menyerahkan tugas pembuatan dan pemikiran hukum ini kepada para pakar hukum
yang datang dari daerah-daerah yang berbeda-beda, utamanya kepada ulama
Madinah yang konon memiliki keshalihan paling banyak dalam Islam.

Konsep ijma’ yang dibangun oleh Syafi’i ini, pada akhirnya ‘mengharuskan
untuk disandarkan kepada dalil yang ada, yaitu Al-Qut’an, al-sunnah dan yang
memiliki hubungan kepada qiyas. Alasan mengapa ijma’ harus memiliki sandaran itu
adalah, pertama, bila {jma’ tidak memiliki dalil sandarannya, maka ijma’ akan sampai
pada kebenaran. Kedua, bahwa para sahabat keadaannya tidak akan lebih baik dari
Nabi, sementara Nabi sendiri tidak pernah menetapkan hukum kecuali berdasarkan
pada wahyu. Ketiga, pendapat tentang agama tanpa menggunakan dalil, baik dalil itu
kuat atau lemah, adalah salah besar. Keempat, pendapat yang tidak didasarkan
kepada dalil, maka ia tidak akan diketahui kaitannya dengan hukum syara’.
Demikianlah ijma’ yang begitu terbatas menurut Imam Syafi’i.””

Al-Qiyas

Istilah giyas, menurut para ahli hukum Islam, berati penalaran analogis, yaitu
pengambilan suatu kesimpulan dari prinsip tertentu yang terkandng dalam suatu
preseden, hingga sebuah kasus yang baru dapat dimasukkan kedalam prinsip ini,
atau disamakan dengan preseden tersebutdengan kekuatan sifat esensial umum yang
disebut dengan alasan (‘illah).**

20 Thid, 199.
21 Thid, 91.
22 Thid, 92.
23 Thid, 98.
24 Thid,

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

29



Penyikapan Imam Syafi’i terhadap persoalan-persoalan keagamaan adalah
ekstra hati-hati, di satu sisi. Di sisi yang lain ia ingin mencoba mengambil jalan
tengah, di antara pemikiran Imam Abu Hanifah yang bebas rasionalistik dan
pemikiran Maliki yang tekstual normatif.ada masanya orang menggunakan akal
dengan jalan qiyas, demikian juga menggunakan akal yang tunduk pada
penggunaan teks wahyu. Bagi Imam Syaft’i ijtihad itu hanya dengan metode qiyas
dan tidak dengan cara yang lain. Terakh1r ia menegaskan bahwa ijtthad dan qiyas
adalah dua kata untuk makna yang sama.’

Imam Syaf’i dalam menghukumi tentang wakaf bekas bongkaran masjid, beliau
merujuk pada kejadian dimana Umar mewakafkan tanah Khaibar Imam Syafi'i
menggunakan metode zs#nbat hukum berupa hadis dari Yahya bin Yahya at-Tamimiy dari
Sulaim Ahdlor dari Ibnu Aun dari Nafi' dari Ibnu Umar, hadls riwayat Muslim.

&*‘waf— G o @l G e il e Diadl eﬂﬂbﬁ‘s‘“ﬂ‘aﬁ-’w@-‘h—‘h

s Dalihg iy aile 2 Lo A 508 U i Ae B Gy Dad il 106 e

_)ALILA&MALSJ.\G um\}«sks‘ﬂuum\ej)mhaja_um\‘f\ | a.u\d_g.uJLa d\s&
tmyjmm\tu\lm\ﬁ@dm dtﬂl.e_l - M}L@Jm\g_mu;g_uuu\ d\a*‘m

A Qe 5 BN Ly AR ‘—‘J“S‘ o el L (B 106 La Y &N Y
dwpmmah,\u,ﬁu@dsuu»@}wg;Cuaxjumnjdm»w\}
YYYV:is il aa Al 43

Artinya: Telah mengabarkan kepada kami dari Yahya bin Yahya at-Tamimiy dari

Sulaim Ahdlor dati Ibnu Aun dari Nafi' dari Ibnu Umar, ia berkata: “Umar
mendapat sebidang tanah di Khaibar kemudian ia menghadap Nabi saw.,
untuk minta petunjuk tentang pengelolaannya, katanya: “Wahai Rasulullah,
saya mendapat sebidang tanah di Khaibar. Belum pernah saya memperoleh
harta yang lebih bagus dari pada ini. Apa saran anda sechubungan dengan hal
itu? Beliau bersabda: Jika kamu suka, kamu tahan tanah itu dan kamu
sedekahkan manfaatnya. Maka Umar menyedekahkan hasil tanah itu dengan
syarat tanahnya tidak boleh dijual, dibeli, diwaris atau dihibahkan. Umar
menyedekahkan hasilnya kepada fakir miskin, kerabat, untuk pemerdekaan
budak, jihad fi sabilillah, untuk bekal orang yang sedang dalam perjalanan
dan hidangan tamu. Orang yang mengurusnya boleh makan sebagian
hasilnya dengan cara yang baik dan boleh memberi makan temannya secara
alakadarnya.

Dari Hadits di atas dijelaskan bahwa wakaf disyari’atkan oleh Allah
melalui Rasullah SAW, kepada Umar ibn al-Khatab. Umarlah yang pertama
kali mewakafkan tanah di Khaibar, yang kemudian tercatat sebagai tindakan
wakaf dalam sejarah Islam, pada dasarnya wakaf merupakan tindakan sukarela
(tabarru’)  untuk mendermakan sebagian kekayaan, karena sifat harta benda
yang diwakafkan tersebut bernilai kekal, maka derma wakaf ini bernilai
jariyah (continue), artinya pahala akan senantiasa diterima secara
berkesinambungan ~ selama  harta  wakaf  tersebut  dimanfaatkan = untuk
kepentingan umum. Madzhab Syafi“i berpedoman kepada hadits ini karena
wakaf bersifat abadi tidak diperbolehkanya menjual benda wakaf karena kepemilikan
wakaf  sudah  berganti  status  yaitu  kepelimilikan =~ Allah  bukan lagi
kepemilikan wakif orang yang mewkafkan benda wakaf tersebut™

% Ibid, 108.
26 Elok Faiqoh, (Skripsi) Tinjanan Hukum Islam Terbadap Hukum Penjualan Benda Wakaf Bernpa Bekas

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

30



Jual Beli Harta Wakaf Bekas Bongkaran Masjid Perspektif Ulama Syafi’iyah

Dalam masalah penggantian Harta wakaf, kalangan Ulama Syafi’iyah dikenal lebih
hati-hati jika dibanding ulama’ mazhab lain. Sehingga terkesan seolah-olah mereka mutlak
melarang Is#ibda/ dalam kondisi apapun. Mereka mensinyalir penggantian tersebut dapat
berindikasi penyalahgunan Harta wakaf. Namun dengan sangat hati- hati, mereka tetap
membahas masalah penggantian beberapa Harta wakaf yang bergerak. Apabila kita
melihat kitab-kitab Mazhab Syafi’i akan memenemukan bahwa pembahasan penggantian
Harta wakaf hanya berkisar seputar hewan ternak yang sakit, pohon kurma yang telah
kering, atau batang pohon yang patah dan menimpa masjid sampai hancur, dimana
manfaat semua barang tersebut hilang sama sekali. Perbedan pendapat yang terjadi di
antara Ulama Syafi’iyah pun hanya berkisar pada hal itu.

Pertama, kelompok yang melarang penjualan Harta wakaf dan atau menggantinya.
Harta tersebut harus dibiarkan diambil manfaatnya sampai habis. Salah satu imam dalam
Mazhab Syafi’i yaitu Imam Syairazi berpendapat “jika seseorang mewakafkan masjid yang
menjadi rusak seiring berjalannya waktu, sehingga tidak bisa digunakan untuk shalat maka
masjid itu tidak boleh dikembalikan kepada pemilik asalnya. Juga tidak boleh
dipetjualbelikan.”” Karena ia telah menjadi milik Allah SWT”. Namun apabila seseorang
mewakafkan pohon kurma yang kemudian mati, hewan ternak yang kemudian sakit, atau
masjid yang tertimpa patahan batang pohon hingga remuk, para ulama memberikan dua
pandangan berbeda. Pertama barang-Hartatersebut tetap tidak boleh dijual. Kedna barang-
Hartatersebut boleh dijual dengan pertimbangan karena tidak ada manfaat yang
didapatkan jika tetap didiamkan dan akan lebih bermanfaat jika dilakukan penjualan.

Jika Harta wakaf berupa pohon yang kemudian mengering tak berbuah dan hanya
bisa dimanfaatkan untuk kayu bakar, maka penerima wakaf mempunyai wewenang untuk
menjadikannya sebagai kayu bakar, tanpa memiliki kewenangan untuk menjualnya. Sebab
dalam pandangan mereka meskipun Harta wakaf hanya bisa dimanfaatkan dengan cara
mempergunakannya sampai habis, Hartatersebut tetap memiliki unsur yang
menjadikannya sebagai Harta wakaf sehingga tidak boleh dijual.

Imam Syarbini dan jumhur Ulama Syafiiyah berpendapat “jika Harta wakaf hanya
mungkin dimanfaatkan dengan cara membakar atau yang sejenisnya, maka boleh
pemanfaatannya dengan cara tersebut. Pendapat yang memperbolehkan penjualan Harta
wakaf dengan alasan tidak mungkin dimanfaatkan seperti yang dikehendaki. Imam Syairazi
menjelaskan:”’jika kita mengizinkan penjualan Harta wakaf, maka nilainya harus
disesuaikan dengan kondisi Hartayang ada. Ulama Syafi’iyah mensyaratkan uang yang
didapat dari hasil penjualannya harus digunakan untuk membeli Hartabaru sebagai ganti.

Muhammad al-Saibani berpendapat mewakafkan benda bergerak dibolehkan. Hal ini
berdasarkan riwayat yang menceritakan Khalid ibn Walid mewakafkan baju besinya dan
itu dibenarkan oleh Rasulullah Saw. Abu Yusuf berpendapat lain, ia membolehkan
mewakatkan benda bergerak yang terpisah dari benda tidak bergerak. Menurut Ulama
Syaft’iyah boleh mewakafkan harta bergerak, seperti kuda untuk dikendarai, peralatan
perang untuk tentara yang sedang berjihad, air, cat, mushaf, buku dan sejenisnya serta
benda tidak bergerak, seperti tanah dan rumah boleh dilakukan. Namun kalangan ulama

Runtuban Masjid (Studi Kasus di Masjid Al-Ihsan Desa Tambaksari Kecamatan Rowosari Kabupaten Kendal)
http://eprints.walisongo.ac.id/8103/1/132111148.pdf di akses 14 Juni 2020.

27 Ayudin, 2016, “ Hukum Jual Beli Harta Wakaf Prespektif Empat Madzhab” Magosid, Volume 8, No.
2 (Juli) 2016, 67.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

31


http://eprints.walisongo.ac.id/8103/1/132111148.pdf

ini menyatakan tidak sah mewakafkan dinar dan ditham. Para ulama ini menyandarkan
pendapat mereka pada hadis Nabi yang diriwayatkan Ahmad: “Hartasiapa yang mewakafkan
kuda untuk jihad di jalan Allah dengan iman dan mengharap ridba Allah, maka sesunggubnya
makanannya, kotorannya, dan air kencingnya di hari kiamat nanti dalam timbangannya terdapat
beberapa kebaikan”.

Berdasarkan uraian di atas, syarat-syarat benda wakaf setidaknya benda wakaf itu
harus memenuhi persyaratan: 1) Ma/ Mutagawwin (benda yang boleh memanfaatkannya
menurut syariat) tanpa membedakan benda bergerak dan tidak bergerak dengan ketentuan
benda tersebut merupakan®™ benda yang tahan dalam pemanfaatan (kekal), 2) diketahui
dengan jelas batasan, jenis, dan tempatnya secara pasti, 3) benda yang diwakafkan dapat
dimiliki dan dipindah- tangankan kepemilikannya, 4) merupakan benda milik yang
sempurna dari waqif. Jika benda wakaf itu tanah milik berserikat, seperti tanah kaum atau
adat, maka wakafnya harus atas dasar kesepakatan semua pihak atau pemangku adat.

Imam Mawardi berpendapat “boleh menjual Harta wakaf yang bergerak selama
Hartatersebut tidak bisa mendatangkan hasil dan tidak membolehkan menjual Harta wakaf
tidak bergerak walaupun telah rusak”. Dan ia berkata “Harta wakaf tidak boleh dijual
meskirusak”.Ulama’  Syaftiyah ~ melarang  penjualan ~ Harta  wakaf  selama
masihmendatangkan hasil sesedikit apa pun. Meski pihak pengadilan melalui hakim
mengijinkan penjualannya.” Bahkan beberapa kitab Mazhab Syaff’imelarang untulk
menggantinya secara mutlak. Dalil-dalil yang digunakan oleh Mazhab Syafi’iyah yang tidak
membolehkan menjual Harta wakaf: pertama, Hadits Rasulullah SAW yang berbunyi
“Tidak boleh dijual pokok (aslhi)nya atan dibeli atan dibibabkan atan diwariskan”. Kedua, Dalil
logika. Mereka berkata: “Hartayang tidak boleh dijual karena adanya manfaat yang
dimilikinya, berarti tidak boleh dijual meski terdapat kerusakan padanya”. Kefiga, Imam
Syaft’i mengatakan menjual dan mengganti Harta wakaf, dalam kondisi apapun hukumnya
tidak boleh, bahkan terhadap wakaf khusus, seperti wakaf untuk keturunan sendiri,
sekalipun terdapat seribu satu macam alasan untuk itu. Imam Syafi’i memperbolehkan
penerima wakaf untuk memanfaatkan Harta wakaf khusus manakala ada alasan untuk itu.
Misalnya terhadap pohon wakaf yang sudah layu dan tidak bisa berbuah lagi. Penerima
wakaf tersebut boleh menebangnya dan menjadikannya kayu bakar, tetapi tidak boleh
menjual atau menggantinya.'® Menurut Imam Syafi’i barang-Hartabekas bongkaran masjid
tidak boleh dijual dan barang-Hartayang masih dapat digunakan diberikan kepada masjid
lain yang membutuhkan, kalaupun tidak ada masjid yang membutuhkan maka bisa
dialokasikan kepada pondok pesantren atau madrasah.

Namun jika di kaitkan dengan kaidah ushul figh yang merupakan karangan Imam Syafi’i,
ketetapan hukum tersebut tidak sesuai dengan kemaslahatan masyarakat.

(;)Am\é <] ?ﬁ‘“tsj'c ;.ﬂ;\c JLa.qJ)
Artinya: “meraih kemaslahtan dan menolak kemafsadatan’™
Kaidah diatas, bisa diterapkan pada kasus penjualan benda wakaf bekas reruntuhan masjis
yang ada di masjid Al-Huda Desa Ketanggung, karena jika benda wakaf itu tidak dijual
maka akan mendatangkan kemafsadatan karena menjadikan benda itu tidak bermanfaat,
tapi jika benda itu dijual dandigantikan benda lain maka akan mendatangkan kemanfaatan
bagi benda tersebut dan kemaslahatan untuk wakif karena benda yang diwakafkannya
tidak berhenti.
Juga dalam kaidah perubahan hukum berikut :

28 Thid, 28.
2 Thid, G8.
30 Ibid, 69.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

32



“Perubaban hukum-hukum (ijtibadiyyah) yang disebabkan perubaban (situasi dan kondisi) snatn
zaman merupakan suatu yang tidak diingkar?’.”!

Meskipun kaidah ini tidak dapat diberlakukan secara mutlak dan perlu adanya rincian
penerapan agar tidak bertentangan dengan aturan syara’. Berdasarkan uraian diatas,
penulis menyimpulkan bahwa pemikiran Imam Syafii dalam menetapkan hukum
sangatlah lebih berhati-hati dari Imam Madzhab yang lain. Perbedaan zs#nbat dari kalangan
ulama Syafi’iyah tersebut penulis cenderung pada pendapat ulama syafi’iyah yang
membolehkan jual beli Harta wakaf bekas bongkaran masjid. Jika wakaf tidak boleh dijual
dan digantikan ketika benda wakaf tidak mendatangkan kemanfaatan dan diterapkan pada
zaman sekarang menurut penulis itu kurang relevan karena kondisi saat ini adalah dimana
nilai ekonomi apabila dikelola dengan baik akan mendatangkan manfaat. Berdasarkan
kasus di atas maka jual beli harta wakaf bekas bongkaran masjid menurut penulis
dibolehkan karena sudah tidak mendatangkan manfaat untuk wakaf dan dengan penjualan
tersebut akan mendatangkan kemanfaatan yang baru bagi benda wakaf, dan hal ini tidak
terlepas dari aspek kemaslahatan umat. Penggalian dasar Maslabah Mursalabah ini sangat
sesuai jika diterapakan pada kasus penjualan benda wakaf hasil reruntuhan masjid yang
terjadi di Masjid Al Huda Desa Ketanggung Kecamatan Sudimoro Kabupaten Pacitan
kaitanya dengan zaman sekarang.

Kesimpulan

Pemikiran Imam Syafii dalam menetapkan hukum sangatlah berhati-hati dari
Imam Madzhab yang lain. Perbedaan is#inbat dari kalangan ulama Syafi’iyah tersebut,
penulis cenderung pada pendapat ulama Syafiiyah yang membolehkan jual beli Harta
wakaf bekas bongkaran masjid. Jika wakaf tidak boleh dijual dan digantikan ketika benda
wakaf tidak mendatangkan kemanfaatan, dan diterapkan pada zaman sekarang menurut
penulis itu kurang relevan karena kondisi saat ini adalah dimana nilai ekonomi apabila
dikelola dengan baik akan mendatangkan manfaat. Jual beli benda wakaf bekas bongkaran
masjid menurut penulis dibolehkan karena sudah tidak mendatangkan manfaat wakaf dan
dengan penjualan tersebut akan mendatangkan kemanfaatan yang baru bagi benda wakaf,
dan hal ini tidak terlepas dari aspek kemaslahatan umat. Penggalian dasar Maslahah
Mursalahah ini sangat sesuai jika diterapakan pada kasus penjualan Harta wakaf hasil
reruntuhan masjid yang terjadi kaitanya dengan zaman sekarang. Ulama Syafi’iyah dalam
menghukumi jual beli Harta wakaf bekas bongkaran masjid terdapat perbedaan pendapat.
Ada yang membolehkan juga ada yang melarang. Pendapat yang memperbolehkan
penjualan Harta wakaf dengan alasan tidak mungkin dimanfaatkan seperti yang
dikehendaki, sedangkan pendapat yang melarang karena masjid telah menjadi milik Allah
SWT, mereka berpendapat sesuatu yang sudah menjadi milik Allah mana mungkin bisa
dijualbelikan sedang pemiliknya tidak ada.

31 Ahmad Djazuli, Kaidah-Kaidah Flgib, Jakarta; Fajar Interpratama Offset, 200., 27

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

33



Dartar Pustaka

‘Abdurrohman, Muhammad. “Skripsi) Studi Analisis Pendapat 1bnu QudamabTerang Kebolehan
Menjual Harta Wakaf Berupa Magjid”,
http://eprints.walisongo.ac.id/4274/1/102111040.pdf diakses 19 Desember 2019

Al-Baihaqi. t. th. Sunan al-Kubra. Beirut: Dar al Fike. Al-Bukhari. # 7. Sabih al-Bukhari.

Beirut: Dar al-Sa’ab.

Al-Mundziri, Imam. 2003. Ringkasan Hadits Shahibh Muslinm (Jakarta: Pustaka Amani.
An-Nasai. 1987. Sunan an Nasai. Kairo: Dar al-Hadis. As-Syaukani. 1297. Nai/ al Autar.
Beirut: Dar al-Jal.

Ayudin, 2016, “ Hukum Jual Beli Harta Wakaf Prespektif Empat Madzhab” Magosid,
Volume 8, No. 2 (Juli).

Aziz, Nazrul. (Skripsi) Analisis Hukum Islam Terhadap Pemanfaatan Secara Pribadi Benda Wakaf
Berupa Benda Bekas Masjid (Studi Kasus di Masjid Al Hidayah Desa [urangagung Kecamatan

Plantungan Rabupaten Kendal)
http:/ /eptints.walisongo.ac.id/8870/1/9.%20SKRIPSI%20KOMPLIT.pdf di akses
30 Desember 2019

Depattemen Agama. 2010. A~Qur"an dan Tafsirnya, Jakarta: Lentera Abadi. Departemen
Agama. 2012. A-Qur"an dan Terjemahnya, Bogor: Adhwaul Bayan. Djazuli, Ahnad. 2000.
Raidah-Kaidah Figih. Jakarta: Fajar Interpratama Offset.

Faiqoh, Elok. (S&ripsi) Tinjanan Hukum Islam Terbadap Hukum Penjualan Benda Wakaf Berupa
Bekas Runtuban Masjid (Studi Kasus di Magjid Al-lhsan Desa Tambaksari Kecamatan
Rowosari Kabupaten Kendal)

Farid Wadjdy dan Mursyid. 2007. Wakaf dan Kesejahteraan Umat. Y ogjakarta: Pustaka Pelajar.

Huda, Miftahul. 2005. Mengalirkan manfaat wakaf. Bekasi: Gramata Publishing.

Kencana, Ulya. 2017. Hukum Wakaf di Indonesia. Malang: Setara Press.

Maftuhah, (Skripsi) Analisis Hukum Istibdal Benda Waqaf Berupa Masjid (Studi Komparasi
Pendapat Imam al Nawawi dan Lbnn Qudamah)
http://eprints.walisongo.ac.id/8103/1/132111148.pdf di akses 29 Desember
2019

Makmun, Achmad Rodl. tt. Paradigma Baru Hukum Wakaf di Indonesia. Ponorogo:
STAIN Ponorogo Press.

Manan, Abdul. 2017. Pembarnan Hukum Islam di Indonesia. Depok: Kencana. Mughniyah,

Muhammad Jawad. 20006. Figih Lima Madzhab. Jakarta: Penerbit Lentera.

Musyafak, Charis. “(Skripsi) Studi Analisis Pendapat Sayyid Sabiq mengenai penjualan harta
Wakaf”, 2019.

Rofiq, Ahmad. 1997. Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. Roibin.

2008. Sosiologi Hukum Lslam: telaab sosiobistoris Imam Syafi’i. Malang: UIN Malang Press.

Rozalinda. 2076. Manajemen W akaf Produktif. Jakarta: PT Raja Grafindo.

Tim Kreatif Kajian Tanya Jawab 2014 (TIRAKAT ’14). 2015. Ngaji Figh untuk Bekal
Kehidupan Dunia-Akbirat. Kediri: Santri Salaf Press.

Waluyo, Atep Hendang. 2018. “Istibdal Wakaf dalam Pandangan Fukaha Klasik dan
Kontemporer”, A/ Misykat Al-Anwar Jurnal Kajian Islam dan Masyarakat,
Volume 29 No.2.

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021

34


http://eprints.walisongo.ac.id/4274/1/102111040.pdf%20diakses%2019%20Desember%202019
http://eprints.walisongo.ac.id/4274/1/102111040.pdf%20diakses%2019%20Desember%202019
http://eprints.walisongo.ac.id/8870/1/9.%20SKRIPSI%20KOMPLIT.pdf
http://eprints.walisongo.ac.id/8103/1/132111148.pdf

