
 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

22 

 

JUAL BELI HARTA WAKAF BEKAS BONGKARAN MASJID 
PERSPEKTIF ULAMA SYAFI’IYAH  

 
Eka Nur Safitri, Suad Fikriawan, Nafi‟ah  

Institut Agama Islam Sunan Giri Ponorogo, indonesia 
E-mail: Nurekasafitri13@gmail.com; suadfikriawan@gmail.com; nafiah490@gmail.com 

 
 

Abstract: The rewards that will not be broken after death; shodaqah Jariyah, useful knowledge and 
pious children who pray for their parents. Among Islamic schools of thought, mosques have their own laws 
that are different from those of other waqf items. According to the Syafi'iyah scholars, property that is 
waqf regardless of the wakif belongs to Allah and means to hold onto property forever. The method used is 
qualitative, or research methods based on the philosophy of postpositivism, or interpretive and constructive 
paradigms, which view social reality as a unified whole. The results showed that the difference between 
istinbat among the Syafi'iyah ulama, the writer tended to be the opinion of the Syafi'iyah ulama who 
allowed the sale and purchase of waqf items from the demolition of mosques. Based on the reality in the 
community, buying and selling of used waqf objects from the mosque is allowed because it does not bring 
benefits to waqf and with this sale it will bring new benefits to waqf assets, and this is inseparable from 
the aspect of the benefit of the people. 
 
Keywords: waqf, mosque, benefit 
 
 
Pendahuluan 

Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Abu Huraira ra., di sebutkan bahwa 
Pahala yang tidak akan putus setelah kematian ada 3, shodaqoh jariyah, ilmu bermanfaat 
dan anak sholeh yang mendoakan kedua orang tuanya. 1  Dalam hadits di jelaskan 
Shadaqoh jariyah bisa diaplikasikan dalam banyak hal, salah satunya adalah dalam bentuk 
wakaf. Wakaf adalah salah satu bentuk kegiatan ibadah yang sangat dianjurkan untuk 
dilakukan oleh kaum muslimin, karena wakaf itu akan selalu mengalirkan pahala bagi wakif 
(orang yang berwakaf) walaupun yang bersangkutan meninggal dunia, peran wakaf 
terbukti telah membantu banyak pengembangan dakwah Islamiyah, baik di Negara 
Indonesia maupun di negara-negara lainnya.2 

Di kalangan madzhab-madzhab Islam, masjid mempunyai hukum tersendiri yang 
berbeda dari hukum yang dimiliki oleh barang-Harta wakaf lainnya. Itu sebabnya, mereka 
kecuali Hambali sepakat tentang ketidakbolehan menjual barang bekas bongkaran masjid 
dalam bentuk apapun, dan dalam kondisi serta faktor apapun, bahkan seandainya masjid 
tersebut rusak atau orang-orang yang bertempat tinggal disekitarnya telah pindah ke 
tempat lain, dan yang lewat di situ sudah tidak ada lagi, yang secara pasti diketahui bahwa 
tidak akan ada lagi orang yang shalat di masjid tersebut. Dalam kondisi seperti itu pun, 
masjid tidak boleh diubah atau diganti. Mereka beralasan, bahwa wakaf berupa masjid 
berarti memutuskan hubungan antara masjid itu dengan orang yang mewakafkan dan 
orang lain kecuali dengan Allah SWT. Itu sebabnya, maka ada yang menyebutnya dengan 
pelepasan atau pembebasan hak milik. Artinya, sebelum diwakafkan, masjid tersebut 

                                                      
1 Imam Al-Mundziri, Ringkasan Hadits Shahih Muslim (Jakarta: Pustaka Amani, 2003, cet 2), 548. 
2 Abdul Manan, Pembaruan Hukum Islam di Indonesia (Depok: Kencana, 2017, cet 2), 23. 
 

mailto:Nurekasafitri13@gmail.com
mailto:suadfikriawan@gmail.com
mailto:nafiah490@gmail.com


 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

23 

 

terikat, kemudian menjadi bebas dari semua ikatan. Lantas, kalau dikatakan bahwa masjid 
itu tidak ada pemiliknya, bagaimana mungkin masjid tersebut bisa dijual, sedangkan jual 
beli itu hanya boleh dilakukan pada barang-barang yang dimiliki. 

Sebagaimana konsekuensi dari itu, mereka mengatakan bahwa, apabila ada 
seseorang yang secara paksa memanfaatkan masjid tersebut dan tinggal didalamnya, atau 
menanami pekarangannya dan memetik hasilnya, maka orang tersebut berdosa. Tetapi dia 
tidak menjamin atau berhutang sedikitpun, sebab masjid tersebut tidak ada pemiliknya.3 
Sebidang tanah bagi masyarakat merupakan hal yang sangat penting dalam kehidupan 
sehari-hari, terlebih bagi mereka yang bertempat tinggal dipedesaan yang kegiatan 
pokoknya bertani dan berladang, sehingga tanah merupakan pusat penghasilan dan 
kehidupan seseorang. Melihat sangat pentingnya hal tersebut, menjadikan kepemilikan 
akan hak tanah harus diketahui klarifikasinya. Hal ini bisa menjadi pengingat bahwa 
prinsip harta dalam ajaran Islam tidak boleh hanya dikuasai oleh sekelompok orang, dari 
apa yang Allah keluarkan di bumi maupun dari dalam bumi. Seiring berkembangnya 
zaman dan bertambahnya penduduk di masyarakat maka untuk mencakup jamaah di 
masjid sudah tidak cukup lagi dan masjid harus dibongkar untuk diperbaiki dan diluaskan, 
ketika masjid dibongkar terdapat banyak sekali barang-barang bekas yang tidak terpakai 
dan sia-sia bahkan ada yang mendatangkan kemadharatan. 

Fenomena masyarakat sekarang banyak kasus benda wakaf yang 
dipindahtangankan dengan alasan, demi kepentingan umum (al-maslahah al-ammah).3 Pada 
dasarnya, terhadap benda yang telah diwakafkan tidak dapat dilakukan perubahan. 
Rasulullah telah menegaskan bahwa benda wakaf tidak bisa diperjualbelikan, dihibahkan, 
atau diwariskan. 

Dari hadist yang diriwayatkan dari Bukhari No. 2737 dijelaskan bahwa wakaf 
disyari‟atkan oleh Allah melalui Rasulullah SAW, kepada Umar ibn al-Khatab. Umarlah 
yang pertama kali mewakafkan tanah di Khaibar, yang kemudian tercatat sebagai tindakan 
wakaf dalam sejarah Islam. 4 pada dasarnya wakaf merupakan tindakan sukarela (tabarru‟) 
untuk mendermakan sebagian kekayaan, karena sifat harta benda yang diwakafkan 
tersebut bernilai kekal, maka derma wakaf ini bernilai jariyah (continue), artinya pahala akan 
senantiasa diterima secara berkesinambungan selama harta wakaf tersebut dimanfaatkan 
untuk kepentingan umum5 

Sering kali kita temui di sekitar kita dalam mengelola Harta wakaf bekas 
bongkaran masjid, seperti sisa bangunan (jendela, pintu, genteng), besi, almari mukena, 
speaker, mimbar, dan lain-lain, takmir masjid biasanya hanya menjual benda- benda yang 
laku untuk dijual ke tukang rosok, sedangkan untuk barang yang tidak laku dijual jika ada 
yang membutuhkan maka di berikan kepada orang tersebut sesuai kesepakatan bersama 
masyarakat desa. Jika masih bisa diperbaiki maka diperbaiki untuk digunakan kembali. 

Menurut ulama Syafi‟iyah harta yang diwakafkan terlepas dari si wakif menjadi 
milik Allah dan berarti menahan harta untuk selama- lamanya. Karena itu tidak boleh 
wakaf yang ditentukan jangka waktunya seperti yang dibolehkan Maliki. Bagi ulama syafii‟i 
disyaratkan benda yang diwakafkan itu tahan lama, tidak cepat habis seperti makanan. 
Alasanya ialah hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Umar tentang tanah Khaibar. Ulama 
Syafi‟iyah juga memahami bahwa tindakan Umar menyedekahkan hartanya dengan tidak 
menjual, mewariskannya atau menghibahkannya, juga sebagai hadis karena Nabi melihat  
tindakan Umar itu dan Rasulullah ketika itu hanya diam. Maka diamnya Rasul dapat 

                                                      
3 Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1997, cet 2), 445. 
4 Imam Al-Mundziri, Ringkasan Hadits Shahih Muslim (Jakarta: Pustaka Amani, 2003 cet 2), 548. 
5 Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1997 cet 2), 483. 



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

24 

 

ditetapkan sebagai hadis taqriry walaupun telah didahului oleh hadis qauly.6 
Dengan pendapat yang dikemukakan Imam Syafi‟i tersebut tentang 

ketidakbolehannya menjual Harta wakaf bekas bongkaran masjid bertolak belakang 
dengan realitas yang ada di sekitar kita. Namun, apakah bisa pendapat Imam Syafi‟i itu 
diterapkan pada zaman sekarang sedangkan hukum fikih dalam qawaidul fikih disebutkan 
bahwa “Perubahan hukum-hukum (ijtihadiyyah) yang disebabkan perubahan (situasi dan kondisi) 
suatu zaman merupakan suatu yang tidak diingkari”.  
 
Metode 
Metode yang digunakan adalah kualitatif, atau metode penelitian yang berlandaskan pada 
filsafat postpositivisme, atau paradigma interpretatif dan konstruktif, yang memandang realitas 
sosial sebagai sesuatu yang holistik atau utuh, kompleks, dinamis, penuh makna dan 
hubungan gejala bersifat interaktif dan digunakan untuk meneliti pada kondisi obyek 
yangalamiah, bukan eksperimen, dimana peneliti sebagai instrumen kunci, teknik 
pengumpulan data dilakukan secara triangulasi (gabungan), analisis data bersifat induktif 
atau kualitatif dan hasil penelitian lebih menekankan makna dari pada generalisasi. 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif karena peneliti ingin mengetahui dan 
menganalisis secara mendalam tentang  Jual beli Harta wakaf bekas bongkaran masjid 
Perspektif ulama syafi‟iyah.  
 
Pengertian Wakaf 

Wakaf menurut syara‟ adalah sejenis pemberian yang pelaksanaannya dilakukan 
dengan jalan menahan (pemilikan) asal, lalu menjadikan manfaatnya berlaku umum, yang 
dimaksud pemilikan asal adalah menahan barang yang diwakafkan itu agar tidak 
diwariskan, digunakan dalam bentuk dijual, dihibahkan, digadaikan, disewakan, 
dipinjamkan, dan sejenisnya, sedangkan cara pemanfaatanya adalah dengan 
menggunakannya sesuai dengan kehendak pemberi wakaf tanpa imbalan. 

Sejalan dengan konsep kepemilikan harta dalam Islam, maka harta yang telah 
diwakafkan memiliki akibat hukum, yaitu ditarik dari lalu lintas peredaran hukum yang 
seterusnya menjadi milik Allah, yang dikelola oleh perorangan dan atau lembaga 
perorangan. Ditinjau dari segi peruntukan ditujukan kepada siapa wakaf itu maka wakaf 
dapat dibagi menjadi dua macam: 
Wakaf Ahli 

Yaitu wakaf yang ditunjukkan kepada orang-orang tertentu, seseorang atau lebih, 
keluarga wakif atau bukan. Wakaf seperti ini juga disebut wakaf Dzurri. Apabila ada 
seseorang mewakafkan sebidang tanah kepada anaknya, lalu kepada cucunya, wakafnya 
sah dan berhak  mengambil manfaatnya adalah mereka yang ditunjuk dalam pernyataan 
wakaf. Wakaf jenis ini (wakaf ahli/dzurri) kadang- kadang juga disebut wakaf „alal aulad, 
yaitu wakaf yang diperuntukkan bagi kepentingan dan jaminan sosial dalam lingkungan 
keluarga (famili), lingkungan kerabat sendiri. 

wakaf ahli (dzum) ini baik sekali, karena si wakif akan mendapat dua kebaikan, yaitu 
kebaikan dari amal ibadah wakafnya, juga kebaikan dari silaturrahmi terhadap keluarga 
yang diberikan harta wakaf. Akan tetapi pada sisi lain wakaf ahli ini sering menimbulkan 
masalah, seperti: bagaimana kalau anak cucu yang ditunjuk sudah tidak ada lagi (punah)? 
Siapa yang berhak mengambil manfaat benda (harta wakaf) itu? Atau sebaliknya, 

                                                      
6 Khoirul Abror, “Dinamika Perwakafan dalam Pemikiran Hukum Islam, Peraturan Perundang-

undangan di Indonesia dan Negara-negara Muslim”. Al-„adalah, Vol. XII No. 2 Desember, 2014), 324. 
 



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

25 

 

bagaimana jika anak cucu si wakif yang menjadi tujuan wakaf itu berkembang sedemikian 
rupa, sehingga menyulitkan bagaimana cara meratakan pembagian hasil harta wakaf? 

Untuk mengantisipasi punahnya anak cucu (keluarga penerima wakaf) agar harta 
wakaf kelak tetap bisa dimanfaatkan dengan baik dan berstatus hukum yang jelas, maka 
sebaiknya dalam ikrar wakaf ahli ini disebutkan bahwa wakaf ini untuk anak, cucu, 
kemudian fakir miskin. Sehingga bila suatu ketika ahli kerabat (penerima wakaf) tidak ada 
lagi (punah), maka wakaf itu bisa langsung diberikan kepada fakir miskin. Namun, untuk 
kasus yang menerima wakaf ternyata berkembang sedemikian banyak kemungkinan akan 
menemukan kesulitan dalam pembagiannya secara adil dan  merata.7 

Pada perkembangan selanjutnya, wakaf ahli untuk saat ini dianggap kurang dapat 
memberikan manfaat bagi kesejahteraan umum, karena sering menimbulkan kekaburan 
dalam pengelolaan dan pemanfaatan wakaf oleh keluarga yang diserahi harta wakaf. Di 
beberapa negara tertentu, seperti: Mesir, Turki, Maroko dan Aljazir, wakaf untuk keluarga 
(ahli) telah dihapuskan, karena pertimbangan dari berbagai segi, tanah-tanah wakaf dalam 
bentuk ini  dinilai tidak produktif. Untuk itu, dalam pandangan KH. Ahmad Azhar Basyir 
MA, bahwa keberadaan jenis wakaf ahli ini sudah selayaknya ditinjau kembali untuk 
dihapuskan. 
 
Wakaf Khairi 

Yaitu wakaf yang secara tegas untuk kepentingan agama (keagamaan) atau 
kemasyarakatan (kebajikan umum). Seperti wakaf yang diserahkan untuk keperluan 
pembangunan masjid, sekolah, jembatan, rumah sakit, panti asuhan anak yatim dan lain 
sebagainya. 

Jenis wakaf ini seperti yang dijelaskan dalam Hadis Nabi Muhammad SAW yang 
menceritakan tentang wakaf sahabat Umar bin Khatab. Beliau memberikan hasil 
kebunnya kepada fakir miskin, ibnu sabil, sabilillah, para tamu dan hamba sahaya yang 
berusaha menebus dirinya. Wakaf ini ditujukan kepada umum dengan tidak terbatas 
penggunaannya yang mencakup semua aspek untuk kepentingan dan kesejahteraan umat 
manusia pada umumnya. Kepentingan umum tersebut bisa untuk jaminan sosial, 
pendidikan, kesehatan, pertahanan, keamanan dan lain-lain.8 

Tinjauan atas penggunaannya wakaf jenis ini jauh lebih besar manfaatnya 
dibandingkan dengan jenis wakaf ahli, karena tidak terbatasnya pihak-pihak yang ingin 
mengambil manfaat. Jenis wakaf inilah yang sesungguhnya paling sesuai dengan tujuan 
perwakafan itu sendiri secara umum. Dalam jenis wakaf ini juga, wakif dapat mengambil 
manfaat dari harta yang diwakafkan itu, seperti wakaf masjid maka wakif boleh mengambil 
air dari sumur tersebut sebagaimana pernah dilakukan oleh Nabi dan Sahabat Ustman bin 
Affan. 

Secara substansinya, wakaf inilah yang merupakan salah satu segi dari cara 
membelanjakan (memanfaatkan) harta di jalan Allah SWT. Tentunya kalau dilihat dari 
manfaat kegunaanya merupakan salah satu sarana pembangunan, baik dibidang 
keagamaan, khususnya peribadatan, perekonomian, kebudayaan, kesehatan, keamanan dan 
sebagainya. Dengan demikian benda wakaf tersebut benar-benar terasa manfaatnya untuk 
kepentingan kemanusiaan (umum) tidak hanya untuk keluarga atau kerabat terbatas. 9 
 
 

                                                      
7 Ibid, 15. 
8 Ibid, 16. 
9 Ibid, 17. 



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

26 

 

Wakaf  Mutlak 
Menurut Imam Syafi‟i, bila ada orang yang mewakafkan dengan mutlak dan tidak 
menentukan kepada siapa wakaf itu, seperti rumah untuk wakaf, maka itu dianggap tidak 
sah, karena tidak ada penjelasan kepada siapa itu diberikan. Dalam al-Umm dijelaskan, 
bahwa wakaf tidaklah sah kecuali setelah diterima atau dipegang secara jelas orang yang 
diberi atau menerima Harta wakaf tersebut dan boleh orang yang memberi itu melarang 
orang yang diberi dalam menggunakannya, karena penerima tidak ada pada saat redaksi 
wakaf (serah terima) dan kapan saja orang yang memberi itu kembali kepada pemberian 
itu sebelum ia menyerahkan, hal itu (barang itu) tetap menjadi milik pemberi.10 
 
Wakaf kepada Ahli Dzimmi 

Dzimmi itu sendiri artinya perjanjian atau perjanjian damai antar sesama. Kata ini 
memberikan isyarat bahwa mereka mendapat perjanjian Allah SWT, Nabi dan Jami‟atul 
Muslimin untuk hidup di bawah naungan islam dengan aman dan tentram, karena seluruh 
umat islam dari dahulu sampai sekarang sudah sepakat apa yang bermanfat bagi mereka 
bermanfaat juga bagi kaum muslimin dan apa yang membahayakan mereka 
membahayakan juga bagi islam kecuali masalah keyakinan dan urusan agama, maka islam 
melepas diri mereka berikut cara-cara persembahannya.11 

Pernyatan ini ditegaskan oleh hadits Nabi yang diriwayatkan oleh Thabrani sebagai 
berikut Artinya: “Barang siapa yang mengganggu orang kafir dzimmi sungguh ia telah mengganggu 
saya dan barang siapa yang menggangu saya berarti ia mengganggu Allah”.(HR.Thabrani). 

Hadits ini yang dijadikan dalil oleh ulama‟ yang bermazhab Syafi‟i bahwa berwakaf 
kepada kafir dzimmi adalah sah, karena wakaf itu adalah perbuatan yang sunnah, berbeda 
dengan kafir harbi dan orang murtad, maka tidak sah berwakafk epadamereka menurut 
kaul yang rajah, sebab kafir harbi adalah wajib hukumnya diperangi.Allah SWT telah 
menegaskan tentang kafir dzimmi dalamal-Qur‟an surat al-Mumtahanah ayat 8. 
 
Wakaf kepada Orang Kaya 

Kontradiksi tentang wakaf kepada orang kaya terbagi menjadi dua kelompok yaitu 
yang membolehkan dan yang tidak membolehkan. Di antara tokoh Islam yang 
membolehkan adlah Imam Nawawi yang mengatakan bahwa wakaf terhadap orang kaya 
itu adalah bukan perbuatan ma‟siat atau perbuatan yang dilarang dalam islam karena ia 
adalah satu bentuk ibadah yang tidak keluar dari jalur hukum, selama orang yang diberikan 
wakaf itu baik, baik orang kaya maupun miskin mampu dan memiliki kelayakan dalam 
menjaga dan mengelola serta memanfatkan hasil dari barang yang diwakafkan itu bagi 
keperluan umum yang bersifat keagamaan. Sedangkan tokoh yang tidak membolehkan 
atau melarang berwakaf kepada orang kaya adalah Ibnu Thaimiyah, karena menurutnya 
berwakaf kepada orang kaya adalah perbuatan mubazir dan perbuata nmubazir adalah 
perbuatan yang dilarang oleh Allah SWT. 12 
 
Wakaf Kepada Diri Sendiri. 

Ibnu Suraij dari Imam Syafi‟i mengatakan bahwa berwakaf kepada diri sendiri 
adalah sah karena semua itu adalah sebagai jalan pendekatan diri kepada Allah SWT 
semata asalkan maksud dan tujuan wakaf itu sesuai dengan hakekatnya. Pernyatan tersebut 
di atas dikuatkan dengan sebuah hadits yang diriwayatkan oleh Abu Daud Artinya : 

                                                      
10 Ibid. 
11 Ibid, 18. 
12 Ibid. 



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

27 

 

“Sesungguhnya aku memilki satu dinar, maka Rasulullah SAW berkata kepadanya, sedekahkanlah 
pada dirimu sendiri”. (HR. Abu Daud). Imam syafi‟i mengatakan bahwa ada 80 orang 
sahabat Nabi dari kalangan Ansar yang mengeluarkan sadaqah dengan sadaqah mulia. 
Imam Tirmidzi juga meriwayatkan bahwa wakaf telah diamalkan oleh para ulama, baik 
dari kalangan ulama mutaqaddimin tentang bolehnya wakaf, baik wakaf tanah maupun 
wakaf yang lainnya.13 

Senada dengan apa yang dikatakan oleh Imam Syafi‟i, Imam al- Baghawi juga 
mengatakan bahwa wakaf telah diamalkan oleh seluruh ulama, baik dari generasi sahabat, 
maupun orang setelah mereka, seperti ulama mutaqaddimin. Mereka tidak berselisih 
pandangan tentang bolehnya wakaf tanah maupun wakaf harta barang bergerak, para 
sahabat Muhajirin dan Ansar melakukan wakaf, baik di Madinah maupun di daerah 
lainnya. Tidak ada riwayat satu pun mereka yang mengingkari adanya syariat wakaf bahkan 
tidak pernah ada dari mereka yang mencabut kembali wakafnya dengan alasan dirinya 
masih membutuhkan. 

Imam Ibn Hazm juga mengatakan bahwa seluruh sadaqah sahabat Nabi di kota 
Madinah lebih terkenal daripada matahari, tidak ada seorangpun yang tidak 
mengetahuinya. Demikian juga Imam Syaukani yang berkata, “barang siapa yang mewakafkan 
harta yang dapat membahayakan ahli waris, maka wakafnya batal”. Sadiq Hasan berkomentar 
tentang hal ini, kesimpulannya bahwa wakaf yang bertujuan memutuskan apa yang Allah 
perintahkan untuk menyambungnya serta bertentangan dengan ajaran-ajaran Allah, maka 
wakafnya batal. Sama seperti orang yang mewakafkan sesuatu kepada anak laki-lakinya, 
tanpa menyertakan anak perempuannya, dan lain sebagainya. Sebab wakaf seperti ini tidak 
merealisasikan taqarrub (mendekatkan diri) kepada Allah, akan tetapi bertujuan menentang 
hukum-hukum Allah yang disyariatkan hamba-hamba-Nya. 

 
Aspek Sosiohistoris dan Lingkungan Yuridis Imam Madzhab Syafi’i dalam 
Menetapkan Hukum Jual Beli Harta wakaf 

Masa kehidupan Imam Syafi‟i, utamanya pada awal masa dinasti Abbasiyah, 
kondisi sosialnya banyak diwarnai oleh ragam pengetahuan dan sastra yang amat spesifik, 
ditambah lagi dengan karakter-karakter sosialnya yang langka yang belum pernah dijumpai 
pada masa dinasti Umayyah. Kerajaan Islam pada awalnya telah membentang luas mulai 
dari Spanyol Barat dan India Timur yang terdiri dari berbagai bangsa manapun. Di mana 
sebagian mereka dengan sebagian yang lain sangat berbeda dari warna, bentuk, karakter 
dan keistimewaan-keistimewaannya. Masing-masing di antara mereka memiliki tradisi dan 
adat istiadat yang berkecenderungan pada politik. Di antara mereka itu adalah bangsa 
Arab, Persia, Hindia, aliran Sunni, Syi‟i, Dzimmi, al-Mutatharrif dan lain-lainnya. Di antara 
mereka berada dalam satu payung yang besar yaitu dalam daulah Islamiyah. Hal ini 
dimaksudkan agar terjadi adanya interaksi jasadiyah dan rukhaniyah, aqliyah dan fikriyah. 
Dengan demikian budaya, berikut sikap dari mereka bisa terikat oleh satu ikatan ruh yang 
memasyarakat dalam dunia Islam, yaitu ruh solidaritas Islam.14 
 Sesungguhnya kebangkitan pemerintahan di kalangan kaum muslimin tersebut, 
utamanya pada masa dinasti Abbasiyah periode pertama (132-232 H/750-848 M) secara 
obyektif banyak tergantung pada kegiatan yang luas di bidang penerjemahan. Demikian juga 
bangkitnya keilmuan Imam Syafi‟i tidak bisa lepas dari kegiatan tersebut. Meskipun proses 
pengembaraannya dari kota ke kota juga merupakan persoalan yang sangat berati, bagi 

                                                      
13  Ibid, 35.  
14 Roibin, Sosiologi Hukum Islam: telaah sosiohistoris Imam Syafi‟i, (Malang: UIN Malang Press, 2008), 173. 



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

28 

 

pengembangan keilmuannya. Hanya saja berbagai pengalaman dan keilmuan yang telah ia 
peroleh sekian lamanya, belum sempat ia cerna secara mendalam sehingga menjadi 
metodelogi (ushul fiqh) yang baku. Pada gilirannya ia melahirkan produk fiqh yang bisa 
dipedomani sebagai hukum oleh madzhabnya. Dirasakan seperti itu karena begitu Imam 
Syafi‟i pergi ke Mesir, pola pemikirannya menjadi berbeda dan berubah dari pola pikir yang 
telah ditulis dan diungkapkan di Baghdad.15 
 Terjadinya perubahan pola pikir Imam Syafi‟i, dari apa saja yang telah ia tulis dan 
ungkapkan di Iraq, selanjutnya berubah menjadi apa yang di tulis dan diungkapkan di Mesir 
mengindikasikan bahwa situasi dan kondisi dari dua tempat yang berbeda (Iraq dan Mesir) 
akan sangat berpengaruh pada upaya istinbath atau penetapan akhir suatu hukum.16 
Sementara itu situasi dan kondisi sosial pemerintahan al-Amin pasca pemerintahan Harun 
Rl-Rasyid tidaklah banyak berpengaruh pada penulisan dan fawanya. Karena di samping 
tentang kepemimpinannya yang cukup singkat, pada masanya ia telah banyak berfatwa baik 
melalui tulisan maupun lisan.17 

Tepat usia dua tahun Imam Syafi‟i telah diajak pulang ibunya ke salah satu kampung 
nenek moyang Imam Syafi‟i, yaitu Makkah. Kurang lebih 18 tahun lamanya ia merasakan 
dan mengalami kondisi kehidupan dan kebudayaan orang-orang Arab Makkah pada waktu 
itu. Selama ia berada di Makkah pergantian kekhilafahan Abbasiyah sudah terjadi dua kali 
periode. Dengan demikian selama kurun waktu 18 tahun lamanya, budaya kota Makkah- 
tempat dimana Imam Syafi‟i hidup ketika itu minimal telah banyak warnainya. Dengan 
terbukanya ajaran Islam yang sangat luas, menyebabkan budaya Arab Islam telah berhadap-
hadapan langsung dengan budaya Yunani, Romawi, Persi dan India Meski sedemikian 
kompleknya budaya ketika itu, budaya Islam tetap saja terpelihara dari unsur-unsur 
kearabannya. Kondisi serupa juga terjadi pada masa dinasti Umayah dimana kondisi budaya 
Arab Islam ketika itu benar-benar masih terjaga dari unsur-unsur kearabannya. Hal ini ada 
benarnya, karena dalam sejarah mereka memang diklaim sebagai kelompok yang sangat 
panatis pada unsur kearaban.18 

Terlepas dari kesan yang berkembang yang mengatakan bahwa bangsa Arab ialah 
sangat panatis terhadap unsur-unsur kearabannya, namun yang jelas kompleksitas dan 
pluralitas budaya, baik langsung atau tidak banyak berpengaruh bagi kematangan daya 
pemikiran Imam Syafi‟i. Kematangan daya nalarnya yang telah lama terbangun oleh 
pengalaman pengembaraan selama hidupnya, ditambah lagi dengan berbagai budaya yang 
telah berinteraksi, membuatnya bertambah kritis dan dinamis. Perubahan hukum yang 
terjadi ketika Imam Syafi‟i berada di Iraq dan di Mesir merupakan bukti akan 
kesempurnaan ilmu dan pengalamannya. Berubahnya pola pemikiran hukum Imam Syafi‟i 
di sinyalir karena di Mesir ia menemukan dalil-dalil yang lebih pasti tingkat kebenarannya, 
yaitu yang bersumber dari al-qur‟an dan al-hadits. Ini semua juga tidak lepas dari ragam 
budaya pemikiran yang berkembang di Mesir, utamanya adalah keragaman para ulama yang 
berkembang di kota tersebut. Keyakinan akan kebenaran dalil-dalil yang ia temukan seperti 
ini terjadi setelah sekian lama ia melakukan pengembaraan keilmuan itu. 19 

Dengan demikian bukan semata-mata karena faktor budaya selanjutnya 
berpengaruh langsung pada pendirian dan konsistensi penetapan hukumnya. Melainkan, 
karena ragamnya faktor budaya yang terus bergesekan membuat Imam Syafi‟i lebih cerdas 

                                                      
15 Ibid, 177. 
16 Ibid, 178. 
17 Ibid, 179. 
18 Ibid, 197. 
19 Ibid, 198.  



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

29 

 

dan kritis untuk memahami sebuah hukum. Dari bekal kecerdasan inilah ia kemudian 
banyak mencermati dan mengkritisi ulang dari beberapa fatwa yang telah di tulis dan 
diungkapkan di Iraq.20 

kalangan Syafi‟i membagi istilah dalil menjadi, yaitu dalil yang sah yang wajib 
diamalkan dan dalil yang sah, tetapi sebenarnya tidak sah. Yang dimaksud dalil yang sah 
menurut Imam Syafi‟i dan memiliki kekuatan hukum adalah al-qur‟an, sunnah, ijma‟, qiyas 
dan istishhab. Sedangkan yang lain dari pada itu merupakan dalil yang dikelompokkan pada 
dalil yang diperselisihkan , yaitu istihsan, maslahah mursalah, „urf, madzhab shahabi, syar‟u 
man qablana, adalah termasuk dalil-dalil yang tidak sah dan tidak wajib diamalkan menurut 
al-Syafi‟i.21 

1. Al-Qur‟an 
Bagi Imam Syafi‟i lafadz yang diturunkan kepada Muhammad seluruhnya adalah 
berbahasa Arab meski diturunkan untuk seluruh umat manusia di dunia ini. Karena 
keluasan dan kekayaan kosa kata bahasa Arab tersebut, maka Imam Syafi‟i mencoba 
untuk membandingkan antara pengetahuan bahasa dan kata bagi orang Arab 
dengan sunnah bagi para ahl fiqh (hukum). Melalui analogi ini ia bisa memahami 
bahwa tidak seorangpun diantara fuqaha yang menguasai sunah secara utuh tanpa 
luka sedikitpun.22 

2. Al Hadits 
Dalam literatur lain dinyatakan bahwa Imam Syafi‟i baru memakai hadits ahad bila 
perawinya berkesinambungan dan tidak terputus. 

3. Al-Ijma‟ 
Banyaknya perbedaan pandang terkait dengan hukum memang telah muncul sejak 
masa keempat khalifah yang pertama. Sehingga pada gilirannya pemerintah 
menyerahkan tugas pembuatan dan pemikiran hukum ini kepada para pakar hukum 
yang datang dari daerah-daerah yang berbeda-beda, utamanya kepada ulama 
Madinah yang konon memiliki keshalihan paling banyak dalam Islam. 

Konsep ijma‟ yang dibangun oleh Syafi‟i ini, pada akhirnya `mengharuskan 
untuk disandarkan kepada dalil yang ada, yaitu Al-Qur‟an, al-sunnah dan yang 
memiliki hubungan kepada qiyas. Alasan mengapa ijma‟ harus memiliki sandaran itu 
adalah, pertama, bila ijma‟ tidak memiliki dalil sandarannya, maka ijma‟ akan sampai 
pada kebenaran. Kedua, bahwa para sahabat keadaannya tidak akan lebih baik dari 
Nabi, sementara Nabi sendiri tidak pernah menetapkan hukum kecuali berdasarkan 
pada wahyu. Ketiga, pendapat tentang agama tanpa menggunakan dalil, baik dalil itu 
kuat atau lemah, adalah salah besar. Keempat, pendapat yang tidak didasarkan 
kepada dalil, maka ia tidak akan diketahui kaitannya dengan hukum syara‟. 
Demikianlah ijma‟ yang begitu terbatas menurut Imam Syafi‟i.23 

4. Al-Qiyas 
Istilah qiyas, menurut para ahli hukum Islam, berati penalaran analogis, yaitu 
pengambilan suatu kesimpulan dari prinsip tertentu yang terkandng dalam suatu 
preseden, hingga sebuah kasus yang baru dapat dimasukkan kedalam prinsip ini, 
atau disamakan dengan preseden tersebutdengan kekuatan sifat esensial umum yang 
disebut dengan alasan („illah).24 

                                                      
20 Ibid, 199. 
21 Ibid, 91. 
22 Ibid, 92. 
23 Ibid, 98. 
24 Ibid. 



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

30 

 

Penyikapan Imam Syafi‟i terhadap persoalan-persoalan keagamaan adalah 
ekstra hati-hati, di satu sisi. Di sisi yang lain ia ingin mencoba mengambil jalan 
tengah, di antara pemikiran Imam Abu Hanifah yang bebas rasionalistik dan 
pemikiran Maliki yang tekstual normatif.ada masanya orang menggunakan akal 
dengan jalan qiyas, demikian juga menggunakan akal yang tunduk pada 
penggunaan teks wahyu. Bagi Imam Syafi‟i ijtihad itu hanya dengan metode qiyas 
dan tidak dengan cara yang lain. Terakhir, ia menegaskan bahwa ijtihad dan qiyas 
adalah dua kata untuk makna yang sama.25 
Imam Syafi‟i dalam menghukumi tentang wakaf bekas bongkaran masjid, beliau 

merujuk pada kejadian dimana Umar mewakafkan tanah Khaibar Imam Syafi'i 
menggunakan metode istinbat hukum berupa hadis dari Yahya bin Yahya at-Tamimiy dari 
Sulaim Ahdlor dari Ibnu Aun dari Nafi' dari Ibnu Umar, hadis riwayat Muslim. 

ٍْمُ ثْهُ  ًُّ أخَْجَرَوبَ سُلَ ٍْمِ ًَ التَّمِ ًَ ثْهُ ٌحَْ ثىَبَ ٌحَْ ًَ اللهُ  حَدَّ نٍ عَهْ وبَفعٍِ عَهِ اثْهِ عُمَرَ رَضِ ُْ أحَْضَرَ عَهِ اثْهِ عَ

سَلَّمَ ٌسَْ  ََ  ًِ ٍْ ًَّ صَلَّى اللهُ عَلَ ٍْجرََ, فأَتَىَبلىَّجِ ًَ اللهُ عَىًُْ أرَْضًب ثخَِ ٍٍَْب عَىٍْمَُب قبَلَ: أصََبةَ عُمَرَ رَضِ رُيُ فِ ِِ تأَْ

 ًْ لُ اللهِ ! إوِِّ ُْ ًْ فقَبَلَ: ٌبَ رَسُ رُوِ ُِ ىًُْ فمََب تَأْ ِِ َُ أوَْفسَُ عِىْدِيْ  بلََ قطٌَ ٌُ َِ ٍْجرََ لمَْ أصُِتْ  أصََجْتُ أرَْضًبثخَِ

 ََ ُ لٌََجُبعَُ أصَْلٍُبَ  تصََدَقْتَ ثٍِبَ قبَلَ: فتَصََدَّقَ ثٍِبَ عُمَرَ أوًََّ ََ ًِ؟ قبَلَ: إنْ شِئْتَ حَجسَْتَ أصَْلٍَبَ  لََ ٌجُْتبعَُ ثِ

 ََ رَثُ  ُْ لََ ٌُ ٍْلِ اللهِ ََ ًْ سَجِ فِ ََ قبَةِ  فًِ الرَّ ََ ٌتَُ. قبَلَ: فتَصََدَّقَ ثٍِبَ عُمَرَ فًِ الْفقُرََاءِ َفً الْقرُْثىَ  ُْ لََ ٌُ

ٌْقبً غَ  ٌطُْعِمَ صَدِ َْ لٍٍَِبَ أنَْ ٌأَكُْلَ ثٍِبَ ثبِ لْمَعْرَُفِ أَ ََ هْ  َِ ٍْفِ لََجُىبَحَ عَلىَ  الضَّ ََ ٍْلِ  جِ اثْهِ السَّ ََ َُّ تمََ ُِ لٍ ٍْرَ 

ًِ. أخرجً الجخبري: ٍْ                                                               ٧٢٧٢فِ
Artinya: Telah mengabarkan kepada kami dari Yahya bin Yahya at-Tamimiy dari 

Sulaim Ahdlor dari Ibnu Aun dari Nafi' dari Ibnu Umar, ia berkata: “Umar 
mendapat sebidang tanah di Khaibar kemudian ia menghadap Nabi saw., 
untuk minta petunjuk tentang pengelolaannya, katanya: “Wahai Rasulullah, 
saya mendapat sebidang tanah di Khaibar. Belum pernah saya memperoleh 
harta yang lebih bagus dari pada ini. Apa saran anda sehubungan dengan hal 
itu? Beliau bersabda: Jika kamu suka, kamu tahan tanah itu dan kamu 
sedekahkan manfaatnya. Maka Umar menyedekahkan hasil tanah itu dengan 
syarat tanahnya tidak boleh dijual, dibeli, diwaris atau dihibahkan. Umar 
menyedekahkan hasilnya kepada fakir miskin, kerabat, untuk pemerdekaan 
budak, jihad fi sabilillah, untuk bekal orang yang sedang dalam perjalanan 
dan hidangan tamu. Orang yang mengurusnya boleh makan sebagian 
hasilnya dengan cara yang baik dan boleh memberi makan temannya secara 
alakadarnya.  

Dari Hadits di atas dijelaskan bahwa wakaf disyari‟atkan oleh Allah 
melalui Rasullah SAW, kepada Umar ibn al-Khatab. Umarlah yang pertama 
kali mewakafkan tanah di Khaibar, yang kemudian tercatat sebagai tindakan 
wakaf dalam sejarah Islam, pada dasarnya wakaf merupakan tindakan sukarela 
(tabarru‟) untuk mendermakan sebagian kekayaan, karena sifat harta benda 
yang diwakafkan tersebut bernilai kekal, maka derma wakaf ini bernilai 
jariyah (continue), artinya pahala akan senantiasa diterima secara 
berkesinambungan selama harta wakaf tersebut dimanfaatkan untuk 

kepentingan umum. Madzhab Syafi‟i berpedoman kepada hadits ini karena 
wakaf bersifat abadi tidak diperbolehkanya menjual benda wakaf karena kepemilikan 
wakaf sudah berganti status yaitu kepelimilikan Allah bukan lagi 
kepemilikan wakif orang yang mewkafkan benda wakaf tersebut26 

                                                      
25 Ibid, 108. 
26 Elok Faiqoh, (Skripsi) Tinjauan Hukum Islam Terhadap Hukum Penjualan Benda Wakaf Berupa Bekas 



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

31 

 

 
Jual Beli Harta Wakaf  Bekas Bongkaran Masjid Perspektif Ulama Syafi’iyah 

Dalam masalah penggantian Harta wakaf, kalangan Ulama Syafi‟iyah dikenal lebih 
hati-hati jika dibanding ulama‟ mazhab lain. Sehingga terkesan seolah-olah mereka mutlak 
melarang Istibdal dalam kondisi apapun. Mereka mensinyalir penggantian tersebut dapat 
berindikasi penyalahgunan Harta wakaf. Namun dengan sangat hati- hati, mereka tetap 
membahas masalah penggantian beberapa Harta wakaf yang bergerak. Apabila kita 
melihat kitab-kitab Mazhab Syafi‟i akan memenemukan bahwa pembahasan penggantian 
Harta wakaf hanya berkisar seputar hewan ternak yang sakit, pohon kurma yang telah 
kering, atau batang pohon yang patah dan menimpa masjid sampai hancur, dimana 
manfaat semua barang tersebut hilang sama sekali. Perbedan pendapat yang terjadi di 
antara Ulama Syafi‟iyah pun hanya berkisar pada hal itu. 

Pertama, kelompok yang melarang penjualan Harta wakaf dan atau menggantinya. 
Harta tersebut harus dibiarkan diambil manfaatnya sampai habis. Salah satu imam dalam 
Mazhab Syafi‟i yaitu Imam Syairazi berpendapat “jika seseorang mewakafkan masjid yang 
menjadi rusak seiring berjalannya waktu, sehingga tidak bisa digunakan untuk shalat maka 
masjid itu tidak boleh dikembalikan kepada pemilik asalnya. Juga tidak boleh 
diperjualbelikan.27 Karena ia telah menjadi milik Allah SWT”. Namun apabila seseorang 
mewakafkan pohon kurma yang kemudian mati, hewan ternak yang kemudian sakit, atau 
masjid yang tertimpa patahan batang pohon hingga remuk, para ulama memberikan dua 
pandangan berbeda. Pertama barang-Hartatersebut tetap tidak boleh dijual. Kedua barang-
Hartatersebut boleh dijual dengan pertimbangan karena tidak ada manfaat yang 
didapatkan jika tetap didiamkan dan akan lebih bermanfaat jika dilakukan penjualan. 

Jika Harta wakaf berupa pohon yang kemudian mengering tak berbuah dan hanya 
bisa dimanfaatkan untuk kayu bakar, maka penerima wakaf mempunyai wewenang untuk 
menjadikannya sebagai kayu bakar, tanpa memiliki kewenangan untuk menjualnya. Sebab 
dalam pandangan mereka meskipun Harta wakaf hanya bisa dimanfaatkan dengan cara 
mempergunakannya sampai habis, Hartatersebut tetap memiliki unsur yang 
menjadikannya sebagai Harta wakaf sehingga tidak boleh dijual. 

Imam Syarbini dan jumhur Ulama Syafi‟iyah berpendapat “jika Harta wakaf hanya 
mungkin dimanfaatkan dengan cara membakar atau yang sejenisnya, maka boleh 
pemanfaatannya dengan cara tersebut. Pendapat yang memperbolehkan penjualan Harta 
wakaf dengan alasan tidak mungkin dimanfaatkan seperti yang dikehendaki. Imam Syairazi 
menjelaskan:”jika kita mengizinkan penjualan Harta wakaf, maka nilainya harus 
disesuaikan dengan kondisi Hartayang ada. Ulama Syafi‟iyah mensyaratkan uang yang 
didapat dari hasil penjualannya harus digunakan untuk membeli Hartabaru sebagai ganti. 

Muhammad al-Saibani berpendapat mewakafkan benda bergerak dibolehkan. Hal ini 
berdasarkan riwayat yang menceritakan Khalid ibn Walid mewakafkan baju besinya dan 
itu dibenarkan oleh Rasulullah Saw. Abu Yusuf berpendapat lain, ia membolehkan 
mewakafkan benda bergerak yang terpisah dari benda tidak bergerak. Menurut Ulama 
Syafi‟iyah boleh mewakafkan harta bergerak, seperti kuda untuk dikendarai, peralatan 
perang untuk tentara yang sedang berjihad, air, cat, mushaf, buku dan sejenisnya serta 
benda tidak bergerak, seperti tanah dan rumah boleh dilakukan. Namun kalangan ulama 

                                                                                                                                                            
Runtuhan Masjid (Studi Kasus di Masjid Al-Ihsan Desa Tambaksari Kecamatan Rowosari Kabupaten Kendal) 
http://eprints.walisongo.ac.id/8103/1/132111148.pdf di akses 14 Juni 2020. 

27 Ayudin, 2016, “ Hukum Jual Beli Harta Wakaf Prespektif Empat Madzhab” Maqosid, Volume 8, No. 
2 (Juli) 2016, 67. 

 

http://eprints.walisongo.ac.id/8103/1/132111148.pdf


 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

32 

 

ini menyatakan tidak sah mewakafkan dinar dan dirham. Para ulama ini menyandarkan 
pendapat mereka pada hadis Nabi yang diriwayatkan Ahmad: “Hartasiapa yang mewakafkan 
kuda untuk jihad di jalan Allah dengan iman dan mengharap ridha Allah, maka sesungguhnya 
makanannya, kotorannya, dan air kencingnya di hari kiamat nanti dalam timbangannya terdapat 
beberapa kebaikan”. 

Berdasarkan uraian di atas, syarat-syarat benda wakaf setidaknya benda wakaf itu 
harus memenuhi persyaratan: 1) Mal Mutaqawwim (benda yang boleh memanfaatkannya 
menurut syariat) tanpa membedakan benda bergerak dan tidak bergerak dengan ketentuan 
benda tersebut merupakan28 benda yang tahan dalam pemanfaatan (kekal), 2) diketahui 
dengan jelas batasan, jenis, dan tempatnya secara pasti, 3) benda yang diwakafkan dapat 
dimiliki dan dipindah- tangankan kepemilikannya, 4) merupakan benda milik yang 
sempurna dari waqif. Jika benda wakaf itu tanah milik berserikat, seperti tanah kaum atau 
adat, maka wakafnya harus atas dasar kesepakatan semua pihak atau pemangku adat. 

Imam Mawardi berpendapat “boleh menjual Harta wakaf yang bergerak selama 
Hartatersebut tidak bisa mendatangkan hasil dan tidak membolehkan menjual Harta wakaf 
tidak bergerak walaupun telah rusak”. Dan ia berkata “Harta wakaf tidak boleh dijual 
meskirusak”.Ulama‟ Syafi‟iyah melarang penjualan Harta wakaf selama 
masihmendatangkan hasil sesedikit apa pun. Meski pihak pengadilan melalui hakim 
mengijinkan penjualannya.29 Bahkan beberapa kitab Mazhab Syafi‟imelarang untuk 
menggantinya secara mutlak. Dalil-dalil yang digunakan oleh Mazhab Syafi‟iyah yang tidak 
membolehkan menjual Harta wakaf: pertama, Hadits Rasulullah SAW yang berbunyi 
“Tidak boleh dijual pokok (asli)nya atau dibeli atau dihibahkan atau diwariskan”. Kedua, Dalil 
logika. Mereka berkata: “Hartayang tidak boleh dijual karena adanya manfaat yang 
dimilikinya, berarti tidak boleh dijual meski terdapat kerusakan padanya”. Ketiga, Imam 
Syafi‟i mengatakan menjual dan mengganti Harta wakaf, dalam kondisi apapun hukumnya 
tidak boleh, bahkan terhadap wakaf khusus, seperti wakaf untuk keturunan sendiri, 
sekalipun terdapat seribu satu macam alasan untuk itu. Imam Syafi‟i memperbolehkan 
penerima wakaf untuk memanfaatkan Harta wakaf khusus manakala ada alasan untuk itu. 
Misalnya terhadap pohon wakaf yang sudah layu dan tidak bisa berbuah lagi. Penerima 
wakaf tersebut boleh menebangnya dan menjadikannya kayu bakar, tetapi tidak boleh 
menjual atau menggantinya.16 Menurut Imam Syafi‟i barang-Hartabekas bongkaran masjid 
tidak boleh dijual dan barang-Hartayang masih dapat digunakan diberikan kepada masjid 
lain yang membutuhkan, kalaupun tidak ada masjid yang membutuhkan maka bisa 
dialokasikan kepada pondok pesantren atau madrasah. 
Namun jika di kaitkan dengan kaidah ushul fiqh yang merupakan karangan Imam Syafi‟i, 
ketetapan hukum tersebut tidak sesuai dengan kemaslahatan masyarakat. 

سد درء) فا م قدم ال لى م لب ع حا ج صال م  (ل
Artinya: “meraih kemaslahtan dan menolak kemafsadatan”30 
Kaidah diatas, bisa diterapkan pada kasus penjualan benda wakaf bekas reruntuhan masjis 
yang ada di masjid Al-Huda Desa Ketanggung, karena jika benda wakaf itu tidak dijual 
maka akan mendatangkan kemafsadatan karena menjadikan benda itu tidak bermanfaat, 
tapi jika benda itu dijual dandigantikan benda lain maka akan mendatangkan kemanfaatan 
bagi benda tersebut dan kemaslahatan untuk wakif karena benda yang diwakafkannya 
tidak berhenti. 
Juga dalam kaidah perubahan hukum berikut : 
                                                      

28 Ibid, 28. 
29 Ibid, 68. 
30 Ibid, 69. 



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

33 

 

 “Perubahan hukum-hukum (ijtihadiyyah) yang disebabkan perubahan (situasi dan kondisi) suatu 
zaman merupakan suatu yang tidak diingkari”.31 
Meskipun kaidah ini tidak dapat diberlakukan secara mutlak dan perlu adanya rincian 
penerapan agar tidak bertentangan dengan aturan syara‟. Berdasarkan uraian diatas, 
penulis menyimpulkan bahwa pemikiran Imam Syafi‟i dalam menetapkan hukum 
sangatlah lebih berhati-hati dari Imam Madzhab yang lain. Perbedaan istinbat dari kalangan 
ulama Syafi‟iyah tersebut penulis cenderung pada pendapat ulama syafi‟iyah yang 
membolehkan jual beli Harta wakaf bekas bongkaran masjid. Jika wakaf tidak boleh dijual 
dan digantikan ketika benda wakaf tidak mendatangkan kemanfaatan dan diterapkan pada 
zaman sekarang menurut penulis itu kurang relevan karena kondisi  saat ini adalah dimana 
nilai ekonomi apabila dikelola dengan baik akan mendatangkan manfaat. Berdasarkan 
kasus di atas maka jual beli harta wakaf bekas bongkaran masjid menurut penulis 
dibolehkan karena sudah tidak mendatangkan manfaat untuk wakaf dan dengan penjualan 
tersebut akan mendatangkan kemanfaatan yang baru bagi benda wakaf, dan hal ini tidak 
terlepas dari aspek kemaslahatan umat. Penggalian dasar Maslahah Mursalahah ini sangat 
sesuai jika diterapakan pada kasus penjualan benda wakaf hasil reruntuhan masjid yang 
terjadi di Masjid Al Huda Desa Ketanggung Kecamatan Sudimoro Kabupaten Pacitan 
kaitanya dengan zaman sekarang. 
 
Kesimpulan  

Pemikiran Imam Syafi‟i dalam menetapkan hukum sangatlah berhati-hati dari 
Imam Madzhab yang lain. Perbedaan istinbat dari kalangan ulama Syafi‟iyah tersebut, 
penulis cenderung pada pendapat ulama Syafi‟iyah yang membolehkan jual beli Harta 
wakaf bekas bongkaran masjid. Jika wakaf tidak boleh dijual dan digantikan ketika benda 
wakaf tidak mendatangkan kemanfaatan, dan diterapkan pada zaman sekarang menurut 
penulis itu kurang relevan karena kondisi saat ini adalah dimana nilai ekonomi apabila 
dikelola dengan baik akan mendatangkan manfaat. Jual beli benda wakaf bekas bongkaran 
masjid menurut penulis dibolehkan karena sudah tidak mendatangkan manfaat wakaf dan 
dengan penjualan tersebut akan mendatangkan kemanfaatan yang baru bagi benda wakaf, 
dan hal ini tidak terlepas dari aspek kemaslahatan umat. Penggalian dasar Maslahah 
Mursalahah ini sangat sesuai jika diterapakan pada kasus penjualan Harta wakaf hasil 
reruntuhan masjid yang terjadi kaitanya dengan zaman sekarang. Ulama Syafi‟iyah dalam 
menghukumi jual beli Harta wakaf bekas bongkaran masjid terdapat perbedaan pendapat. 
Ada yang membolehkan juga ada yang melarang. Pendapat yang memperbolehkan 
penjualan Harta wakaf dengan alasan tidak mungkin dimanfaatkan seperti yang 
dikehendaki, sedangkan pendapat yang melarang karena masjid telah menjadi milik Allah 
SWT, mereka berpendapat sesuatu yang sudah menjadi milik Allah mana mungkin bisa 
dijualbelikan sedang pemiliknya tidak ada. 

 
 
 
 
 
 
 

                                                      
31 Ahmad Djazuli, Kaidah-Kaidah FIqih, Jakarta; Fajar Interpratama Offset, 200., 27 
 
 



 

Al-Musthofa: Journal Of Sharia Economics, Volume 4 Nomor 1 Juni 2021 
 

34 

 

Dartar Pustaka 
 

„Abdurrohman, Muhammad. “(Skripsi) Studi Analisis Pendapat Ibnu QudamahTerang Kebolehan 
Menjual Harta Wakaf Berupa Masjid”, 
http://eprints.walisongo.ac.id/4274/1/102111040.pdf diakses 19 Desember 2019 

Al-Baihaqi. t. th. Sunan al-Kubra. Beirut: Dar al Fike. Al-Bukhari. t. th. Sahih al-Bukhari. 
Beirut: Dar al-Sa‟ab. 

Al-Mundziri, Imam. 2003. Ringkasan Hadits Shahih Muslim (Jakarta: Pustaka Amani. 
An-Nasai. 1987. Sunan an Nasai. Kairo: Dar al-Hadis. As-Syaukani. 1297. Nail al Autar. 
Beirut: Dar al-Jal. 

Ayudin, 2016, “ Hukum Jual Beli Harta Wakaf Prespektif Empat Madzhab” Maqosid, 
Volume 8, No. 2 (Juli). 
Aziz, Nazrul. (Skripsi) Analisis Hukum Islam Terhadap Pemanfaatan Secara Pribadi Benda Wakaf 

Berupa Benda Bekas Masjid (Studi Kasus di Masjid Al Hidayah Desa Jurangagung Kecamatan 
Plantungan Kabupaten Kendal) 
http://eprints.walisongo.ac.id/8870/1/9.%20SKRIPSI%20KOMPLIT.pdf di akses 
30 Desember 2019 

Departemen Agama. 2010. Al-Qur‟an dan Tafsirnya, Jakarta: Lentera Abadi. Departemen 

Agama. 2012. Al-Qur‟an dan Terjemahnya, Bogor: Adhwaul Bayan. Djazuli, Ahnad. 2000. 
Kaidah-Kaidah Fiqih. Jakarta: Fajar Interpratama Offset. 
Faiqoh, Elok. (Skripsi) Tinjauan Hukum Islam Terhadap Hukum Penjualan Benda Wakaf Berupa 

Bekas Runtuhan Masjid (Studi Kasus di Masjid Al-Ihsan Desa Tambaksari Kecamatan 
Rowosari Kabupaten Kendal)  

Farid Wadjdy dan Mursyid. 2007. Wakaf dan Kesejahteraan Umat. Yogjakarta: Pustaka Pelajar. 
Huda, Miftahul. 2005. Mengalirkan manfaat wakaf. Bekasi: Gramata Publishing. 

Kencana, Ulya. 2017. Hukum Wakaf di Indonesia. Malang: Setara Press. 
Maftuhah, (Skripsi) Analisis Hukum Istibdal Benda Waqaf Berupa Masjid (Studi Komparasi 

Pendapat Imam al Nawawi dan Ibnu Qudamah) 
http://eprints.walisongo.ac.id/8103/1/132111148.pdf di akses 29 Desember 
2019 

Makmun, Achmad Rodli. tt. Paradigma Baru Hukum Wakaf di Indonesia. Ponorogo: 
STAIN Ponorogo Press. 

Manan, Abdul. 2017. Pembaruan Hukum Islam di Indonesia. Depok: Kencana. Mughniyah, 
Muhammad Jawad. 2006. Fiqih Lima Madzhab. Jakarta: Penerbit Lentera. 
Musyafak, Charis. “(Skripsi) Studi Analisis Pendapat Sayyid Sabiq mengenai penjualan harta 

Wakaf”, 2019. 
Rofiq, Ahmad. 1997. Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada. Roibin. 

2008. Sosiologi Hukum Islam: telaah sosiohistoris Imam Syafi‟i. Malang: UIN Malang Press. 
Rozalinda. 2016. Manajemen Wakaf Produktif. Jakarta: PT Raja Grafindo. 
Tim Kreatif Kajian Tanya Jawab 2014 (TIRAKAT ‟14). 2015. Ngaji Fiqh untuk Bekal 

Kehidupan Dunia-Akhirat. Kediri: Santri Salaf Press. 
Waluyo, Atep Hendang. 2018. “Istibdal Wakaf dalam Pandangan Fukaha Klasik dan 

Kontemporer”, Al Misykat Al-Anwar Jurnal Kajian Islam dan Masyarakat, 
Volume 29 No.2. 

http://eprints.walisongo.ac.id/4274/1/102111040.pdf%20diakses%2019%20Desember%202019
http://eprints.walisongo.ac.id/4274/1/102111040.pdf%20diakses%2019%20Desember%202019
http://eprints.walisongo.ac.id/8870/1/9.%20SKRIPSI%20KOMPLIT.pdf
http://eprints.walisongo.ac.id/8103/1/132111148.pdf

