W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025

e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX
Diterima Redaksi Direvisi Terakhir Diterbitkan Online
23-12-2025 31-12-2025 31-12-2025
DOL: s

Kontribusi Pesantren Tarbiyatut Tholabah Dalam Pengembangan
Islam Di Pesisir Lamongan

Moh. Khoirul Fatih
Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia
E-mail: Khoirulfatin12@gmail.com

Abstrak: Tujuan pembahasan ini adalah untuk mengetahui kontribusi pondok pesantren
Tarbiyatut Tholabah Kranji Paciran Lamongan dalam pengembangan Islam di Pesisir
Lamongan. Pembahasan ini menggunakan pendekatan kualitatif dan metode studi
literatur. Pesantren sejak awal berdirinya hingga sekarang menjadi salah satu pusat studi
Islam yang paling dipercaya umat Islam. Kegiatan pendidikan keagamaan di Pesantren
dinilai komprehensif karena tidak hanya terjadi transfer of konwoledge, akan tetapi
transfer of value. Pesantren Tarbiyatut Tholabah adalah lembaga pendidikan Islam yang
berumur lebih dari satu abad berdiri tahun 1898. Kontrubusi pesantren Kranji dalam
upaya meneruskan estafet dakwah Islam di wilayah pesisir Jawa khususnya di wilayah
Lamongan juga tidak terbantahkan. Dalam skala nasional melalui pengasuhnya KH.
Abdul Karim Musthofa, pesantren ini telah berkontribusi dalam perintisan pendirian
Jamiyyah Qurra wal Huffadz dan Musabagah Tilawatil Quran tahun 1951. Tidak hanya
itu, sebagai pesantren tua, pesantren Kranji telah melahirkan banyak alumni yang saat ini
berkiprah di banyak wilayah Indonesia dan mendirikan Pesantren di pesisir Lamongan,
di antaranya Pondok Pesantren Al-Amin Tunggul, Pondok Pesantren Muhammadiyah
Karangasem Paciran, Pondok Pesantren Mazroatul Ulum Paciran, Pondok Pesantren
Raudlatul Muta’abidin Payaman Solokuro, Pondok Pesantren Darul Ma’arif Payaman
Solokuro, Pondok Pesantren Sunan Drajat Banjaranyar, Pondok Pesantren Raudhatut
Thullab, Pondok Pesantren Al-Islah Sendang Agung, Pondok Pesantren Modern Paciran,
Pondok Pesantren Maulana Ishag Kemantren, Pondok Pesantren Al-Falah Petung Gresik,
dan Pondok Pesantren Darul Jannah Al Ma’wa Tunggul.

Kata Kunci: Pesantren Pesisir, Tarbiyatut Tholabah, Dakwah Islam, Pendidikan Islam,
Lamongan

Abstract: The purpose of this study is to examine the contribution of Tarbiyatut Tholabah
Islamic Boarding School in Kranji, Paciran, Lamongan, to the development of Islam in

98


mailto:Khoirulfatih12@gmail.com

W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

the coastal areas of Lamongan. This study employs a qualitative approach using a
literature review method. Since its establishment until the present day, Islamic boarding
schools (pesantren) have served as one of the most trusted centers of Islamic studies
among Muslims. Religious education activities in pesantren are considered
comprehensive because they involve not only the transfer of knowledge but also the
transfer of values. Tarbiyatut Tholabah Islamic Boarding School is an Islamic
educational institution that has existed for more than a century, having been established
in 1898. The contribution of the Kranji pesantren in continuing the mission of Islamic
da ‘wah in the coastal regions of Java, particularly in Lamongan, is undeniable. At the
national level, under the leadership of KH. Abdul Karim Musthofa, this pesantren
contributed to the initiation of Jamiyyah Qurra wal Huffadz and the Musabagah Tilawatil
Quran in 1951. Furthermore, as one of the oldest pesantren, Tarbiyatut Tholabah has
produced numerous alumni who are currently active across various regions of Indonesia
and have established Islamic boarding schools in the coastal areas of Lamongan,
including Al-Amin Tunggul Islamic Boarding School, Muhammadiyah Karangasem
Paciran Islamic Boarding School, Mazroatul Ulum Paciran Islamic Boarding School,
Raudlatul Muta‘abidin Payaman Solokuro Islamic Boarding School, Darul Ma arif
Payaman Solokuro Islamic Boarding School, Sunan Drajat Banjaranyar Islamic
Boarding School, Raudhatut Thullab Islamic Boarding School, Al-Islah Sendang Agung
Islamic Boarding School, Modern Paciran Islamic Boarding School, Maulana Ishaq
Kemantren Islamic Boarding School, Al-Falah Petung Gresik Islamic Boarding School,
and Darul Jannah Al Ma ‘wa Tunggul Islamic Boarding School.

Keywords: Coastal Pesantren, Tarbiyatut Tholabah, Islamic Da ‘wah, Islamic Education,
Lamongan

Pendahuluan

Sejarah adalah wajah peradaban, dimana menjadi penting untuk dilakukan usaha
pembukuan secara berkelanjutan, dengan harapan generasi penerus akan mampu belajar
dan menkontruksi dengan kondisi di era sekarang. KH. Hasyim Muzadi mengemukakan
sejarah, sebagaimana diingatkan Kitab Suci Alquran, mengandung pelajaran berharga
bagi penetapan langka ke depan. Namun, sejarah hanya akan membuahkan pelajaran
manakala para pelakunya meng-implementasikan kemampuan analitis atas seluruh
peristiwa yang terjadi dan membangun konstruk kesadaran baru. Dalam konteks
perkembangan suatu kelompok, pelajaran yang dapat diambil dari sejarah adalah,
berbagai peristiwa yang menyertai perkembangan tersebut secara kumulatif menjadi

99



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

ingatan dan kesadaran bersama (colletive memory and consciousness) bagi para
anggotanya dan secara “struktural” mewarnai seluruh langkah kolektif mereka ke depan

Secara historis, pesantren telah mendokumentasikan berbagai peristiwa sejarah
bangsa Indonesia, baik itu sejarah sosial budaya masyarakat Islam, ekonomi maupun
politik bangsa. Sejak masa awal penyebaran Islam, pesantren adalah sarana penting bagi
kegiatan Islamisasi di Indonesia. perkembangan dan kemajuan masyarakat Islam
Nusantara, khususnya di Jawa yang tidak mungkin terpisahkan dari peranan yang
dimainkan pesantren.

Pesantren sejak awal berdirinya hingga sekarang menjadi salah satu pusat studi
Islam yang paling dipercaya umat Islam. Kegiatan pendidikan keagamaan di Pesantren
dinilai komprehensif karena tidak hanya terjadi transfer of konwoledge, akan tetapi
transfer of value; tidak hanya mendasarkan pada pemahaman teori, akan tetapi praktik
ibadah sekaligus; tidak hanya mengandalkan hafalan serangkaian teori keilmuan akan
tetapi membiasakan diri dalam tradisi ritual; tidak hanya secara retoris menggalakkan
konsep, tawassuth, dan tawazun, tetapi juga mengimplementasikannya dalam tataran
praksis kehidupan pesantren. Bisa dikatakan bahwa pesantren merupakan miniatur
masyarakat Islam ideal yang jika pengaruhnya sampai pada spektrum yang lebih luas
tentu akan mempengaruhi kehidupan masyarakat sesuai dengan kehidupan pesantren itu
sendiri.

Masyarakat di sekitar pesantren cenderung mengikuti pola kehidupan pesantren.
Sebaran alumni pesantren di berbagai belahan nusantara cenderung berperilaku sesuai
dengan tradisi pesantren di mana dulu ia menimba ilmu, dan ia akan berusaha menerapkan
tradisi keilmuan dan ibadah, tata nilai dalam masyarakat di mana ia tinggal.

Dinamika kehidupan pesantren pada umumnya secara tidak langsung menjadi
subkultur pertumbuhan, perkembangan dan dinamika yang secara luas terjadi dalam
kehidupan masyarakat. Pesantren tidak dapat menghindar dari segala bentuk perubahan,
perbedaan bahkan pertentangan individu maupun kelompok yang terjadi dan menjadi
bagian dari pesantren ataupun dalam hubungannya dengan masyarakat atau pihak luar.

Pesantren dituntut untuk dapat menghadapi serta beradaptasi dengan situasi
keragaman, perbedaan dan perkembangan tersebut. Belakangan ini, seringkali banyak
ditemukan munculnya situasi perbedaan dan perdebatan yang terjadi di kalangan
masyarakat. Salah satu contohnya adalah seringkali terjadi kekerasan, kerusuhan hingga
bahkan kasus pertikaian antar masyarakat dan yang lebih mengenaskan lagi kejadian
tersebut hanya seringkali dilatar belakangi ketidaktahuan dan ketidaksadaran mereka
serta kesalah pahaman antara dua belah pihak dan ada pula yang dilatar belakangi oleh
kepentingan politik semata.

Pondok pesantren menjadi sumber utama modal sosial di samping keluarga atau
masyarakat, yang mana santri dididik untuk menjadi anggota masyarakat yang baik atau

100



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

agar dapat hidup bermasyarakat yang dengan ilmunya dapat bermanfaat bagi diri,
keluarga, masyarakat, bangsa dan agamanya. Hubungan yang dibangun atas dasar
kepercayaan, dan kerjasama yang dilandaskan pada nilai-nilai utama yang dikembangkan
tersebut merupakan modal sosial pendidikan pesantren. Modal sosial yang dimiliki dapat
berfungsi sebagai perekat melalui keterlibatan individu atau kelompok dalam institusi
pendidikan.

Pesisir sebagai akses maritim merupakan pintu gerbang utama dalam penyebaran
kebudayaan masa awal masuknya Islam® Jalur perekonomian yang terbentang dari Selat
Malaka hingga pesisir Jawa meningga lkan banyak bekas yang hingga sekarang
terabadikan dalam pena-pena kesejarahan negeri archipelago. Pesisir Utara Jawa
dianggap lebih spesial, M. Yamin menyebut laut Jawa sebagai laut Nusatara? Masyarakat
pesisir menjadi masyarakat yang lebih awal menerima Islam sebagai agama. Hal tersebut
berkaitan dengan persentuhan dengan masyarakat internasional yang kala itu telah
singgah dan menetap bersama dengan penduduk lokal. Persentuhan ini sebagaimana
yang terjadi di Grisse (sekarang Gresik)® abad ke-11 yang telah terdapat komunitas
beragama Islam dengan ditemukannya makam Fatimah binti Maimun yang inskripsi pada
batu nisannya menunjukkan angka tahun 475 H/1082 M.* Komunitas-komunitas yang
kebanyakan adalah Hadrami muslim ini pada gilirannya membawa serta tradisi mereka
ke tanah Nusantara baik bahasa, sistem pengetahuan, hukum, dan termasuk agama
mereka yang di dalamnya al-Qur’an menjadi sumber dari segala sumber. Al-Qur’an yang

1 A. Daliman, lIslamisasi dan Perkembangan Kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia
(Yogyakarta: Ombak, 2012), him. 120-121.

2 Penamaan ini berkaitan posisi Pantai Utara Jawa sebagai tempat menghimpun rempah-
rempah dan komuditas dagang lainnya dari Nusantaara bagian Timur. Hal ini mengakibatkan para
pedagang dari berbagai negeri untuk mencukupkan pelayarannya hingga ke pesisir Utara Jawa, karena
semua barang dari Timur telah bisa didapatkan di sini. Di pantura Jawa juga dikenal banyak para ahli
pembuat kapal. Hal tersebut menambah nilai strategis. Lihat A. Daliman, Islamisasi dan
Perkembangan Kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia, him. 120-121

% Dalam Suma Oriental, catatan perjalanan pendelajah Portugal, Tome Pires pada awal abad
VI, Gresik telah dikenal sebagai akses perdagangan pesisir dis ebut dengan kata Grisee. Abad ke-14
adalah masa kemajuan perdagangan baik regional maupun intenasional. Menurut catatan Tome Pires,
ketika kedatangannya di kota tersebut abad ke-16, pesisir Gresik telah ramai. Banyak pedagang asing seperti
dari Gu jarat, Persia, dan China telah membangun relasi dengan pedangan pribumi. Menurut Michael
Laffan, Gresik bersama dengan Tuban telah menjadi pionir dalam dunia pelayaran yang membuka
hubungan bersama bangsa Tionghoa dalam mengembangkan upaya penyebaran agama Islam di
Patani. Pengaruh Gresik yang begitu besar dalam dunia pelayaran kala itu juga menarik seorang
budayawan agung yang dikenal dengan Maulana Maghribi untuk singgah dan bermukim di sana pada
tahun 1404 hingga akhirnya meninggal pada tahun 1419.Tome Pires, Suma Oriental terj. Andrian
Prakasa dan Anggita Pramesti (Yogyakarta: Ombak, 2014), him. xxxv i. Lihat pula Michael Laffan, The
Makings of Indonesian Islam (Princeton: Princeton University Press: 2011).

4 Agus Sunyoto, Wali Songo: Rekonstruksi Sejarah yang Disingkirkan (Jakarta: Transpustaka,
2011), him. 37.

101



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

menjadi bagian dari kehidupan mereka ikut terbawa seiring kehidupan mereka dalam
komunitas-komunitas di tanah Jawa.®

Pondok pesantren merupakan bentuk asli kebudayaan dan sistem pendidikan
tertua di Indonesia, karena itu mempunyai tanggung jawab untuk mempertahankan
eksistensinya demi peningkatan harkat dan martabat bangsa menuju tercapainya
kemanusiaan yang utuh sesuai dengan nilai-nilai luhur yang terkandung dalam pancasila
dasar negara republik Indonesia. Dengan demikian pondok pesantren sebagai lembaga
pendidikan dan perjuangan ke arah tersebut di atas, harus senantiasa berupaya
meningkatkan peranannya di tengah-tengah masyarakat dan bangsa, agar keberadaanya
betul-betul berdaya guna bagi terciptanya kemajuan bangsa dan kelangsungan negara
yang adil dan makmur.

Melalui pendekatan pendidikan (Educative Approach), Pondok Pesantren selalu
berusaha mengembangkan konsep dasarnya dan semakin meningkatkan peran serta
civitas lembaganya menuju tecapainya tujuan pembangunan nasional, baik pembangunan
seutuhnya sebagai subjek dan sekaligus objek pembangunan, maupun sektor
pembangunan lainya, materiil maupun spiritual.

Kontribusi Pondok Pesantren seperti yang digambarkan tentu perlu diwujudkan
dengan kesiapan para pengasuh dan pembina serta tenaga-tenaga yang terkait lainya
untuk mengadakan pembaharuan sistem-sistem yang ada, termasuk sistem kelembagaan
dan menejemennya sebagai konsekwensi dari keinginan akan adanya kemajuan sesuai
dengan panggilan zaman.

Maka disamping mempertahankan tradisionalitas yang masih sangat berguna,
penting sekali memodernisir beberapa sub sistem yang dianggap kurang relevan dengan
tuntutan masyarakat yang sedang membangun.

Hal-hal yang dikemukakan di atas tentu saja tidak bisa lepas untuk menjadi dasar
pijakan Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah Kranji Paciran Lamongan dalam
menampilkan dirinya sebagai lembaga pendidikan yang telah berpengalaman
menyelenggarakan pendidikan formal selama kurang lebih 70 tahun.

Pesantren Tarbiyatut Tholabah atau biasa dikenal dengan sebutan pesantren
Kranji adalah lembaga pendidikan Islam yang terbilang cukup tua berumur lebih dari satu

5 Komunitas Hadrami berhasil menjadi Melayu, Bugis, Minangkabau, dan lain
sebagainya. Karena faktor internal dan eksternal di atas, merea bisa membentuk komunitas tidak hanya
di Aceh dan Pontianak, namun juga di Jawa sebagaimana di Cirebon, Tegal, Batavia, Pekalongan,
Semarang, dan Surabaya. Komunitas Hadrami ini juga dapat masuk hingga ke Sumenep Madura.
Bahkan, wilayah komunitas Benggali yang tempat tinggalnya disebut Pakojan “tempat tinggal Kojah” lama
kelamaan digantikan oleh orang Arab hadrami. L.W.C. Van den Berg, Orang Arab di Nusantara (Jakarta:
Komunitas Banbu, 2010), 100.

102



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

abad. Sebagai lembaga pendidikan yang sudah berdiri lama, tidak mudah untuk tetap
kokoh berdiri di tengah derasnya arus modernitas. Tapi, memang itulah yang saat ini
terjadi di pesantren Kranji. Pesantren ini mampu belajar dari perjalanan sejarah yang
sudah mereka saksikan dari para pendahulunya, sehingga di era digital saat ini, pesantren
Kranji terus mengalami perkembangan dari segala bidang, baik di bidang pengembangan
keilmuan, sarana-prasarana dan kajian kitab-kitab salaf yang semakin gencar dilakukan
sebagai metode pengajaran, merawat tradisi, menciptakan generasi penerus dan identitas.

Peran pesantren Kranji dalam upaya meneruskan estafet dakwah Islam di wilayah
pesisir Jawa khususnya di wilayah Lamongan juga tidak terbantahkan. Dalam skala
nasional melalui pengasuhnya KH. Abdul Karim Musthofa, pesantren ini telah
berkontribusi dalam perintisan pendirian Jamiyyah Qurra wal Huffadz dan Musabaqgah
Tilawatil Quran tahun 1951. Tidak hanya itu, sebagai pesantren tua, pesantren Kranji
telah melahirkan banyak alumni yang saat ini berkiprah di banyak wilayah nusantara
(Indonesia), para alumninya juga tidak dapat dipandang sebelah mata, karena telah
mampu menjadi sosok yang memiliki pengaruh cukup besar bagi perkembangan dan
pengendalian kebijakan pemerintah Indonesia.

Metode Penelitian

Dalam kajian ini, penulis menggunakan metode tinjauan literatur yang berkaitan
dengan pesantren. Hal pertama yang dilakukan penulis adalah mengumpulkan beberapa
literatur baik berupa buku, artikel, dan dokumen lainnya yang berkaitan dengan pesantren
Tarbiyatut Tholabah Kranji Paciran Lamongan. Setelah bahan terkumpul, selanjutnya
penulis melakukan analisis dokumen

Hasil dan Pembahasan
1. Babat Alas: Sejarah Awal Pesantren Tarbiyatut Tholabah

Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah atau lebih akrab dengan nama pondok
Kranji merupakan salah satu pesantren tertua di wilayah Kabupaten Lamongan Jawa
Timur. Lamongan yang secara historis menjadi pusat penyebaran Islam masa walisongo
telah memberikan banyak warisan yang sampai sekarang masih dapat dirasakan, seperti
halnya eksistensi pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah yang didirikan pada tahun 1898
oleh KH. Musthofa Abdul Karim. Keberadaanya telah memainkan peran penting dalam
pelestarian dan pengembangan dakwah Islam di wilayah pesisir utara Lamongan yang
pada abad ke 16 M merupakan salah satu pusat pengembangan Islam di Jawa. Adanya
artefak makam Sunan Drajat, Makam Sunan Sendang, juga makam Maulana

103



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Asmaragandi dan Sunan Bonang yang jaraknya tidak terlalu jauh dari area Pesantren
Tarbiyatut Tholabah.® Menjelaskan tentang pentingnya wilayah ini dalam potret dakwah
Islam di masa lalu.

Pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah dibangun di Desa Kranji, terletak 200 m dari
jalur Deandles berjarak kurang lebih 3,5 km dari kecamatan paciran. Secara geografis
pesantren ini juga dapat nilai strategis karena berada di jalur jalan raya, dari Tuban dapat
ditempu dengan naik mobil atau angkutan umum, begitupun juga dari arah Gresik dan
Surabaya. Selain itu, jarak antara pasar rakyat dan tempat pelelangan ikan (TPI) dengan
pesantren juga saling berdekatan. Hal ini tentunya memberikan kemudahan bagi santri
untuk belanja kebutuhan sehari-hari.

Desa Kranji masuk dalam Kecamatan Paciran Kabupaten Lamongan Jawa Timur.
desa ini terdiri dari dua dusun yaitu dusun Jetis (dikenal dengan sebutan tepanas) dan
dusun Sidodadi (dikenal dengan sebutan setalok). Luas wilayahnya kurang lebih 429,628
Ha. Areanya terbagi dalam berbagai wilayah yang sebagian besar merupakan perumahan
warga, persawahan, kandang ternak, dan pantai laut jawa. Desa kranji berbatasan dengan
laut jawa, di sebelah selatan terdapat Desa Payaman dan Dagan, di sebelah timur Desa
Drajat, Desa Banjarwati dan di sebelah barat Desa Tunggul dan Sendang. Adanya tempat
pelelangan ikan (lkan) dan luasnya laut jawa menjadikan masyarakat Kranji bekerja
sebagai nelayan dan pedagang. Pada zaman Kolonial Belanda di wilayah Kranji telah
dibangun dua gudang besar yang terletak di kanan dan kiri jalan Deandles. Kawasan di
sebelah selatan Desa Kranji merupakan perkebunan kepala milik Belanda.’

Dalam beberapa catatan disebutkan bahwa wilayah Kecamatan Paciran terdapat
mandala (pusat pendidikan agama Hindu). Lokasi mandala diperkirakan berada di Desa
Sendang Duwur dan cabangnya ada di Desa Drajat, di area yang ditempati Mayang
Madu.® Karena faktor itulah diduga dewan Walisongo menanam banyak muridnya untuk
menyebarkan ajaran Islam dan meredam pengaruh Hindu. Hinduisme akhirnya berhasil
dibendung. Wilayah Drajat ditangani oleh Raden Qosim (bergelar sunan drajat)
sedangkan di wilayah Sendang Duwur pada era berikutnya berhasil diambil alih oleh

6 Sebelum munculnya Tarbiyatut Tholabah, di wilayah Sendang. Konon pernah ada pesantren
yang diasuh oleh Kyai Suto. Disampaikan bahwa Kyai Abdul Karim bin Abdul Qohhar pernah belajar di
sana. Lihat, Rahmat Dasy DKkk. Seratus Tahun Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah, Lamongan:
Yayasan Tarbiyatut Tholabah, 1997, him. 12. Paper tidak diterbitkan. Dalam sumber lain menyebutkan
bahwa setelah belajar dari ayah tirinya, Kyai Asnawi, Kyai Abdul Karim dikirim ke pesantren asuhan Kyai
Mustahal di Sedayu, lalu ke Sendang di bawah asuhan Raden Maulana (Kyai Suto). Lihat, Moh. Kholil,
“Kyai Abdul Karim 1822-1896 M, Desa Tebuwung Kecamatan Dukun Kabupaten Gresik : Telaah
Biografi”, Skripsi UIN Sunan Kalijaga, 2013, hlm. 4. Dokumen tidak diterbitkan

" Tim Penulis, Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah, Yogyakarta: Alumni Pesantren
Tarbiyatut Tholabah di Yogyakarta, 2016, him, 3. Dokumen tidak diterbitkan.

8 Dapat diperkirakan tentang topomini lokasi sekitar rumah Mayang Madu di Dusun Banjaranyar
Desa Banjarwati banyak dijelaskan dalam kajian tentang sejarah Sunan Drajat.

104



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Raden Nur Rahmat (bergelar sunan sendang). Dan pada akhirnya semangat Islamisasi
Walisongo di wilayah pesisir ke barat berhasil dilakukan.

Selepas era Walisongo tidak banyak data yang bisa diperoleh dari wilayah ini.
Namun, dari uraian dan kepingan peritiwa yang melatar belakangi kelahiran Pondok
Kranji (sebelum dikenal dengan nama Tarbiyatut Tholabah) sedikitnya bisa diduga bahwa
saat itu dakwah mulai mengalami kemunduran. Sebagian masyarakat kembali kepada
kepercayaan lama. Para tokoh agama resah. Maka, selain untuk mengatasi persoalan
keagamaan saat itu, berdirinya pondok pesantren Kranji merupakan tonggak baru bagi
mekarnya pusat-pusat kajian keagamaan yang pernah tumbuh di wilayah ini. Pondok ini
berjasa menjadi sumber utama lahirnya tokoh-tokoh baru di wilayah Kranji dan
sekitarnya.®

Perintisan pesantren Tarbiyatut Tholabah bermula dari krisis moral dan etika
keagamaan dalam kehidupan masyarakat di wilayah Kranji dan sekitarnya yang
mengalami kemrosotan. Kegiatan masyarakat setiap hari kalah itu dinilai jauh dari ajaran
Islam sebagaimana yang pernah ditanamkan Walisongo, Sabung ayam, perjudian,
pelacuran, klenik dan ritual-ritual yang mengarah pada kemusrikan menjadi hal yang
biasa dilakukan. Udara laut yang dingin juga produksi tuwak (air siwalan yang basi) yang
melimpah menjadikan masyarakat menjadi tidak terkontrol dan kegiatan mendem
(mabuk-mabukan) bersama menjadi kebiasaan setiap harinya.

Kondisi sosial yang seperti itu kemudian menjadikan tokoh Desa Kranji merasa
khawatir. Pusat pengajaran agama jauh dari sana. Pesantren yang pernah dibuka oleh
Raden Qosim di Desa Drajat sudah tidak lagi ada kegiatan (fakum). Para tokoh itu
akhirnya berupaya untuk mencari solusi dan jalan keluar. Mereka kemudian melakukan
musyawarah dan berinisiatif membuka pusat pengajaran agama Islam. Dari musyawarah
tersebut muncul kesepakatan untuk meminta KH. Musthofa sebagai guru yang
mengampu kegiatan tersebut.

Alasan jatuhnya pilihan kepada KH. Musthofa dalam musyawarah tersebut
disebabkan dua alasan utama. Pertama, salah satu dari ketujuh tokoh yang melakukan
musyawarah tersebut merupakan alumni pesantren Tebuwung dan memiliki koneksi
dengan Sampurnan Bungah Gresik sehingga memiliki informasi tentang KH. Musthofa.

° Begitu pentingnya peran Pondok Kranji dalam perjuangan awal melahirkan bibit baru tokoh-
tokoh agama yang kemudian tersebar di wilayah Kranji dan sekitarnya, menjadikan pesantren ini dikenal
oleh banyak tokoh nasional, seperti halnya KH, Abdurahman Wahid (Gusdur) dan KH. Hasyim Muzadi
yang sering berkunjung untuk bertemu dengan pengasuh yang kala itu KH. Moh. Bagir Adelan. Keberadaan
pesantren Kranji yang saat itu begitu dibutuhkan telah dinilai mampu memberikan perubahan signifikan,
bagi perubahan sosial maupun perilaku keagamaan masyarakat Kranji dan sekitararnya yang dinilai sudah
jauh dari norma-norma agama. Pesantren Kranji telah menjadi warna tersendiri yang memberikan tuntunan
untuk perubahan yang nyata.

105



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Kedua, karena seringnya KH. Musthofa datang berkunjung ke Desa Drajat sehingga dari
sanalah banyak masyarakat yang mengenalnya sebagai pemuda alim dalam ilmu agama.°
KH. Musthofa saat itu tinggal di Pesantren Qomaruddin Bungah Gresik. Tugas itu
dijalani selama dua tahun, dengan pulang pergi dari Sampurna ke Kranji. Akhirnya pada
bulan Jumadil Akhir 1316 H/November 1898 M, KH. Musthofa Abdul Karim
memutuskan membuka tanah yang diwakafkan oleh H. Harun. Tanah letaknya ada di
selatan Desa Kranji dan masih berupa semak-semak karena tidak terurus. Masyarakat
setempatnya menamakannya tempat angker, karena sudah lama tidak disambangi oleh
pemiliknya. Bersama para tokoh dan masyarakat sebagian tanah tersebut dibabat untuk
kemudian didirikan langgar dan sumur sebagai tempat pengajaran agama Islam.

Langgar baru menjadi pusat aktivitas pengajaran agama Islam. Para santri pertama
kalah itu adalah tujuh tokoh masyarakat dan masyarakat sekitar Kranji, Drajat yang ingin
belajar agama secara mendalam. Ketujuh tokoh masyarakat itu yakni H. Harun (Kranji),
H. Asrof (Drajat), H. Usman (Kranji), H. Ibrohim (Kranji), K. Mas Takrib (Kranji), K.
Abdul Hadi (Drajat), K. Mu’min (Drajat). Materi yang disampaikan saat itu seputar
persoalan keislaman, seperti Figih, Alquran, dan Akidah. Biaya pendidikan ditanggung
oleh masyarakat. H. Harun dan H. Usman dikenal sebagai orang yang memiliki saham
dan usaha yang besar.

Pusat pengajian itu selanjutnya dilengkapi dengan bangunan rumah tempat tinggal
untuk KH. Musthofa. Demikianlah, pada tahun 1900 M, KH. Musthofa mengajak
keluarganya untuk pindah ke Kranji, menempati kediaman barunya. Sejak saat itu,
pengajian semakin intensif dilakukan. Santri baru kemudian mulai banyak yang
berdatangan dari wilayah yang jauh. Sebuah asrama sederhana lalu ditambahkan di
kompleks tempat tinggal KH. Musthofa, mempelajari pelajaran, menghafal dan
sebagainya. Asrama santri itu berada di sisi selatan Langgar Agung, berdampingan
dengan tempat tinggal KH. Musthofa. Sejumlah santri kemudian memutuskan untuk
bermukim, mondok di sana. Yang kemudian pusat pengajaran ini dikenal dengan nama
Pondok Kranji.t!

10 Tim Penulis, KH. Moh. Bagir Adelan; Organisatoris, Ulama dan Teknokrat, Surabaya: Terbit
Terang, 2009, him. 28. Namun, alasan pertama dinilai lebih realistis.

11 Penamaan pesantren dengan nama daerah yang menjadi tempatnya merupakan identitas
pesantren. Pola tersebut memberikan pengertian bahwa pesantren selalu berdampingan dengan masyarakat.
Mereka ikut bergerak dan membangun bersama masyarakat. Karena itu, popularitas pesantren berimbas
pada perkembangan daerah yang ditempati. Pondok Pesantren Qomaruddin awalnya dikenal sebagai
pondok Sampurnan karena berada di Desa Sampurnan. Di era sekarang masih banyak pondok pesantren
yang masih populer dengan nama daerahnya seperti pondok Langitan Tuban, Pondok Tebuireng Jombang,
Pondok Termas Pacitan, Pondok Lirboyo Kediri, dan pondok Krapyak Jogjakarta, meskipun secara
administratif pesantren tersebut memiliki nama sendiri. Tim Penulis, Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut
Tholabah, him, 3. Dokumen tidak diterbitkan.

106



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Melihat perkembangan santri yang semakin tahun terus bertambah materi yang
dipelajari juga bertambah yakni: Alquran, tafsir, hadis, fiqih, nahwu, mantiq (logika),
balaghah (sastra arab), dan tasawuf. Sistem pengajaran menggunakan pola yang lazim
digunakan dipesantren, yaitu metode sorogan.'? Sang kyai memberikan pengajaran
terbuka kepada santri yang hadir. Di antara santri-santri beliau adalah KH. Murtadlo atau
biasa dikenal Mbah Tolo, adik kandung KH. Musthofa sendiri yang kemudian
meneruskan pesantren ayahnya di desa Tebuwung Dukun Gresik. K. Abd Rosyid dari
Mentaras Dukun Gresik. KH. Adelan dari Kranji yang kemudian diambil menantu sendiri
oleh KH. Musthofa dan dinikahkan dengan Nyai Shofiyah.

Selanjutnya, proses modernisasi atas pesantren ini terjadi saat KH. Abdul Karim
yang merupakan putra KH. Musthofa pulang dari pesantren Tebuireng Jombang pada
tahun 1924. Dari Tebuireng KH. Abdul Karim mendirikan madrasah dengan kurikulum
yang diadaptasi dari kurikulum madrasah Slafiyah di Tebuireng. Pada kepulangan yang
kedua, tahun 1933, KH. Abdul Karim membawa santri-santri yang berasal dari Bawean,
Surabaya, Malang, Jombang, dan Nganjuk.

Perkembangan terus terjadi pada periode-periode selanjutnya. Di antara yang
penting dicatat adalah pendirian Madrasah Ibtidaiyah Putri tahun 1948, atas inisiatif K.
Moh. Ali Thoyyib. Pada tahun-tahun berikutnya, pesantren ini mulai menerima santri
putri sebagai santrit® mukim. Kemudian secara bertahap membuka sekolah-sekolah
formal, mulai tingkat TK, MI, MTs, Mu’alimin-Mu’alimat, MA, hingga perguruan tinggi,
berkembangan ini dibarengi dengan terus bertambahnya santri yang datang jauh dari luar
wilayah Paciran dan Lamongan.

Secara historis, pesantren Tarbiyatut Tholabah juga pernah mengalami libur
panjang. Peristiwa itu terjadi pada masa revolusi fisik yakni agresi Belanda | tahun 1941
dan 1942. Saat itu penduduk Kranji oleh Kyai Amin Musthofa!* diperintahkan untuk
mengungsi di Desa Payaman (selatan Desa Kranji). Setelah keadaan kembali normal
pendidikan kembali berlangsung. Bahkan sempat ada tambahan pelajaran berupa senam

12 Metode sorogan digunakan dalam proses pembelajaran di pesantren di era KH. Musthofa dan
masih sering juga digunakan di era sekarang, karena metode ini dinilai efektif dalam memberi pelajaran
pada santri dan juga menumbuhkan sikap emosional dalam menghormati guru sebagai sosok yang memberi
pengajaran ilmu pengetahuan. Dengan metode sorogan seorang santri akan selalu dekat dengan gurunya
karena setiap pertemuan seorang santri akan mendekat ke gurunya untuk menghafal dan menyampaikan
tugasnya.

13 Zamakhsyari Dhofier mengemukakan ada beberapa perubahan penting yang terjadi di
lingkungan pesantren pada akhir abad 19. Di antaranya adalah mulai tahun 1910, pesantren-pesantren mulai
membuka pondok untuk santri perempuan. Perkembangan lainnya tahun 1920 beberapa pesantren mulai
mengajarkan pelajaran umum seperti bahasa Indonesia, Bahasa Belanda, matematika, geografi dan ilmu
sejarah. Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES. 1984, him. 38.

14 Dalam perkembangannya Kyai Amin Musthofa kemudian memutuskan mendirikan pondok
pesantren sendiri di Desa Tunggul lokasinya berada di Barat Desa Kranji, pesantren yang didirikan Kyai
Amin dikenal dengan nama Pondok Al-Amin, saat ini dikelola oleh Putranya KH. Miftakhul Amin.

107



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

yang dikenal dengan nama “Taiso” juga pelajaran bahasa Jepang yang diampu oleh
mualaf Jepang bernama Abdul Hamid Uno, teman akrab KH. Abdul Karim Musthofa.®

Dapat dikatakan dan dipahami bersama bahwa dalam 20 tahun perjalanan.
Pesantren Tarbiyatut Tholabah berada pada fase rintisan (babat alas), tahap penguatan
pondasi bagi pondok pesantren. Fase pertumbuhan mulai terjadi pada tahun 1924 ketika
sistem pengajaran mulai dikenalkan pada kajian-kajian modern. Fase berikutnya adalah
periode pemantapan. Fase perkembangan terjadi pasca KH. Adelan. Pengalaman KH.
Moh. Bagir Adelan 9 pesantren di Jawa Timur, jiwa interpreneurship serta keterampilan
dalam organisasi telah mampu memberi ruang terbuka terhadap sistem pengajaran
modern. Hasilnya, sejumlah lembaga pendidikan formal didirikan. Madrasah Tsanawiyah
(1961), Pondok Pesantren Putri (1963), TK Muslimat NU (1969), Mu’alimin (1972),
Madrasah Aliyah (1980), Fakultas Tarbiyah UNSURI (1988), UNSURI berkembang
menjadi STAIDRA (Sekolah Tinggi Agama Islam Sunan Drajat), STAIDRA mengalami
perkembangan menjadi Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah (IAl TABAH) tahun
2016.

Meski ruang perkembangan pengajaran modern terbuka, KH. Moh. Bagir Adelan
berusaha tetap mempertahankan identitas atau corak salaf pada pesantren yang
dipimpinnya. Inisiatifnya untuk membuka program K3 (Kuliah Kitab Kuning) tahun 1986
merupakan salah satu bentuk konkrit upaya mempertahankan kajian salaf sebagai media
dalam melahirkan kader ulama yang ahli dan cakap dalam kitab kuning. Tidak hanya itu,
warna salaf yang dikembangkan juga sangat terlihat dari sifat sekolah formal yang
berorientasi pada basis keagamaan. Baru pada tahun 2015 pesantren Tarbiyatut Tholabah
di bawah pimpinan KH. Moh. Nashrullah Bagir (Putra KH. Moh. Bagir Adelan)
mendirikan SMK di lingkungan pesantren sebagai bentuk upaya pengembangan
pengajaran dalam bidang keterampilan.

2. Para Masyayikh Pesantren Tarbiyatut Tholabah

Memiliki citra sebagai pesantren tua, sejak berdirinya tahun 1898, pondok
pesantren Tarbiyatut Tholabah tidak bisa lepas dari sumbangsih yang diberikan secara
total oleh para perintisnya. Lingkungan pesantren biasa menyebutnya dengan istilah
masyayikh. Melalui perjuangan para masyayikh inilah Tarbiyatut Tholabah kemudian
tumbuh menjadi pondok pesantren yang berkembang dan dikenal oleh banyak masyarakat
maupun tokoh nasional. Di antara para masyayikh yang ikut andil dalam perjuangan awal
pendirian pesantren tidak semuanya menjadi pengasuh. Namun, dengan pengaruh
pesantren Tarbiyatut Tholabah di wilayah pesisir Lamongan, memberikan ide dan
gagasan bagi para masyayikh untuk mendirikan pesantren sendiri di sekitar wilayah

15 Nuril Ahmad Dkk, KH. Moh. Bagir Adelan: Organisatoris, Ulama, dan Teknokrat, hin. 31

108



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Kranji sebagai bentuk implementasi dari pengajaran yang diberikan oleh KH. Musthofa
sebagai tokoh awal melahirkan para kader yang dapat menyebarkan dakwah Islam di luar
Kranji.

a. KH. M. Amin Musthofa

Putra ketujuh dari pasangan KH. Musthofa dengan Nyai Aminah Sholeh ini
lahir pada tahun 1914. Seperti halnya saudara-saudaranya yang lain, pendidikan
Amin Musthofa dimulai dari ajaran ayahnya sendiri. Berikutnya, ia mengikuti
kakaknya Abdul Karim Musthofa ke pesantren Tebuireng pada keberangkatan yang
kedua tahun 1929. Setelah itu, Amin Musthofa belajar ke banyak pesantren, seperti
pesantren Termas di Pacitan, Pesantren Ngeloh di Kediri, dan Pesantren
Maskumambang di Gresik.

Relasi dengan pesantren-pesantren besar tersebut selain memberikan KH.
Amin Musthofa memiliki jaringan yang luas juga menjadikannya sebagai pribadi
yang kritis dalam merespon segala peristiwa yang terjadi pada saat itu. la aktif di
Masyumi dan akrab dengan gagasan-gagasan modern. la dikenal sebagai seorang
orator yang ulung dan sering memberikan ceramah/pengajian di desa-desa. Dalam
catatan sejarah, ia juga dikenal sebagai seorang pejuang kemerdekaan. Memiliki
jabatan sebagai komandhan Hizbullah di wilayah pesisir utara wilayah Lamongan.
Perannya dinilai sangat besar dalam peristiwa yang memuncak pada peristiwa 10
November 1945 di Surabaya. la menyambut penggilan jihad yang diserukan oleh
KH. Hasyim Asy’ari dengan aktif memobilisasi pengiriman laskar dan menjadli
komunikasi dengan para kyai di wilayah Lamongan, Jombang, Solo dan Y ogyakarta.
Jabatan terakhir Kyai Amin dalam kemiliteran adalah seorang mayor. Sosok Kyai
Amin juga dikenal oleh masyarakat Kranji sebagai seorang kyai yang memiliki
amaliah yang kuat, sehingga menjadikannya sebagai sosok yang berani dan tangguh
dalam memimpin perang melawan penjajah. Setelah memutusakn mundur®® dari
dunia militer KH. Amin mengabdikan diri sebagai pelayan masyarakat.

Setelah memutuskan mundur dari militer dan mengabdi di masyarakat, pada
tahun 1943 ia mendirikan pesantren di Desa Tunggul yang jaraknya 1 kilometer dari
Kranji. Pesantren yang didirikannya saat ini dikenal dengan nama Pondok Pesantren
Al-Amin. Pengembangan pesantren ini merupakan upaya pemekaran sayap dakwah
yang sudah dirintis oleh ayahnya. Di pesantren yang didirikannya ini Kyai Amin juga
mendirikan madrasah yang diberi nama Madrasah al-Islam wal Iman. Namun karena
pada tahun 1943 kakaknya KH. Abdul Karim Musthofa pergi meninggalkan

16 Belum ada catatan sejarah yang penjelaskan pada tahun berapa Kyai Amin memutuskan keluar
dari dunia kemiliteran yang sudah menjadikannya dikenal sebagai seorang pejuang yang tangguh dan
pemberani.

109



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

pesantren Tarbiyatut Tholabah, maka Kyai Amin dipanggil oleh ayahnya untuk turut
membantu mengajar di Kranji, pengelolaan Madrasah yang diririkannya di Tunggul
kemudian digabung dengan Tarbiyatut Tholabah.

Agresi Belanda 11 yang terjadi kembali tahun 1948 mengharuskan Kyai Amin
untuk memenuhi panggilan membela Negara. Pada peristiwa tersebut bersama
kakaknya Kyai Ahmad Muhtadi, ia gugur sebagai kusuma bangsa dan pahlawan
nasional. Gugur di Desa Dagan Kecamatan Solokuro Lamongan pada tahun 1948
dalam usia yang terbilang muda. Jenazahnya kemudian dimakamkan di tempat
dimana ia gugur, di Desa Dagan yang ditandai dengan tugu monumen. Nama Kyai
Amin juga diabadikan sebagai nama jalan (JI. Kyai Amin) yang ada di daerah Kota
Lamongan, arah alun alun kabupaten Lamongan.

KH. M. Amin Musthofa meninggalkan satu orang istri dan enam anak.
Istrinya bernama Siti Aminah bin Mahbub, gadis Jombang yang merupakan
keturunan KH. Abdul Jabbar Maskumambang Gresik. Putra — putrid KH. Amin di
antaranya yakni:

- Ahmad Hazim Amin

- Hindun Rohimah Amin

- Arfa’l (wafat waktu kecil)

- A. Sabiq Suryanto

- Miftakhul Fattah Amin

- Abdullah Amin?’

Sepeninggal KH. Amin, pesantren yang didirikannya di Desa Tunggul, di era
sekarang tumbuh menjadi pesantren yang mandiri dan bernuansa modern, memiliki
beberapa lembaga formal dan non formal, dalam lembaga formal terdapat SMA Al
Amin, SMP Al-Amin dan MI Al-Amin, dan juga beberapa kegiatan santri mengaji
kitab di pesantren yang diasuh oleh putranya, Miftakhul Fattan Amin.

Eksistensi pesantren yang didirikan KH. Amin menjadi bukti otentik tentang
jaringan pesantren Tarbiyatut Tholabah dengan beberapa pesantren di wilayah
Paciran yang begitu luas, dari wilayah Kranji inilah KH. Musthofa berhasil
memunculkan bibit baru yang nantinya menjadi seorang tokoh besar dan dihormati
oleh masyarakat, salah satu tokoh yang lahir dari hasil didikan KH. Musthofa adalah
putranya sendiri KH. Amin Musthofa.

b. KH. Abdurrahman Musthofa

Putra ke delapan dari KH. Musthofa dengan Nyai Aminah ini lahir di Kranji
tahun 1915. Seperti saudara-saudaranya yang lain yakni Kyai Amin dan KH. Abdul

17 Buku silsilan Keluarga Bani Jabbar Maskumambang Dukun Gresik.

110



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Karim Musthofa, KH. Abdurahman juga mendapat pendidikan dari ayahnya,
khususnya pendidikan agama Islam. ia juga dikirim oleh ayahnya untuk belajar lebih
luas di Pesantren Tebuireng. Yang kemudian pada usianya yang 31 tahun KH.
Abdurrahman berangkat ke Makkah untuk menunaikan ibadah haji.

Sepulangnya dari Tebuireng, KH. Abdurrahman aktif berkecimpung di
pondok Kranji, menjadi pengajar di Madrasah Salafiyah bersama dengan karibnya
Kyai Ali Thoyyib. Bersama Kyai Ali Thoyyib ia juga berjuang mengembangkan
Madrasah Ibtidaiyyah yang baru didirikan. Selain mengajar di Kranji KH.
Abdurrahman juga pernah mengajar di Madura.

KH. Abdurrahman dinilai aktif menjadi pengasuh pengajian di sejumlah
tempat. Pengajian itu dilakukan secara rutin dengan cara bergantian. Misalnya, pada
sabtu paging pengajian di wilayah Desa Kemantren®®, hari lain di Desa Campurejo
Gresik dan seterusnya. KH. Abdurrahman wafat di Campurejo tahun 1959 dan
dimakamkan di pemakaman umum Desa Campurejo.

KH. Abdurrahman pernah menikah empat kali dan karuniahi 12 putra. Istri
pertamanya bernama Amnah berasal dari Sidayu, istri kedua bernama Firaq, istri
ketiga bernama Aminah berasal dari Drajat. Aminah kemudian diboyong ke Desa
Payaman. Dari Aminah, KH. Abdurrahman memiliki 10 anak

- Najah

- KH. Ahmad Rofiq (Pengasuh Pesantren Darul Ma’arif Payaman):

- Minjidah

- Abdurahim

- KH. Ahmad Nur Ali

- Ahmad Hakim

- Zayyinah (wafat waktu kecil)

- Nafi’ah

- Najihah

- Muslihah?®

Dari istri ketiganya Nyai Hikmah, seorang gadis yang berasal dari Desa
Campurejo Gresik, KH. Abdurrahman di karuniahi dua anak. Anak pertama

18 Desa Kemantren merupakan desa yang terdapat Makam Syekh Maulana Ishaq (ayah Sunan
Giri), lokasi makamnya ada di barat Masjid Al Abror Kemantren. Desa ini juga menjadi salah satu tempat
dakwah para wali karena lokasinya yang dekat dengan laut jawa. Pada era sekarang pengajian yang dulunya
di asuh oleh KH. Abdurrahman Kini dilanjutkan oleh Putranya bernama KH. Musthofa Abdurrahman.
Kedekatan KH. Abdurrahman dengan masyarakat desa Kemantren menjadikan sosoknya dikenal secara
luas oleh masyarakat. Hingga upaya silaturrahmi yang sudah dipupuk itu dilanjutkan oleh Putra-Putrinya.
19 Buku silsilan Bani Abdurrahman Musthofa

111



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

bernama Musthofa Abdurrahman?® dan Hasanah. Sedangkan dari istri terakhir,
yang bernama Rumi Hasanah KH. Abdurrahman tidak dikaruniahi keturunan.
c. K. Moh. Ali Thoyyib

Adalah cucu dari KH. Musthofa, ia putra dari pasangan KH. Thoyyib
(keponaan KH. Musthofa) yang dinikahkan dengan Nyai Maryam (putri KH.
Musthofa). Kyai Ali Thoyyib lahir tahun 1924 di Kranji, sejak kecil sampai dewasa
ia belajar di pondok Kranji melalui asuhan KH. Musthofa.

Dalam lingkup pondok Kranji Moh. Ali Thoyyib merupakan inisiator
berdirinya Madrasah Ibtidaiyyah di Pondok Tarbiyatut Tholabah. Lembaga
pendidikan ini didirikan pada tahun 1946 dan mulai tahun 1948 menerima pelajar
putri. Lembaga pendidikan ini menjadi kelanjutan dari Madrasah Salafiyah. Oleh
karena itu, sebagian murid dari Madrasah Salafiyah masuk ke MI. Sedang yang
sudah besar tetap di Salafiyah dengan mengaji metode sorogan.

Inisiatif Moh. Ali Thoyyib untuk meneriman pelajar putri merupakan
langkah maju pada masanya, mengingat pendidikan untuk pelajar putri belum
populer saat itu. Kebanyakan pesantren hanya membuka layanan bagi pelajar putra.
Tahun 1948 inilah MI yang didirikan di pondok Tarbiyatut Tholabah menjadi
lembaga formal. Namun, dalam prakteknya baru melayani sampai kelas 3,
akibatnya kemudian banyak santri yang setelah selesai kelas 3 banyak yang pindah
ke tempat lain atu berhenti.

Moh. Ali Thoyyib menduduki jabatan sebagai pimpinan MI mulai tahun
1946-1952. Yang kemudian pada tahun 1960, ia menghebuskan nafas terakhirnya
dalam usia yang sangat mudah yakni 36 tahun. la meninggalkan putra-putri sebagai
berikut:

- Achmad Syafi’ Ali
- Anisah

- Ahmad Syuja’ Ali
- Zainal Millah

Moh. Ali Thoyyib menikah tahun 1943 dengan Nyai Syarifah, putri dari
KH. Adelan Abdul Qodir. Nyai Syarifah merupakan pengasuh pondok putri sejak
tahun 1960-2009. Setelah wafatnya KH. Musthofa, Nyai Syarifah diminta untuk
merawat Mbah Nyai Aminah, ketika kondisi Mbah Nyai Aminah semakin tua. Nyai
Syarifah menggantikan peran Mbah Nyai Aminah mengajar santri putrid belajar

20 Musthofa Abdurrahnman atau dikenal dengan nama KH. Musthofa AR kini menjadi tokoh
masyarakat yang kental dengan karakter sebagai santri pesantren, minatnya terhadap buku buku sejarah
memberikannya banyak wacana dan pengetahuan, sehingga dapat digunakan untuk membuat pengajian
yang dipimpinnya menjadi menarik karena diselingi dengan cerita-cerita yang ada dalam kehidupan
masyarakat tempo dulu.

112



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Alquran dan mengaji awrad (wiridan) yang menjadi cirikhas dan karakter
pesantren. Pengajian dilakukan di langgar putrid. Ketika Nyai Syarifah wafat pada
22 Oktober 2009, tugas merawat santri di pondok putrid sempat diteruskan oleh
cucunya yang bernama Zizwatin Athiyah, sebelum kemudian dilanjutkan oleh Nyai
Lutjeng Lutfiyah, istri KH. Moh. Nashrullah Bagir (pengasuh pesantren sekarang).

3. Pengasuh Pesantren Tarbiyatut Tholabah Dari Masa Ke Masa

Sejak berdirinya tahun 1898 hingga saat ini, 2025, Pondok Pesantren
Tarbiyatut Tholabah mengalami enam kali pergantian kepemimpinan.
Kepemimpinan pertama adalah pada periode KH. Musthofa 1898-1950. Periode
kedua KH. Abdul Karim Musthofa 1949-1957. Periode ketiga KH. Adelan Abdul
Qodir 1957-1976. Periode keempat KH. Moh. Baqgir Adelan 1976-2006. periode
kelima KH. Moh. Nashrullah Baqir 2006-2024, dan periode keenam KH. Moh.
Sahlul Khulug Bagir 2024-Sekarang.

a. KH. Musthofa (1898-1950)

Adalah pendiri Pondok Kranji yang kemudian diberi nama Tarbiyatut
Tholabah. KH. Musthofa lahir di Desa Tebuwung?* Kecamatan Dukun Gresik
pada bulan Sya’ban 1388 H atau bertepatan dengan bulan Oktober 1871 M.
Ayahnya bernama Abdul Karim bin Abdul Qahhar bin Darus bin Qinan, ibunya
bernama Khadijah binti K. Mustahal.?

2l Desa Tebuwung sebuah desa yang letaknya dekat dengan aliran Bengawan Solo Wilayah
kecamatan Dukun kabupaten Surabaya (waktu itu) dan kabupaten Gresik (sekarang). Arah letaknya dapat
ditempuh melalui kota kecamatan Dukun kea rah barat sekitar 14 Km. daerah memiliki culture sosial
keagamaan tersendiri sebagai salah satu titik dalam jalur daerah yang penduduknya teguh memegang tradisi
keagamaan. Desa Tebuwung merupakan latar belakang geografi yang sangat mewarnai pandangan hidup
KH. Musthofa dikemudian hari, dan sedikit banyak turut membentuk kepribadiannya . KH. Musthofa
memang lahir dalam tradisi keagamaan yang kuat dari kalangan keturunan ulama yang berkwalitas, baik
dari ibunya yang keturunan Joko Tingkir atau Sultan Hadi Wijoyo maupun dari ayahnya yang keturunan
Sunan Drajat atau Raden Qosim, sehingga sampai saat inipun di tempat kelahiran beliau masih merupakan
pondok pesantren. Maka tidak heran jika tradisi yang demikian kuat kaitannya dengan penguasaan ilmu
agama lIslam secara mendalam itu akan tumbuh seseorang ulama besar yang memberikan dampak
signifikan bagi tumbuh kembangnya dakwah Islam di wilayah pesisir pantura pulau jawa.

22 KH. Musthofa Abdurrahman (Putra KH. Abdurrahman) yang tinggal di Desa Paloh,
menyampaikan bahwa jika dilihat dari garis ayah, KH. Musthofa merupakan keturunan ke-12, baik dari
Sunan Drajat (Raden Qosim) maupun Sunan Giri (Raden Ainul Yagin). Namun dalam lontar Sunan Drajat
yang dipelajari tahun 2017 menjelaskan bahwa KH. Musthofa Abdul Karim adalah keturunan ke 7 dari
Sunan Drajat, lebih dekat dibandingkan argumen yang pertama. Akan tetapi, hal ini masih perluh penelitian
secara mendalan. Wawancara dengan KH. Musthofa Abdurrahman tanggal 15 Januari 2019, di
kediamannya Desa Paloh. Adapun dari garis ibu bersambung kepada Joko Tingkir, bagian silsilah KH.
Musthofa dapat dilihat dibagian lampiran.

113



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Pendidikan masa kecil dan remaja Musthofa dihabiskan di bawah asuhan
ayahnya sendiri. la belajar Alquran dan ilmu-ilmu agama Islam lainnya.
Memasuki usia ke 17 tahun, Musthofa dikirim ke Pondok Sampurnan yang ada di
Gresik, pondok Sampurnan saat itu diasuh oleh KH. Shaleh Tsani. Setelah lima
tahun belajar di Sampurnan, sebagaimana tradisi santri lainnya, Musthofa
melakukan rihlah dari pesantren ke pesantren lain. Awalnya Musthofa pergi ke
pesantren Langitan yang diasuh oleh KH. Ahmad Sholeh.

Di pesantren Langitan, KH. Musthofa bertemu dengan KH. Hasyim
Asy’ary, seseorang yang menjadi tokoh berpengaruh dalam sejarah keagamaan di
Indonesia, mereka menjadi teman dekat?, meski Musthofa lebih senior dari
Hasyim Asy’ary. Di Langitan selama dua tahun, Musthofa melanjutkan rihlanya
dengan pindah ke pesantren Burno Bojonegoro. Setelah itu kabarnya Musthofa
juga berguru kepada KH. Khalil Bangkalan Madura. Ada cerita, konon, Musthofa
sangat ingin berjumlah pada sosok yang kharismatik tersebut. Sayangnya
keinginannya tidak kunjung terlaksana. Hingga suatu hari tiba-tiba KH. Khalil
Bangkalan memanggilnya. Oleh KH. Khalil Bangkalan, Musthofa diperintahkan
untuk memanjat pohon kates (papaya). Musthofa dengan cepat menuruti perintah
KH. Khalil. Namun, setibahnya di atas KH. Khalil menebang pohon itu hingga
roboh dan Musthofa menempel dipohon tersebut sambil ketakutan. Seketika
Musthofa jatuh pingsan, setelah bangun, Musthofa kemudian disuruh pulang oleh
Kyai Khalil untuk mengajarkan ilmu yang dimilikinya.

Setelah diperintahkan pulang oleh Kyai Khalil Bangkalan, Musthofa
mamutuskan untuk pulang ke Pesantren Sampurnan Bungah, Gresik. Pada tahun
1312 H/1895 ia menikah dengan Nyai Aminah, Putri KH. Sholeh Tsani, dan
bermukim di Sampurnan sebagai pengajar, satu kemudian, pada tanggal 4 Juli
1896 M, ia berangkat haji. Kemudian datanglah permintaan dari H. Harun dan
tokoh-tokoh agama Kranji untuk meminta kesediannya menjadi guru agama di
Kranji. Musthofa menyanggupi permintaan dan melakukan tugasnya dengan
perjalanan pulang pergi antara Sampurnan-Kranji. Perjalanan itu dilakukan
selama dua tahun sampai dapa 1898 M. ia mulai membuka tanah wakaf dari H.

23 Eratnya hubungan pertemuan keduanya terus terjalin hingga tahun-tahun berikutnya dengan
mengirim anak-anaknya untuk belajar ke Tebuireng. Bahkan disampaikan oleh KH. Musthofa bin
Abdurrahman, bahwa KH. Hasyim Asy’ary memberikan tanah seluas 1 ru (sekitar 15x3) untuk ditempati
dan dikelola oleh Putra KH. Musthofa selama tinggal di Tebuireng. Maka, di sanalah selain membangun
kamar putra-putra KH. Musthofa juga berkebun, tercatat dalam sejarah Pesantren Tarbiyatut Tholabah
bahwa di antara putra KH. Musthofa yang berguru kepada KH. Hasyim Asy’ary adalah KH. Abdul Karim
Musthofa, dan Kyai Amin Musthofa, putra yang lain tidak dijelaskan secara lengkap, namun melihat
eratnya persahabatan KH. Musthofa dengan KH. Hasyim Asy’ary dapat dipahami bahwa KH. Musthofa
mengirimkan putranya untuk belajar ke Tebuireng, Jombang (diambil dari hasil wawancara dengan KH.
Musthofa bin Abdurrahman tanggal 24 Januari 2023).

114



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Harun?* dan pada tahun 1900 M KH. Musthofa beserta keluarganya memutuskan
untuk menetap di Kranji.

Selain berdasarkan hasil Istikharah dan konsultasi dengan keluarga,
keputusan KH. Musthofa untuk pindah ke Kranji tentu juga dilandasi sejumlah
pertimbangn strategis, sebagai seorang santri yang tumbuh dari Pesantren
Sampurnan, bukan tidak mungkin KH. Musthofa mengacu pada lima criteria
untuk lokasi sebuah pesantren sebagaimana diidealkan oleh Kyai Qomaruddin
(pendiri pondok Sampurnan). Lima criteria itu adalah (1) dekat dengan
pemerintahan (untuk memudahkan komunikasi dengan pemerintahan), (2) dekat
dengan jalan raya (untuk memudahkan transportasi dan jarak tempuh), (3) dekat
dengan pasar (untuk memenuhi kebutuahn pokok), (4) dekat dengan hutan (untuk
memudahkan mencari kayu bakar dan kebutuhan pokok lainnya), dan yang ke (5)
sumber air yang lancar (untuk memudahkan dalam mencukupi kebutuhan
keluarga pesantren dan satri setiap harinya. Dan 5 kriteria tersebut terpenuhi di
Desa Kranji.

Pengajian keagamaan berjalan semakin intensif setelah KH. Musthofa
bermukin di Kranji. Kajian terhadap kitab-kitab agama mulai dilakukan. Selain
Langgar Agung, sumur dan Ndalem, secara bertahap didirikanlah asrama
sederhana untuk menampung santri putra yang satu dua mulai mondok. Di asrama
yang terletak di selatan Langgar Agung (sekarang dikenal sebagai Masjid Al-
Ikhsan) itu para santri beristirahat, mengulang pelajaran, menghafal dan lain
sebagainya. Mesti ada saja keberatan dan penolakan atas munculnya pusat
pengajian tersebut tapi penerimaan atas keberadaan Pondok Kranji terasa lebih
banyak.

Figur Pondok Kranji terpusat pada KH. Musthofa, yang selain dianggap
sosok yang taat, ia juga dikenal sebagai sosok yang santun. Di sela-sela
kesibukannya mengajar, ia sering berjalan-jalan pagi di lingkungan pesantren.
Pada hari jum’at ia rutin berziarah ke makam sunan Drajat yang letaknya 1 km
dari pesantren.

KH. Musthofa juga dikenal kreatif dan tekun. la memanfaatkan hasil alam
di sekitarnya untuk berbagai keperluan. Daun kelapa yang banyak dijumpai di
sekitar Kranji dimanfaatkan lidinya untuk dijadikan sapu, sementara daunya
disulam jadi welit atau diatur sebagai lembaran yang bisa digunakan sebagai atap.
Pohon gebang (sejenis palem yang berbuah kecil yang disebut kelanting) dan

24 H. Harun adalah pedagang sukses di Kranji. Melalui jalur laut ia berniaga kebutuhan harian
masyarakat pesisir sekitar Kranji. la juga memperdagangkan gambing (batu kapur bakar) yang diproduksi
sendiri di Kranji lalu dikirim ke Semarang. (Wawancara dengan Rahmat Dasy tanggal 20 Februari 2023,
di Kranji).

115



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

batangnya bisa ditumbuk dimanfaatkan sebagai persediaan makanan saat musim
paceklik. Begitu juga biji itu dirangkai lalu dijadikan tasbih. Tasbih-tasbih itu lalu
dibagikan kepada para santri atau ditaruh di Langgar sekitar pondok. Bahkan di
saat sedang mengajar KH. Musthofa juga sering membuat kerajinan tali tampar.

Di tengah kesibukannya yang padat membangun pesantren dan mengurus
para santri, KH. Musthofa juga menulis karya yang dijadikan sebagai bahan
pengajian. Karya-karyanya ditulis dalam bahasa arab. Salah satu karyanya
berjudul Syarh al-Agidah.

Pada tanggal 18 Desember 1950 M atau tepatnya tahun 1370 H, KH.
Musthofa wafat dan dimakamkan di Kranji. Meninggalkan dua orang istri dan 14
putra serta 4 putri. Dari istri pertama, Nyai Aminah Sholeh, dikaruniahi anak
sebagai berikut:

- Ahmad Muhtadi (wafat saat kecil)
- Maryam

- Abdul Karim

- Shofiyah

- Muhammad Sholeh

- Ahmad Muhtadi

- Muhammad Amin

- Abdurrahman

- Abdullah

- Ma’mun (wafat saat kecil)

Adapun dari istri kedua, Nyai Marfu’ah Usman dikaruniahi anak sebagai

berikut:

- Fatimah

- Abdul Hakim (wafat saat kecil)

- Abdul Qadir

- Rabtr’ah

- Mudzakir (wafat saat kecil)

- Muhammad Djabir

Sebagai langkah untuk mengenang jasa-jasa KH. Musthofa sebagai sosok
yang sudah merubah kondisi sosial keagamaan masyarakat Kranji dan sekitarnya,
setiap tanggal 8 Rabiul Awaal di Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah
diselenggarakan peringatan Maulid Nabi dan Haul?® KH. Musthofa.

25 Haul adalah kegiatan yang dilakukan untuk menghormati jasa-jasa para tokoh agama. Kegiatan
ini sering dinisbahkan kepada lingkungan pesantren karena setiap tahun lingkungan pesantren

116



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Pekerjaan KH. Musthofa Sehari-hari

Selain beliau mengajar ilmu agama sebagai tujuan yang pokok, dalam sehari-
harinya selalu membuat kerajinan tangan yang dikelola oleh beliau sendiri di
antaranya sebagai berikut?®:

- Membuat welit dan sapu lidi

Pekerjaan yang biasa dilakukan yaitu membuat sapu lidi dari daun kelapa
dan daun kelapanya digunakan untuk membuat sirip (welit : jawa) dari
karya sirip yang dibuat oleh KH. Musthofa sampai saat ini masih dapat
disaksikan di rumah padepokan dhalem pesantren Tarbiyatut Tholabah
yang ditata rapi dibuat langit-langit di beranda muka, yang keadaannya
sampai sekarang masih cukup baik.

- Membuat Tasbih

Di sekitar lokasi Pondok Pesantren Kranji pada zaman dahulu sangat
banyak ditumbuhi pohon gebang (sejenis palm yang berbuah kecil) yang

melaksanakan acara haul sebagai bentuk penghargaan kepada tokoh yang berjasa, adanya Haul di pesantren
juga sangat signifikan pengaruhnya, dimana dalam acara ini semua alumni pesantren yang menyebar di
berbagai kota ikut datang ke pesantren untuk mengikuti acara yang diselenggarakan satu tahun sekali ini.
Di beberapa tempat di luar pesantren kagiatan haul juga sering dilakukan, seperti haul Sunan Bonang, Haul
Sunan Drajat, dan Haul Syeh Maulana Ishaq yang dilakukan setiap bulan Syuro (penanggalan jawa). Hal
ini dilakukan semata-mata denga tujuan berdoa, bermujahadah kepada Tuhan dan mengingat peran dan jasa
para pendahulunya.

M. Hanif Muslih dalam bukunya Peringatan Haul Ditinjau dari Hukum Islam menjelaskan bahwa
istilah Haul berasal dari bahasa Arab al-Haul yang mempunyai arti telah lewat dan berlalu atau berarti
tahun. Dalam bab zakat dijumpai dalam literatur figih, haul menjadi syarat wajibnya zakat hewan ternak,
emas, perak, serta harta dagangan. Artinya, harta kekayaan tersebut baru wajib dikeluarkan zakatnya bila
telah berumur satu tahun. Lihat, M. Hanif Muslih, Peringatan Haul Ditinjau dari Hukum Islam, Cet. Ke-1
(Semarang: PT. Karya Toha Putra, 2006), him. 1.

Haul yang dalam bahasa Arab berarti tahun, dalam masyarakat Indonesia, khususnya Jawa,
mempunyai arti yang sangat khusus, yaitu suatu upacara ritual keagamaan untuk memperingati
meninggalnya seseorang yang ditokohkan seperti para wali, ulama atau kyai. Peringatan haul ini sudah
membumi dalam kehidupan masyarakat Indonesia khususnya Nahdiyin (NU), entah sejak kapan dimulai
dan siapa yang memulai, yang jelas peringatan ini sudah merupakan suatu kelaziman yang mengakar
dimana-mana, tanpa ada keraguan sedikit pun bagi yang melakukannya. Sampai akhirnya muncul
kelompok yang anti haul. M. Hanif Muslih, Peringatan Haul Ditinjau dari Hukum Islam, him. VV

Dalam istilah masyarakat Jawa, haul disebut juga khol (mungkin terjadi kesalahan dalam
mengucap), adalah salah satu tradisi yang berkembang kuat di kalangan masyarakat Nahdiyin (NU).
Berbentuk peringatan kematian seseorang setiap tahun, biasanya dilakukan tepat pada hari, tanggal dan
pasaran kematian. Lihat, Soeleiman Fadeli, Antologi NU: Sejarah-Istilah-Amaliyah-Uswah, Cet Ke-1
(Surabaya: Khalista, 2007), him. 119.

26 Rahmat Dasy dkk, Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah Kranji Paciran Lamongan
Serta Perkembangannya Tahun 1898 s.d 1996 (Lamongan: YPP Tarbiyatut Tholabah, 1996), him. 14.

117



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

buahnya disebut buah kelanting dan batangnya bisa dimanfaatkan untuk
ditumbuh halus diambil sarinya yang disebut onggok untuk diolah
digunakan sebagai pengganti makanan pokok di waktu musik paceklik
(kekurangan pangan). Karena banyaknya biji-biji kelanting yang tercecer
di tanah sekitar pesantren, KH. Musthofa kemudian mengumpulkan untuk
dilobangi dan dibuat menjad tashih dan diberikan kepada para santrinya
serta dibagika ke masjid-masjid atau musholla sekitar Kranji dengan cuma
cuma.

- Membuat Tali Tampar

Di waktu KH. Musthofa sedang mengajar biasanya sering membuat tali
tampar dari kulit pohon waru (lulup : jawa). Hasil karya tali tampar
tersebut untuk diberikan atau dipinjamkan kepada orang Yyang
membutuhkan, antara lain untuk mengikat bungkusan barang-barang yang
akan di bawah pergi Haji.

- Berjalan-jalan di pagi hari keliling pesantren

Sehabis melakukan jamaah shalat subuh rutinitas yang sering dilakukan
adalah keliling komplek pondok pesantren sambal membawa tongkat dan
membaca wirid (berdzikir).

b. KH. Abdul Karim Musthofa (1949-1957)

KH. Abdul Karim Musthofa adalah pengasuh kedua pesantren Kraniji.
Putra ketiga dari pasangan KH. Musthofa dan Nyai Aminah Sholeh Tsani ini lahir
di Kranji tahun 1903 M. Riwayat pendidikan pertamanya dimulai dari
gemblengan ayahnya, kemudian ke pesantren Sampurnan Bungah Gresik, lalu
tahun 1918-1924 ke pondok pesantren Tebuireng Jombang di bawah asuhan KH.
Hasyim Asy’ary. Pada saat melaksanakan ibadah haji 1927-1928 ia juga sempat
belajar di Makkah.

KH. Abdul Karim bisa disebut orang pertama yang melakukan
modernisasi pendidikan di Pondok Kranji. Kepulangannya dari Tebuireng
membawa beberapa perubahan di Pondok Kranji, dimana ia mendirikan Madrasah
di Pondok Kranji yang kurikulumnya disesuaikan dengan kurikulum Madrasah
Salafiyah Tebuireng Jombang.

Tiga tahun KH. Abdul Karim memimpin madrasah yang didirikannya.
Pada tahun 1927 ia menunaikan ibadah haji hingga 1928. Lalu pada tahun 1929-
1933 ia kembali ke Tebuireng untuk mengajar Alguran di sana. Kepemimpinan

118



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

madrasah diserahkan kepada adik iparnya, KH. Adelan, hingga pada tahun 1934
KH. Abdul Karim kembali ke Kranji. Pada kepulangannya kali ini ia membawa
beberapa santri dari Bawean, Surabaya, Malang, Jombang, dan Nganjuk yang
berarti ini merupakan langka dalam memperluas persebaran alumni Pondok
Kranji nantinya.

Antara tahun 1943-1945 KH. Abdul Karim kembali meninggalkan Kranji.
Kepergiannya kali ini adalah untuk memenuhi tugas Negara sebagai sumo kacok
dan ditempatkan di wilayah Bojonegoro. Salah satu staff KH. Abdul Karim
selama menjadi sumo kacok adalah KH. Misbah (yang pernah menjabat sebagai
anggota MUI Jatim). Di sana ia juga menjadi pengajar Alquran. Basofi Sudirman
(Mantan Gubernur Jatim) termasuk di antara muridnya. Saat tugas di Bojonegoro
telah selesai KH. Abdul Karim pulang ke Gresik, bersama istrinya ia tinggal di
Desa Kauman. Di sana ia mengelola sebuah pesantren peninggalan Kyai Zubair.
Salah satu muridnya yang bernama KH. Bashori Alwi kemudian menjadi
pemangku Pesantren IlImu Alguran di Singosari Malang.

KH. Abdul Karim merupakan salah satu dari 15 (lima belas) gari’ terbaik
yang mendapatkan Syahadah Syarif dari pemerintah Indonesia melalui
kementrian agama RI. Selain sebagai guru Alquran di pesantren Tebuireng,
Tarbiyatut Tholabah dan Sampurnan ia termasuk pendiri Jam’iyyatul Qurra wal
Huffazh yang dibentuk atas inisiatif KH. Wahid Hasyim. Ketika JQH diresmikan
pada 15 Januari 1951, KH. Abdul Karim duduk sebagai salah satu anggota
penasihat sementara bersama dengan KH. Wahab Hasbullah, KH. Wahid Hasyim,
dan KH. Djamhur.

la pernah didaulat menjadi gari’ pada acara KTT Asia Afrika tahun 1955,
di Jakarta. Pada masa pendudukan Jepang tahun 1943 ia diangkat menjadi Sumo
Kacok (pegawai agama) untuk wilayah Bojonegoro atas peran Abdul Hamid Uno,
tentara Jepang yang menjadi mualaf dan menjadi teman?’ baik KH. Abdul Karim,
yang pada saat itu menjabat sebagai kepala polisi bagi keseluruhan Jawa. Berkat

27 Disampaikan oleh Rahmat Dasy bahwa awal pertemuan KH. Abdul Karim Musthofa dengan
Abdul Hamid Uno, ketika pada saat itu Abdul Hamid Uno sedang melakukan Nganggu Kaweru (belajar
dari pesantren satu ke pesantren lain degan harapan mendapatkan ilmu dan doa dari para Kyai) di beberapa
pesantren wilayah Jawa Timur, khususnya di pesantren Langitan, Tebuireng, Tebuwung, dan Sampurnan.
Pada saat melakukan Nganggsu Kaweru ia menyamar sebagai penjual beras keliling sambil mendatangi
beberapa tempat pengajian di beberapa desa dan pesantren yang ia singgahi. Pertemuannya dengan KH.
Abdul Karim Musthofa terjadi di Sampurnan saat KH. Abdul Karim Mushofa mengisi pengajian. Berkat
kecerdasan dan kepandaiannya dalam bidang Alquran, hal ini membuat Abdul Hamid Uno yang seorang
muallaf merasa takjub dan memiliki hasrat ingin berguru kepada KH. Abdul Karim, dari sinilah kemudian
mereka berteman baik. Sampai puncaknya KH. Abdul Karim dipercaya sebagai Sumo Kacok di Bojonegoro
atas peran Abdul Hamid Uno, yang ternyata seorang kepala polisi sedang menyamar pada saat bertemu
dengan KH. Abdul Karim. (Wawancara dengan Rahmat Dasy tanggal 16 Februari 2023, di Kranji)

119



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

kedekatan dengan Abdul Hamid Uno juga pada saat pendudukan Jepang, di
Pondok Kranji pernah ada pelajaran bahasa Jepang dan senam yang diberi nama
“Taiso”.

KH. Abdul Karim Wafat di Gresik tahun 1964 dan dimakamkan di
kompleks pemakaman keluarga Pondok Pesantren Qomaruddin Bungah Gresik.
Namanya juga diabadikan sebagai nama jalan yang ada di Kabupaten Gresik, KH.
Abdul Karim meninggalkan dua istri dan empat orang putra. Istri pertamanya
bernama Khadijah binti Aminah (istri K. Amar) binti Abdul Karim bin Abdul
Qahhar. Dari Khadijah dikaruniahi dua orang anak, yaitu: Karimah dan M. Khalil
Karim. Sedangkan, dari istri kedua, yang bernama Sa’adah berasal dari Jombang
dikaruniahi dua orang anak yaitu: Abdul Mun’im Karim dan Khoiriyah Karim.?®

c. KH. Adelan Abdul Qodir (1957-1976)

KH. Adelan Abdul Qodir adalah pengasuh ketiga pesantren Kranji. Lahir
tanggal 10 Mei 1899 di Kranji dari keluarga H. Harun, salah satu tokoh
masyarakat yang mendatangkan KH. Musthofa untuk mengajar di Kranji. Adelan
sejak kecil nyantri di bawah asuhan KH. Musthofa. la terkenal sebagai santri yang
sangat cerdas dan dekat dengan KH. Musthofa. Adelan akhirnya diambil sebagai
menantu oleh KH. Musthofa, dinikahkan dengan putrinya yang bernama
Shofiyah.

KH. Adelan terlibat aktif dalam pengelolaan pesantren Kranji. la juga
menjadi salah satu guru yang mengajar di Madrasah Salafiyah yang didirikan
kakak iparnya. Ketika pada tahun 1928 sampai 1933 KH. Abdul Karim Musthofa
pergi menunaikan ibadah haji lalu kembali mengajar di Tebuireng kepemimpinan
Madrasah dipercayakan kepadanya.

Selanjutnya, tanggung jawab penuh pengasuhan Pondok Kranji diserahkan
kepada KH. Adelan ketika KH. Musthofa wafat pada tahun 1950. KH. Adelan
menjalankan roda Pondok Kranji sampai tahun 1976, bersama K. Abu Bakrin dari
Drajat dan Bapak Martokan dari Banjaranyar KH. Adelan juga mengusahkan
pengembangan Madrasah Ibtidaiyah yang saat itu sagnan. Mereka mendatangkan
Ustadz Abdul Hamid dari Tembelang Jombang, untuk menambah tenaga
pengajar, pada 1958 putranya yang bernama Moh. Bagir yang saat itu mondok di
Denanyar Jombang dipanggil pulang.

KH. Adelan wafat pada bulan Dzulhijjah atau tanggal 21 Desember 1976.
Pada tahun itu sebenarnya KH. Moh. Bagir Adelan hendak memohon doa restu

28 Rahmat Dasy dkk, Seratus Tahun Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah,

120



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

untuk pergi menunaikan ibadah haji, namun niatannya itu dicegah oleh KH.
Adelan dan disarankan untuk melaksanakan di tahun depan.
Pernikahan KH. Adelan dengan Nyai Shofiyah binti Musthofa dikaruniahi

12 anak:

- Moh. Shodiq (wafat saat kecil)

- Ach. Thohir

- Mohammad Nashir

- Syarifah

- Abdul Wahab

- Moh. Bagir

- Mujiroh

- Maimunah

- Romlah (wafat saat kecil)

- Ach. Mubashir

- Ahmad Muhadjir

- Hakimah.

d. KH. Moh. Bagir Adelan (1976-2006)

Sepeninggal KH. Adelan, yang merupakan ayahnya. KH. Moh Bagir
kemudian melanjutkan sebagai pengasuh pesantren periode selanjutnya. KH.
Moh. Bagir adalah putra keenam dari KH. Adelan dengan Nyai Shofiyah, lahir di
Kranji tanggal 30 Agustus 1934. la tumbuh di lingkungan pesantren Kranji. Pada
usia 6 tahun, ia masuk ke Madrasah Salafiyah, belajar selama enam tahun di sana,
lalu melanjutkan ke Madrasah al —Islam wal Iman pesantren Tunggul di bawah
asuhan pamannya selama empat tahun belajar di Tunggul, ia mulai ikut mengajar
di MI Tarbiyatut Tholabah dan setahun berikutnya juga turut membantu di
Tunggul. Umurnya saat itu baru 14 tahun. Selain mengajar, berkat didikan
pamannya, pada usia yang sangat belia tersebut Moh, Bagir sangat mabhir
berpidato, sehingga kerap mendapat undangan pengajian dari masyarakat.

Pada tahun 1951 ia pergi ke Jombang untuk nyantri di Pesantren Bahrul
Ulum Tambak Beras yang saat itu diasuh oleh KH. Wahab Hasbullah. Semula ia
berangkat sendiri, lalu beberapa bulan kemudian disusul oleh kakaknya, yang
bernama Abdul Wahab. Di sana keduanya masuk kelas V Madrasah Ibtidaiyah
pimpinan KH. Abdul Fatah Hasyim sampai kelas VI.

Beberapa nyantri di pesantren Bahrul Ulum, ia memutuskan pindah ke
Desa Bulak, tinggal di sebuah masjid dekat rumah KH. Abdul Jalil Abdurrahman,
namun, tetap sekolah di MI Bahrul Ulum. Di Bulak ia mengaji secara sorogan

121



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

kepada KH. Abdul Jalil tentang berbagai ilmu keislaman, seperti ilmu falak, a’rudl
figh. Dua tahun kemudian, ia pindah ke Denanyar, pesantren Mamba’ul Ma’arif
yang diasuh oleh KH. Bisyri Syamsuri.

Di pesantren Denanyar Bagir tidak hanya diterimah sebagai santri tapi juga
dipercaya sebagai guru. Segera setelah itu ia menjadi orang dekat Kyai Bisyri
(panggilana KH. Bisyri Syamsuri). la juga sempat mengasuh Abdurrahman
Wahid (Gus Dur) yang juga tinggal di sana.?® Bagir juga turut andil dalam
mendirikan Madrasah Tsanawiyah selama di Denanyar. Pengemar olahraga bola
voly ini juga tetap menjalankan aktivitas dakwahnya ke kampung-kampung
termasuk ke wilayah yang relatif jauh dari Denanyar, seperti Desa Pagak
Megaluh.

Cerita yang ketahui oleh warga pesantren Tarbiyatut Tholabah sampai
sekarang adalah selama menuntut ilmu, KH. Moh. Bagir hanya sekali saja
menerima uang pemberian ayahnya. Uang tersebut dijadikan modal untuk kulakan
gabah (membeli padi kering) yang digunakan secukupnya sedang sisanya
disimpan. Pada saat harga gabah naik, gabah yang dimmiliki KH. Moh. Bagir
dijual dan hasil keuntungannya dibelikan gabah kering kembali. Bersama sang
kakak ia juga membangun usaha lain, yaitu rokok lintingan yang diberi nama
“sapu tangan”. Hasil dari usaha-usaha inilah yang mereka gunakan untuk
membiayai kebutuhan hidup sehari-hari selama menuntut ilmu.

Jiwa interpreneurship yang dimiliki KH. Moh. Bagir memang sudah
tumbuh sejak masih kecil. Di rumah ia memulainya dengan menjual makanan
kecil di depan asrama santri. Semangan itu kemudian terus tumbuh hingga ia
berhasil mendirikan beberapa usaha yang dikelola di bawah UD. Barokah Sejati,
tidak lain adalah usaha yang dimilikinya. la sukses menjadi pengusaha yang
melayani perdagangan kayu, mebel, serta pembuatan kapal (korsen) untuk
nelayan wilayah pesisir Paciran Lamongan.

Tahun 1958, ia dipanggil pulang ayahnya untuk membantu menjalankan
dan mengelola pesantren Kranji. Pada usia 30 tahun ia dinikahkan dengan
Aminah, putrid kedua dari pasangan H. Mas’ud dan Hj. Malihah yang tidak lain
merupakan adik kandung ayahnya sendiri. Akad nikah pernikahannya
dilaksanakan pada tanggal 27 April 1964 di Masjid Kranji (sekarang bernama
Masjid Baitur Rahman), dengan mahar Rp. 2.000. Saat itu Aminah berusia 14
tahun namun sudah aktif di masyarakat.

2 Dalam suatu kesempatan saat Gus Dur datang ke pesantren Tarbiyatut Tholabah, dan
menyatakan kenangannya tentang KH. Moh. Baqir Adelan bahwa “ dulu saya memanggilnya kang Bagqir,
beliau itu yang “NYEWO’[” (Nyeboki) saya saat di Denanyar, saat saya masih ikut Mbah Bisyri.
(wawancara dengan Rahmat Dasy, tanggal 20 Februari 2023, di Kraniji)

122



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Selama 30 tahun masa kepemimpinanya, banyak langkah besar yang telah
diambil untuk mengembangkan pesantren. Percepatan pembangunan pesantren
terutama dilakukan antara tahun 1975-1990. la juga mendirikan Madrasah
Tsanawiyah, TK. Raudlatul Athfal, Madrasah Mu’alimin, Madrasah Aliyah, K3
(kuliah kitab kuning), MAK (Madrasah Aliyah Keagamaan), juga STAIDRA
(yang kini menjadi IAl TABAH Lamongan). la juga menggenjot pembangunan
fasilitas pendidikan. Dana pembangunan sebagian diperoleh dari bantuan
masyarakat, sebagian lain berasal dari hasil usaha-usaha yang dikelolanya.

Padatnya kesibukan di pesantren dan usahanya tidak menghalangi
aktivitasnya dalam kehidupan sosial dan organisasi kemasyarakatan. la aktif di
organisasi NU, sejumlah jabatan pernah disandangnya di antaranya, ketua Syuriah
NU Cabang Lamongan, dan anggota Syuriah NU wilayah Jawa Timur. ia juga
pernah menjabat sebagai ketua Il MUI Kabupaten Lamongan, serta penasihat
BAZIS Kabupaten Lamongan.

Selain itu, KH. Moh. Bagir di tengah kesibukannya sebagai seorang
pemimpin masyarakat dan pesantren, ia juga melahirkan beberapa karya tulis,
beberapa kitab yang pernah disusunnya yakni; Tashilu al-Mubtadi di Nidlomi al-
Syarofi al-Imrity, al-Taisir wa al-Tabyin li Magashid Alfiyah ibn Malik, dan
Iddatul Farid. KH. Moh. Bagir pula yang menggagas perkumpulan keluarga bani
Musthofa tahun 1980. Bersama dengan KH. Musthofa Abdurrahman dan KH.
Ach. Syafi’ Ali sebagai notulennya, ia berkeliling mengumpulkan data keluarga
yang tersebar di beberapa wilayah Gresik dan Lamongan.

KH. Moh. Bagir dikenal sebagai sosok yang dekat dengan masyarakat dan
memiliki jiwa keterbukaan da toleran, misalnya tetap melaksanakan shalat hari
raya di lapangan dengan alasan selain mengamalkan isi hadis juga menghormati
pemahaman masyarakat di sekitarnya.’® Tidak mengherankan jika KH. Moh.
Bagir dianggap sebagai panutan semua kalangan masyarakat dan juga mendapat
sebutan dari masyarakat dan seluruh santrinya sebagai kyai yang kharismatik.3!
Hingga, pada tanggal 17 Rabiul Akhir 1427 H atau bertepatan dengan tanggal 15

30 KH. Moh. Bagir dikenal masyarakat sebagai seorang kyai dan ulama yang toleran terhadap
kepentingan masyarakat, pada saat Ibu Jumasri (seorang warga desa Kemantren) hendak sowan ke Ndalem,
ia sudah membuka rumahnya terlebih dahulu sebelum ibu Jumasri sampai ke pondok untuk bertemu, ibu
Jumasri kemudian merasa Yai Bagir (nama panggilan dari KH. Moh. Bagir Adelan) sudah mengetahui
bahwa akan ada tamu yang datang, ibu Jumasri yang dua anaknya disekolahkan di MA Tarbiyatut Tholabah,
pada saat itu hendak memberi undangan “Mauidho Hasanah” dalam acara pernikahan anakknya, tanpa
berfikir panjang KH. Moh. Bagir Adelan langsung memberi jawaban bahwa akan datang dalam acara
pernikahan anakknya. Di rumah ibu Jumastri yang sederhana Yai Bagir memberikan pesan kepada
pengantin yang tidak lain adalah anak ibu Jumasri. (wawancara dengan ibu Jumasri tanggal 25 Januari
2023, di Kemantren)

31 Tim Penulis, KH. Moh. Bagir Adelan: Organisatoris, Ulama dan Teknokrat, him. 52.

123



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Mei 2006 Yai Bagir (nama panggilan KH. Moh. Bagir Adelan) menghebuskan
nafas terakhirnya, wafatnya Yai Baqir memberikan suasana sedih yang begitu
besar bagi lingkungan pesantren dan masyarakat yang selama ini nyantri
kepadanya karena secara mendadak, menurut pemeriksaan dokter terkena jantung
koroner. meninggalkan seorang istri dan Sembilan anak, 4 putra dan 5 putri, di
antaranya yaitu:

- Moh. Nashrullah

- Mufarihah

- Moh. Khosyi’ Rofiqi

- Moh. Sahlul Khulug

- Qonitatin Wafiyah

- Moh. Syamsul Falah

- Lu’luk Bariroh

- Durrotun Anigoh

- Nila Huda

e. KH. Moh. Nashrullah Bagir (2006-2024)

Sepeninggal ayahnya KH. Moh. Bagir Adelan, KH. Moh. Nashrullah
kemudian bertugas menggantikan sebagai pengasuh pesantren Tarbiyatut
Tholabah yang ke lima. Putra pertama dari pasangan KH. Moh. Bagir Adelan
dengan Nyai Aminah ini lahir di Kranji pada tanggal 12 Desember 1966, ia besar
dan tumbuh dalam didikan ayahnya yang disiplin. Pendidikan formal pertamanya
dimulai dari TK di lingkungan pesantren keluarganya yang diasuh oleh Ibu
Roihanah, kemudian ke MI Tarbiyatut Tholabah selama 6 tahun, selanjutnya
masuk ke MTs Tarbiyatut Tholabah, namun di MTs hanya dijalani selama 1 tahun
karena pindah ke Mu’alimin Tambak Beras Jombang selama 6 tahun.

Selesai di Tambak Beras, ia kemudian pindah ke pesantren Tegalrejo
Magelang Jawa Tengah di bawah asuhan KH. Abdurrahman Chudlori. Setelah
tiga tahun di Tegalrejo ia melakukan rihlah ke sejumlah pesantren di Jawa Timur,
seperti pesantren Gambar di Blitar, Pesantren Pethuk Kediri di Bawah asuhan
Kyai Subadar, kemudian ke pesantren Bustanul Arifin di Papar.

Pada November 1994 ia menikah dengan Lutjeng Lutfiyah®? perempuan
kelahiran 7 September 1969 yang berasal dari Perak Jombang. Di Tarbiyatut

32 Lutjeng Lutfiyah adalah qori’ah tingkat nasional yang juga pernah memenangi cabang tafsir
berbahasa arab di tingkat nasional, saat ini Nyai Lutjeng Lutfiyah mendampingi Buya Nashrullah (begitu
panggilannya kepada KH. Moh. Nashrullah Bagir) untuk menjadi pengasuh. Di samping sebagai pengasuh
bagi santri putri di Tarbiyatut Tholabah, Lutjeng Lutfiyah juga masih dalam proses program S3 di UIN

124



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Tholabah KH. Moh. Nashrullah aktif di beberapa lembaga pendidikan yang
dikelola ayahnya. Awalnya ia menjadi pengajar di MAK (Madrasah Aliyah
Keagamaan) dan Diniyah. Pada tahun 1996-2006 ia dipercaya sebagai kepala
diniyaah, selain terlibat di bagian sarana dan prasarana pesantren, dimana ia
banyak berjasa dalam mengelola tanah tidak produktif yang terletak di sebelah
barat®® dan selatan pesantren.

KH. Moh. Nashrullah Bagir terus berinovasi dalam mengembangkan
pembangunan pesantren terkhusus di bidang infrastruktur. Tanah pesantren
ditambah seluas satu hektar untuk pembangunan beberapa fasilitas pendidikan.
Fasilitas bagi para peziarah ke makam KH. Musthofa dan KH. Moh. Bagir Adelan
juga diperbaiki.

Selain itu, KH. Moh. Nashrullah Bagir juga berinisiatif mengembangkan
lembaga pendidikan lain, serta mendirikan SMK (Sekolah Menengah Kejuruan)
dan TPQ (Taman Pendidikan Qur’an), inovasi lain adalah dibukanya program
Prodistik di MA Tarbiyatut Tholabah yang bekerjasama dengan kampus Institut
Tehnik Surabaya, program ini dimaksudkan untuk mencetak santri yang terampil
dan bidang IT. Inovasi lain yakni upaya kerjasama yang dijalin dengan
Kementerian Agama untuk mendirikan Madrasah Diniyah Formal yang
kurikulumnya diadaptasi dari pendidikan di Mesir dan Syiria. Terobosan ini
diambil sebagai usaha untuk mencetak kader santri yang fasih dalam penguasaan
Alguran dan Kitab Salaf. Karena beberapa faktor lembaga ini dihentikan setelah
berjalan lima semester.

Dari pernikahannya dengan Nyai Lutjeng Lutfiyah, KH. Moh. Nashrullah
Bagqir dikaruniahi empat orang anak yakni, Hamid Ahmad (1995), Anjani I’anatul
Maula (Lahir 2000), llzami Zimam Haqq (Lahir 2002), dan Ahmad Labib Faikar
(Lahir 2005). Sepeninggal wafatnya KH. Moh. Nashrullah Bagir tahun 2024,
kepengasuhan pondok Tarbiyatut Tholabah dilanjutkan oleh adikya KH. Moh.
Sahlul Khulug Bagir hingga sekarang

4. Merawat Tradisi, Menegaskan Karakter: Potret Pesantren Tarbiyatut
Tholabah Sekarang

Sunan Ampel Surabaya dan berstatus sebagai dosen tetap di kampus Institut Agama Islam Tarbiyatut
Tholabah Lamongan yang beralamat di JI. Deandles No 01 Kranji Paciran Lamongan.

33 Di tanah sebelah barat inilah yang saat ini dibangun rumah tempat tinggal adikknya yang
bernama Lu’luk Bariroh dengan suaminya Gus Lubab, juga terdapat kopontren/kantin pondok. Di samping
dimanfaatkan sebagai rumah keluarga pesantren, di sebelah barat asrama Putra tepatnya di selatan gedung
MA Tarbiyatut Tholabah dibangun AULA (Gedung Serbaguna) yang kuotanya bisa menampung dua ribu
lebih santri atau wali santri, di AULA ini juga dilakukan kegiatan HAUL setiap tahunnya dan juga kegiatan-
kegiatan yang lain.

125



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Secara harfiah pondok pesantren merujuk dari kata Bahasa Arab. Kata
pondok berasal dari kata funduk yang artinya hotel atau asrama, sedangkan dalam
kamus Bahasa Indonesia kata pondok berarti madrasah atau tempat mengaji dan
belajar agama Islam. Adapun kata santri secara etimologi berasal dari kata serapan
shastri (sansekerta) kemudian diindonesiakan menjadi santri, yang mempunyai
pengertian “orang yang selalu menjalankan perintahkan ajaran agama Islam”. Kata
pesantren berasal dari kata santri dengan awal ‘pe’ dan akhiran ‘an’ mengandung arti
tempat tinggal para santri. Pondok Pesantren adalah tempat dimana anak-anak muda,
dewasa belajar secara lebih mendalam dan lebih lanjut mengenai agama Islam, yang
diajarkan secara sistematis dan langsung, serta belajar dan membaca kitab-kitab
klasik karangan para ulama besar dengn bimbingan ustadz atau kyai.3*

Pesantren memiliki lima unsur penting yang menjadi ciri keberadaannya,
yaitu Pondok, Masjid, Santri, Kyai, dan Pengkajian kitab-kitab klasik. Meskipun
kelimanya merupakan kesatuan yang tidak boleh dipisahkan, kyai bisa dikatakan
sebagai unsur terpenting bagi keberadaan pesantren. Kyai bukan hanya pemiliki yang
memodali pesantren tetapi juga dianggap sebagai maha guru yang akan memberikan
pengetahuanya kepada para murid di pesantren, karena tugas utama di pesantren
adalah memberikan pendidikan keagamaan, maka yang biasa menjadi sasaran
pesantren adalah masyarakat yang beragama atau yang ingin hidupnya bermakna
untuk agama.®® Tradisi pesantren adalah kerangka sistem pendidikan Islam
tradisional (pesantren), yang meliputi pendidikan dan kurikulum pesantren,
kehidupan pesantren, pola hidup, cara hidup dan ketaatan mutlak para santri kepada
kyai.®Jadi menurut peneliti, tradisi pesantren adalah nilai, norma sosial, aturan, pola
perilaku, adat kebiasaan, sistem pendidikan dan kurikulum yang ada di lingkungan
pesantren.

Selanjutnya mempelajari tentang pondok Kranji adalah mempelajari tradisi
dan karakter pesantren, sebagai pesantren tertua di Kabupaten Lamongan, pesantren
Kranji memiliki tradisi dan kajian-kajian kepesantrenan yang dilakukan para santri
sebagai kegiatan di pondok, kajian kitab salaf yang sampai sekarang masih terus
dilakukan dan juga amalan/wiridan juga menjadi karakter pesantren yang
menjadikan pesantren Tarbiyatut Tholabah berbeda dengan pesantren di wilayah
pantura Lamongan.

3 W.J.S Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Jakarta: PN Balai Pustaka, 1982),
him. 848.

% Endang Turmudi dan Risa Sihbudi, Islam dan Radikalisme di Indonesia, (Jakarta: LIPI Press,
2005), him. 132.

3 Zamakshyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai, (Jakarta:
LP3ES, 1985), him. 16.

126



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Pesantren yang awalnya dikenal sebagai pondok Kranji ini, memiliki nama
secara administratif yang dipakai sebagai surat-surat resmi. Nama “Tarbiyatut
Tholabah” digunakan sebagai nama pondok pesantren, yayasan, dan semua lembaga
pendidikan yang bernaung di bawahnya.

Asal-usul nama Tarbiyatut Tholabah ada yang menyebut bahwa nama
tersebut merupakan pemberian dari KH. Hasyim Asy’ary®’ yang diberikan kepada
KH. Abdul Karim Musthofa sebagai hadiah saat hendak pulang ke Kranji. Nama
tersebut kemudian digunakan untuk pertama kalinya sebagai nama madrasah yang
didirikan oleh KH. Abdul Karim di lingkungan pondok Kranji.

Selanjutnya, berkaitan dengan aktivitas santri di pondok pesantren Tarbiyatut
Tholabah era KH. Musthofa berlangsung di langgar agung (kini dikenal dengan nama
Masjid Al-lkhsan), di era sekarang aktivitas santri dilakukan di beberapa lokasi
pondok, seperti bangunan asrama para santri, gedung sekolah mulai TK, MI, MTs,
MA, dan perguruan tinggi, dhalem kyai, perpustakaan, aula, dan beberapa fasilitas
yang lain seperti lapangan olahraga.

Langgar Agung berada di sebelah barat. Bangunan paling awal yang dibangun
di kompleks pondok Kranji ini merupakan pusat aktivitas pendidikan keagamaan,
seperti shalat berjama’ah dan ngaji kitab kuning. Posisi ini setidaknya dapat dilihat
dari penempatan sejumlah bangunan yang lazim disebut sebagai elemen pesantren
ndalem dan asrama santri yang berada di sekelilingnya.

Ndalem/rumah yang dulu ditempati oleh KH. Musthofa dan keluarganya
berada di sebelah kiri Masjid al-lkhsan. Sekarang ndalem KH. Musthoda dijadikan
sebagai balai pertemuan dan tempat mengaji di jam pagi dan sore. Di sebelah
kanannya adalah ndalem yang dulu ditempati KH. Abdul Karim, sekarang didiami
oleh keluarga pengasuh (KH. Moh. Nashrullah Bagir). Di belakang ndalem ini
merupakan kompleks untuk santri putri. Kompleks putri terdiri atas beberapa
bangunan yang dibagi menjadi 6 kompleks, A-F (dulu diberi nama para tokoh
perempuan Islam seperti Khadijah, Fatimah, Hajar, Masyitoh, dan lain sebagainya).
Setiap kompleks diisi oleh santri yang diklasifikasikan menurut jenjang
pendidikannya. Misalnya kompleks A adalah tempat untuk pengurus dan mahasiswa,
D untuk santri unggulan baik MTs dan MA. Di sana terdapat sejumlah fasilitas
seperti musholla untuk santri putri dan kantin.

37 Menurut Rahmat Dasy nama Tarbiyatut Tholabah diberikan kepada KH. Abdul Karim Musthofa
saat hendak pamit pulang kembali ke Kranji, sebelum pulang KH. Abdul Karim meminta KH. Hasyim
Asy’ary untuk memberikan hadiah berupa nama yang akan digunakan untuk pesantren yang pada saat itu
masih dipimpin oleh ayahnya KH. Musthofa. Menurut Rahmat Dasy Informasi ini bersumber dari cerita
KH. Achmad Thohir Adelan (Kakak KH. Moh. Bagir Adelan)

127



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Kompleks untuk santri putra sebagian ditempatkan di kompleks selatan
Langgar Agung, dan sebagian di barat langgar. Pada awal-awal pendiriannya, lokasi
pondok putra dibangun menempel dengan Langgar Agung. Kamar-kamar santri
dibedakan dengan nama para imam mazhab seperi Hambali, Maliki, Syafi’l, Hanafi,
serta para intelektual muslim seperti al-Ghazali. Kini, setelah adanya perubahan,
nama-nama kompleks diganti degan abjad, A,B,C, dan seterusnya. Seperti halnya
santri putri, santri putra juga ditempatkan sesuai tingkat pendidikannya.

Bangunan ndalem lainnya berada di sisi utara Langgar Agung, berderet dari
barat ke timur. Bagian paling barat adalah yang dulu ditempati KH. Moh. Bagir
Adelan (sekarang ditempati Neng Anigoh dan suaminya Gus Salim serta Neng Nila
dengan suaminya Gus Aldy), sebelahnya ndalem yang dulu ditempati KH. Adelan
(sekarang ditempati Gus Sahlul Khulug dan Keluarganya), di sebalah timur berjejer
rumah KH. Abdul Lathif, Ustadz Abdul Malik dan KH. Abdul Majid Yasin, serta
rumah KH. Abdul Karim Djabir. Di depan Langgar Agung terbentang tanah lapang
yang banyak pohon mangga, biasa digunakan untuk menggelar kegiatan rutin, seperti
upacara hari besar Nasional dan upacara madrasah setiap sabtu pagi. -

Gedung lain yang dibangun di sekitar Langgar Agung adalah balai kesehatan,
koperasi santri, kantor Madrasah Aliyah, dan perpustakaan kampus IAl TABAH.
Bangunan gedung-gedung ini berada di sisi utara dan Langgar Agung, balai
kesehatan dan koperasi santri ada di timurnya. Di belakang bangunan ini terdapat
gedung MTs putra, MA putra, dan kantin bagi santri putra. Bangunan-bangunan
sekolah lainnya berada di sisi timur pondok. Di sebelah timur ndalem KH. Nashrullah
terdapat gedung MlI. ada juga gedung MTs dan MA untuk santri putri. Aula dibangun
di depan Langgar Agung.

Perluasan bangunan dan pengembangan layanan pendidikan yang ada di
pondok pesantren mengalami banyak perkembangan signifikan. Bagian barat
Langgar Agung telah dibersihkan (dibabat), selain terdapat lapangan yang luas juga
menjadi kompleks santri putra dan ndalem sejumlah keluarga pesantren. Peningkatan
layanan juga telah banyak dikembangkan sebagai aktualisasi dari visi dan misi
pesantren untuk menjadi lembaga tafagquh fiddin dan lembaga pengabdian bagi
masyarakat.

Pesantren yang telah memiliki ribuan santri dan alumni yang menyebar ke
banyak wilayah Indonesia ini dapat dipahami dari sejumlah atribut yang didesain
oleh lembaga pendidikan tersebut, sebagai wujud semangat dalam melayani umat
dan melahiran kader ulama’ yang kompeten dan berakhlaqul karimah.

mars yang diciptakan, animo masyarakat terhadap pesantren yang didirikan
KH. Musthofa ini juga semakin tahun semakin besar. Dari tahun ke tahun jumlah
santri juga terus meningkat, baik santri yang menetap di pesantren maupun yang tidak

128



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

menetap (hanya sekolah di lembaga pendidikan Tarbiyatut Tholabah). Merespon
perkembangan tersebut pihak pesantren juga terus meningkatkan kualitas dan
kuantitas layanan, jumlah guru baru juga ditambah sebagai pengganti guru yang
sudah sepuh. Saranan-prasarana pendidikan terus diperbaiki dan dilengkapi, begitu
juga kualitas birokrasi pada setiap lembaga pendidikan yang ada di lingkungan
Tarbiyatut Tholabah.

Sejak tahun 1989 pengelolaan unit-unit pendidikan di pondok Tarbiyatut
Tholabah tidak lagi dipegang oleh pemangku. Pada 10 Februari 1989 dibentuk
yayasan dengan nama Yayasan Pondok Pesantren al-Ma’hadul Islami Tarbiyatut
Tholabah. Yayasan ini lahir dengan visi membentuk lahirnya insane kamil, serta
membawa misi sebagai pusat layanan umat untuk penyelesaian masalah.

Tujuan pendirian yayasan adalah pertama, membentuk manusia muslim yang
berbudi luhur dan mempunyai pengetahuan luas. Kedua, meningkatkan mutu
pendidikan dan pengajaran, dan ketiga, meningkatkan kesejahteraan rakyat. Untuk
upaya tersebut yayasan membuat berbagai usaha, pertama, menyelenggarakan
pendidikan jalur sekolah dan jalur-jalur luar sekolah, dan kedua, menyelenggarakan
kegiatan bhaksi sosial.

Terkait dengan penyelenggaraan pendidikan sekolah dan jalur luar, Pesantren
Tarbiyatut Tholabah telah menyediakan berbagai unit pendidikan sejak tingka dasar
hingga perguruan tinggi. Unit-unit pendidikan tersebut didirikan secara bertahap
sesuai dengan kebutuhan yang tumbuh. Secara kronologis, unit pendidikan yang lahir
di lingkungan peesantren Tarbiyatut Tholabah adalah sebagai berikut:

- Madrasah Salafiyah (1924-1948)

- Madrasah Ibtidaiyah (1948-Sekarang)

- Madrasah Tsanawiyah (1963-Sekarang)

- TK Raudlatul Athfal (1963-Sekarang)

- Madrasah Mu’alimin (1972-1980)

- Madrasah Aliyah (1980-Sekarang)

- Kauliah Kitab Kuning (1986-1995)

- Madrasah Aliyah Keagamaan (1994-Sekrang)

- STIT Sunan Giri Lamongan (1988-1994)

- STAI Sunan Drajat (1994-Sekarang)

- 1Al TABAH (1994-Sekarang)

- Ma’had Aly (2009-2012)

- Diniyah Formal Ula, Wustho,Ulya (2009-2012)

- TPQ Tarbiyatut Tholabah

- SMK Terpadu Tarbiyatut Tholabah (2015-Sekarang)

Setiap unit lembaga pendidikan di atas masing-masing memiliki segi historis,
sesuai perjalanan pesantren dari masa ke masa. Sejarah singkat unit-unit lembaga di
atas akan diuraikan sebagai berikut:

Madrasah Salafiyah

129



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Madrasah Salafiyah adalah unit pendidikan pertama yang didirikan di
Pesantren Tarbiyatut Tholabah. Lembaga ini berdiri pada 1924 atas inisiatif dari
KH Abdul Karim Musthofa yang sekaligus bertindak sebagai pemimpin pertama,
sepulangnya dari pesantren Tebuireng Jombang. Kurikulum yang diterapkan di
Madrasah Salafiyah Kranji diadopsi dari Madrasah Salafiyah Tebuireng.

Sejak tahun 1916 sampai 1934 di Tebuireng memang telah mendirikan
madrasah dengan lama pendidikan lima tahun. Pada tahun 1916 sampai 1919
kurikulumnya terdiri dari pengetahuan agama Islam saja. Baru tahun 1919 materi
kurikulum ditambah dengan pengajaran bahasa Indonesia (melayu), matematika
dan ilmu bumi. Tahun 1926 ditambah lagi dengan pelajaran bahasa Belanda dan
sejarah.®

Melihat tahun kepulangan KH. Abdul Karim, dapat diperkirakan bahwa
kurikulum yang diajarkan di Madrasah Salafiyah Kranji sat itu tidak hanya
berpusat pada pendidikan agama, tapi sudah mulai mengenalkan pada matematika
dan ilmu bumi.

Kepemimpinan KH. Abdul Karim berlangsung tiga tahun. Sebab pada
1927-1928, ia harus berangkat ke Tanah Suci untuk menunaikan ibadah haji.
Untuk sementara kepemimpinan madrasah diserahkan kepada KH Adelan.
Kemudian secara penuh dipegang oleh KH. Adelan ketika pada 1929-1933 KH.
Abdul Karim kembali lagi ke Tebuireng. Baru tahun 1934 KH. Abdul Karim
pulang ke Kranji.

Di antara guru Madrasah Salafiyah pada waktu itu adalah:
- KH. Abdurrahman Musthofa
- K. Rasmidin dari Kemantren
- K. Mas Amirin dari Jombang
- KH. Adelan
- KH. Thoyyib

Keberadaan Madrasah Salafiyah telah melahirkan banyak kader intelektual yang

selanjutnya berkiprah di masyarakat di antara para alumninya adalah:
- K. Abdur Rosyid dari Gelap Laren Lamongan
- K. Abu Bakrin dari Drajat Paciran Lamongan

K. Abdur Rohim Thoyyib dari Kranji

- KH. Imron dari Banjaranyar

- KH. Abdurrahman Syamsuri

- KH. Achmad Thohir Adelan

- KH. Showab dari Godok Laren Lamongan

- Prof. Dr. KH. Tholha Hasan dari Malang

- KH. Salamun dari Paciran

- Prof. Dr. M. Agib Suminto

% Wiwit Aji Subekhi, “Sistem Pendidikan di Pondok Pesantren Salafiyah Syafi’iyah Tebuireng
Jombang”, Makalah STAIN Purwokerto, 2012. Dokumen tidak diterbitkan.

130



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Madrasah Ibtidaiyah

Madrasah Ibtidaiyah dirintis pada tahun 1946 oleh K. Moh. Ali
Thoyyib, cucu KH. Musthofa. Awalnya madrasah ini hanya menerima siswa
laki-laki, namun pada tahun 1948 lahir kebijakan berani, yakni dengan mulai
menerima santri putri.

Murid madrasah ibtidayah adalah santri-santri mudah lulusan
madrasah salafiyah, sedangkan santri yang sudah besar tetap di madrasah
salafiyah dengan mengikuti kelas sorogan.

Jenjang yang tersedia saat itu hanya mencapai kelas tiga. Akibatnya,
ketika murid-murid telah menyelesaikan kelas tiga banyak yang pindah ke
sekolah lain atau berhenti. Usaha untuk melengkapi kelas-kelas ini berlanju
pada masa-masa berikutnya, dan baru lengkap menjadi enam kelas pada 1959,
yakni pada masa kepemimpinan KH. Moh. Bagir Adelan.

Guru-guru yang mengajar di madrasah ibtidaiyah Tarbiyatut Tholabah
pada periode awal ini di antaranya adalah:

- Ust. H. Moh. Ali Thoyyib
- Ust. Abdul Wahab Adelan
- K. Moh. Djabir Musthofa
- Ust. Abdul Mu’in Karim

Di antara alumninya yaitu:

- K. Nawawi dari Bulubrangsi Laren Lamongan
- K. Nur Salim dari Dengok
- K. Moh. Sahid dari Wotan

Madrasah ini mulai berdiri secara formal pada tahun 1963. Status
“diakui” diperoleh pada 1995. Empat tahun kemudian, 1999 statusnya
meningkat menjadi “disamakan”.

Madrasah ibtidaiyah Tarbiyatut Tholabah kini sudah memiliki gedung
sendiri. Bangunannya menempati tanah yang merupakan bekas lokasi
madrasah salafiyah, yakni di tanah wakaf dari bapak Bisri. Fasilitas-fasilitas
madrasah ibtidaiyah ini relative lengkap, perpustakaan, laboratorium,
computer, sanggar pramuka, ruang UKS (unit kesehatan sekolah), aula,
koperasi, musholla, dan ruang untuk guru dan tata usaha. Hingga saat ini
madrasah ibtidaiyah mengalami beberapa kali pergantian kepemimpinan.
Nama-nama kepala sekolah MI Tarbiyatut Tholabah adalah sebagai berikut:

- Ust H. Moh. Ali Thoyyib (1948-1952)

- Abdul Wahab Adelan (1952-1955)

- KH. Moh. Bagir Adelan (1956-1962

- KH. Ach. Thohir Adelan (1963-1968)

- Drs. H. M. Thoha Thoyyib (1968-1977)

- KH. Musthofa AR (1977-1990)

- KH. Ach Syafi’ Ali (1990-2005, tugas depag)

131



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

- Ust. Ah. Fadlol (2005-Pjs)

- Ust. Atmono (2006-2008)

- Ust. Mudzakir Ikrom (2008-2015)
- Drs. Husnul Agib (2015)

Madrasah Tsanawiyah dan Mu’alimin Mu’allimat

Riwayat perkembangan Madrasah Tsanawiyah Tarbiyatut Tholabah
berjalin dengan Mu’allimin Mu’alimat. Madrasah Tsanawiyah lahir dari
adanya kebijakan Menteri Agama tahun 1962 yang menunjuk beberapa
madrasah, termasuk MTs Tarbiyatut Tholabah, agar menyelenggarakan kelas
VII dan VIII untuk mensukseskan program Madrasah Wajib Belajar (MWB).

Lama belajar MWB ditetapkan selama 8 tahun. MWB sendiri oleh
pemerintah diarahkan pada pembangunan jiwa bangsa untuk kemajuan di
lapangan ekonomi, industrialisasi, dan transmigrasi. Materi pelajaran
meliputi pendidikan agama, umum, dan keterampilan untuk mendukung
kesiapan siswa berproduksi atau bertransmigrasi dengan swadaya.

Kurikulum MWB merupakan gabungan dari tiga perkembangan: akal,
hati nurani, dan keterampilan. Dengan komposisi mata pelajaran 25% mata
pelajaran agama dan 75% mata pelajaran umum dan keterampilan.*

Sayangnya kebijakan rintisan dari Menteri Agama tidak berhasil karena
tidak didukung oleh dana yang memadai. Akibatnya, kelas VII MTs
Tarbiyatut Tholabah dinyatakan sebagai kelas | Tsanawiyah dan kelas VIlI
dinyatakan menjadi kelas 11 Tsanawiyah.

Perubahan dari kelas VII menjadi kelas | MTs terjadi pada saat 1
Agustus 1963. Tanggal tersebut kemudian dinyatakan sebagai waktu
berdirinya MTs Tarbiyatut Tholabah dan guru-gurunya adalah sebagai
berikut:

- KH. Moh. Bagir Adelan

- K. Abdul Wahab Adelan

- K. Ahmad Zen Thoha

- K. Abdullah Nur

- K. Abu Bakrin

Pada tahun 1965 MTs Tarbiyatut Tholabah mendapat bantuan guru
agama Negeri, yakni Drs. M. Ghozi yang kemudian menikahi Anisah Ali dan
berdomisili di Kranji sampai akhir hayatnya tahun 1990. Lulusan pertama
lembaga pendidikan menengah ini adalah sebagai berikut:

- KH. Abdul Ghofur (pendiri Pondok Pesantren Sunan Drajat

Lamongan)
- KH. Muhtar Abdul Wahid, BA dari Tebuwung Gresik)
- Drs. Abdul Mughni, dari Banjarnyar (Anggota DPRD Banyuwangi)

39 Haidar Putra Daulay, Historisitas dan Eksistensi Pesantren Sekolah dan Madrasah,
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), him. 76

132



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

- Drs. Muhammad Ghufron dari Gresik (Hakim Pengadilan Agama)
- Muhammad Sahid Rokhim

MTs Tarbiyatut Tholabah berupaya melakukan pembenahan dalam
segala hal. Pada awal berdirinya, kurikulum yang dipakai dalah 70% agama
dan 30% pengetahuan umum. Para pengelola selalu berharap lulusan Mts
Tarbiyatut Tholabah bisa menggapai tingkat pendidikan yang lebih tinggi,
karena itu pada siswa kela I11 diupayakan bisa ikut ujian Negara. Siswa kelas
Il diharapkan mengikuti ujian Negara kelas Il di MTsN. Namun, upaya
tersebut dirasa terlalu rumit. Selain jumlah MTsN masih sedikit juga,
lokasinya juga jauh.

Mengatasi problem tersebut. MTs Tarbiyatut Tholabah menginisiasi
cara lain, yakni dengan mengikutkan siswa kelas Il di ujian PGAN
(Pendidikan Guru Agama Negeri). Tahun 1972, MTs Tarbiyatut Tholabah
berubah menjadi Mu’allimin Mu’allimat dengan masas studi 6 tahun.

Namun, perubahan lembaga pendidikan ini tidak berlangsung lama,
seiring terbitnya kebijakan pemerintah untuk menghapus PGA swasta pada
1980, kemudian PGAN pada 1992. Maka pada 1980 Mu’allimin berubah
kembali menjadi MTs. di antara lulusan Mu’allimin Mu’allimat Tarbiyatut
Tholabah adalah:

- KH. Musthofa Abdurrahman

- Drs. Moh. Ali Syamsuri

- H. Moh. Amin Rosyid

- Drs. Moh. Thoha Thoyyib

Kini status MTs Tarbiyatut Tholabah adalah” disamakan™ status ini
diperoleh sejak 9 juli 1997 dan menempatkannya sebagai satu-satunya MTs
swasta di Kab. Lamongan yang memperoleh posisi tersebut, atau kedua se-
Jawa Timur. sebelumnya, status “diakui” diperoleh pada 7 Mei 1994,
sedangkan status “terdaftar” diperoleh pada 10 Mei 1993, dan piagam MTs
keluar pada 10 Maret 1990.

Sebagai sekolah swasta dengan prediket baik, MTs Tarbiyatut
Tholabah telah menarik minat para murid. Jumlahnya setiap tahun juga
mengalami peningkatan.

Dalam rangka meningkatkan kualitas layanan MTs Tarbiyatut
Tholabah menjalin kemitraan dengan berbagai instansi, baik negeri maupun
swasta. Terbentuknya Tim Trainer Pembelajaran Aktif di MTs adalah salah
hasil kerjasama tersebut. Pembangunan saranan prasaranan pendidikan juga
dikembangkan melalui sistem tersebut. MTs juga telah mendirikan BUMM

133



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

(Badan Usaha Milik Madrasah), dengan harapan usaha ini dapat membantu
memenuhi kebutuhan madrasah, serta dapat memfasilitasi kebutuhan siswa
dan guru.

MTs Tarbiyatut Tholabah memperoleh sejumlah penghargaan. Pada
peringatan Amal Bhakti Departemen Agama ke-48 tanggal 3 Januari 1994
lembaga ini diikutsertakan oleh Departemen Agama Kabupaten Lamongan
dalam lomba K3L dan dinyatakan sebagai juara satu. Masih banyak prestasi
yang telah diraih oleh lembaga pendidikan ini.

Kompleks MTs dibangun di atas tanah wakaf dari KH. Musthofa seluas
7000 m2 dengan luas bangunan 2000 m2. Lembaga ini telah mengalami
beberapa pergantian kepemimpinan, di antaranya yakni:

- KH. Moh. Baqgir Adelan (1963-1974)

- Shodik Rohman (1974-1982)

- Drs. Moh. Ghozi, BA (1982-1990)

- Drs. H. Masmulyo Hasan (1990-1997)

- Abdul Ghofur (1998-2004)

- Yasifun (2004-2009)

- Maimun (2009-2011)

- H. Munir (2011-2020)

- Zainal Muttagin (2020-2025)

- Abdul Manan (2025-sekarang)

TK. Raudlatul Athfal

TK. Raudlatul Athfal didirikan pada 1969 oleh KH. Moh. Baqir
Adelan dan KH. Ach. Syafi; Ali. Pada awal berdirinya, KH. Ach. Syafi’
Ali menjadi kepala sekolah dan ikut mengajar siswa TK bersama dengan
istrinya, Roihanah. Saat ini gedung TK Tarbiyatut Tholabah dibangun di
atas tanah seluas 1.200 m2. Siswa dikelompokkan menjadi dua kelompok,
kelompok A dan B. TK Tarbiyatut Tholabah dikelola oleh Sembilan orang
guru.

Madrasah Aliyah Tarbiyatut Tholabah

Lahirnya MA Tarbiyatut Tholabah tidak terlepas dari kebijakan
pemerintah menghapus PGA swasta pada 1978. Akibat kebijakan tersebut
Mu’allimin Mu’allimat Kranji harus ditutup dan kembali menjadi MTs.
perkembangan ini menjadi problem baru, sebab tujuan perubahan MTs ke
Mu’allimin adalah sebagai strategi agar lulusan nantinya memperoleh

134



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

derajat yang lebih tinggi dalam pendidikan. Maka, untuk melanjutkan niat
tersebut didirikanlah Madrasah Aliyah pada tahun itu juga yakni 1980.

Di antara alumni pertama, lebih tepatnya alumni PGA terakhir
karena awalnya terdaftar sebagai siswa PGA tapi karena perubahan
kebijakan mereka dimasukkan ke MA, antara lain adalah:

- Prof. Dr. H. Ma’sum Nur Alim, M. Ag (dosen UIN Sunan Ampel

Surabaya)

- Drs. Muntaha (dosen UIN Sunan Ampel Surabaya)
- Drs. Zainal Millah Ali (Guru MA Tarbiyatut Tholabah)
- Drs. Marsikhan Mansur, S.H (dosen IAl TABAH Lamongan)

Sedangkan alumni angkatan kedua, lebih tepatnya alumni MA
pertama, karena sejak awal memang terdaftar sebagai siswa MA, antara
lain :

- Drs. H. Masmulyo Hasan (kepala MTs Tarbiyatut Tholabah 1990-

1997)

- Drs. H. Moh. Rhodi (mantan kepala MTs al-Mu’awanah Banjarnyar)
- Drs. Sombari (mantan kepala desa Takerharjo Solokuro Lamongan)
- H. Ali Mahfudi (mantan kepala desa Gelap Laren Lamongan)

- Moh. Suroto (dari Kemantren Paciran Lamongan

Pada tanggal 6 September 1994, berdasarkan hasil akreditasi, MA
mendapatkan status “Diakui” oleh Departemen Agama Wilayah Jawa
Timur. lima tahun berikutnya status madrasah meningkat menjadi
“Disamakan” dan pada tahun 2006 mendapatkan prediket “Terakreditasi
A”

Lembaga pendidikan yang berslogan SENYUM, akronim dari
Salam, Etika, Nyaman, Ulet, Yakin,dan Mandiri ini termasuk madrasah
favorit di kawasan Lamongan dan Jawa Timur. ia punya visi menjadi
lembaga pendidikan yang islami, berprestasi, dan berinovasi. Misinya
dalah menerapkan dan mengamalkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan
sehari-hari serta menjadikannya sebagai sumber kearifan dalam bertindak,
mengembangkan potensi akademik secara optimal, mengembangkan
minat bakat, minat dan keterampilan siswa sebagai bekal melanjutkan ke
jenjang lebih tinggi dan dapat terjut ke masyarakat, mengembangkan
sistem pendidikan yang sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan
dan teknologi.

Visi dan misi tersebut direalisasikan dengan membuka beberapa
program, meliputi program Madrasah Aliyah Keagamaan (MAK),
Madrasah Aliyah Umum (MAU) dengan konsentrasi IPA, IPA dan

135



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Bahasa, Unggulan. Program MAK bertujuan mencetak lulusan yang ahli
dibidang keilmua agama dan lulusannya mampu menembus perguruan
tinggi di Tanah Air dan Luar Negeri, terutama di negeri kawasan Timur
Tengah. MAK menekankan penguasan bahasa Arab, baik tulis maupun
lisan.

MAK Tarbiyatut Tholaba didirikan pada 1993. Kurikulumnya
mengacu pada satandar MAK negeri Jember, yaitu pelajaran agama 70%
dan pelajaran umu 30%. Santri MAK diasramakan secara terpisah dengan
santri yang bukan MAK. Administrasinya juga pada awalnya dipisahkan
dengan Madrasah Aliyah biasa.

MAK lahir dari gagasan Menteri Agama, Munawir Sjadzali, pada
akhir tahun 1980-an. Proyek tersebut baru berjalan pada 1988. Program,
ini didirikan untuk mencetak kader para ulama, dosen IAIN, Hakim
Peradilan Agama dan Pemangku-Pemangku jabatan fungsional di bawah
Departemen Agama. Pada tahap pertama dibuka di lima lokasi yaitu;
Padang Panjang, Ciamis, Yogyakarta, Ujung Pandang, dan Jember.
Selanjutnya, ditambah di lima kota, Bandung, Aceh, Solo, Banjarmasin,
dan Mataram.

Kegiatan siswa MAK cukup intensif, baik di kelas maupun di
asrama. Mereka digebleng dengan pelatihan penguasaan bahasa Arab
melalui kajian terhadap kitab kuning atau latihan muhadasah (percakapan)
dalam bahasa Arab.

Penanggung jawab program MAK adalah Drs. H. Fathur Rahman,
kemudian dilanjutkan oleh M. Munif Na’im, Lc. Pada perkembangan
berikutnya MAK diintergrasikan ke dalam MA umum dan menjadi
jurusan.

Program MAU diorientasikan untuk menghasilkan lulusan yang
handal dalam keilmuan umum serta mampu melanjutkan ke perguruan
tinggi unggulan di Tanah Air. Siswa MAU dibekali berbagai keterampilan
agar siap berkiprah di masyarakat, seperti menjahit dan wirausaha.
Program Bahasa diproyeksikan agar lulusannya menguasai bahasan
Indonesia, Arab, Inggris, Jepang, Mandarin, Perancis, dan Jerman serta
dapat melanjutkan ke perguruan tinggi negeri baik dalam negeri maupun
luar negeri. Adapun program unggulan diorientasikan pada pembentukan
lulusan yang menguasai keilmuan umum, mahir berbahasa Inggris baik
secara tertulis maupun lisan serta mampu mengamalkan ilmunya dalam
kehidupan sehari-hari.

136



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

MA Tarbiyatut Tholabah menyediakan sejumlah fasilitas
pendukung; gedung sekolah dan peralatan yang representatif; ma’mal
lughah (laboratorium bahasa); laboratorium IPA; lab Kamputer; lapangan
olahraga; sanggar seni teater; UKS (unit kesehatan sekolah), musholla,
perpustakaan Induk, aula, asrama dan ruang jahit.

Menunjang peningkatan keterampilan MA Tarbiyatut Tholabah juga
menyediakan sejumlah pilihan dalam program esktrakulikuler seperti
menjahit, rebana, tata boga, teater, shalawat, dan qira’ah.

MA Tarbiyatut Tholabah telah mencatatkan banyak prestasi di
tingkat lokal maupun nasional dalam berbagai ajang lomba dan olimpiade,
seperti; MTQ, MQH, STQ, baca kitab, pidato bahasa Arab dan Inggris,
Pramuka, karya seni, karya ilmiah, remaja (KIR), matematika, akuntasi,
desain grafis, olahraga volli. Pada tahun 2015 MA TABAH juga
mendapatkan Golden Ticket ASEAN SCOUT.

Alumni MA tersebar di kampus-kampus kota besar; Jakarta,
Surabaya, Yogyakarta, Malang, Semarang, Bandung, Kalimantan,
Sumatera, dan sebagian diterimah di Universitas al Azhar Kairo Mesir,
Universitas Al-Ahgaff Yaman, dan Universitas Kebangsaan Malaysia.

Hingga kini MA Tarbiyatut Tholabah telah mengalami enam kali
pergantian kepemimpinan di antaranya yaitu:

- Drs. H. M. Yahya (1978-1998)

- Drs. H. Masmulyo, M. Ag (1998-2001)

- H. Qomaruddin, S. Ag (2001-2004)

- H. Abdullah Zawawi, S.Pd., MM (2004-2010)

- Akh. Muhtar Djabir, S.Pd., MM (2010-2018)

- H. Mahbub Junaidi, S. Ag., M. Pd,l (2018-Sekarang)

Kuliah Kitab Kuning (K3)

Adanya beberapa perubahan kurikulum Madrasah Aliyah oleh
pengelola pesantren Tarbiyatut Tholabah dipandang telah mengurangi
kompetensi para siswa di bidang agama. Penguasaan siswa atas ilmu
agama beserta segenap perangkatnya telah banyak tergeser oleh masuknya
bidang bidang studi umum lain dalam kurikulumnya. Dengan
pertimbangan tersebut maka pada tahun 1986, KH. Moh. Bagir Adelan
sebagai pengasuh pondok berinisiatif untuk memberikan tambahan bekal
bagi para santrinya. Kemudian, didirikanlah kelas khusus agama dengan
masa dua tahun yang diberi nama kuliah kitab kuning (K3).

137



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Kuliah Kitab Kuning didesain sebagai wadah pendidikan pasca
SLTA/MA. Saat itu, di Tarbiyatut Tholabah Kranji dan wilayah Paciran
secara umum belum ada pendidikan tinggi yang bisa menampung aspirasi
belajar bagi lulusan SLTA/MA. Untuk melanjutkan pendidikan ke
perguruan tinggi harus dicari ke luar daerah, dan karenanya membutuhkan
biaya besar. Kehadiran K3 menjadi alternative mereka yang berminat
meningkatkan pendidikan agama setelah lulus dari MA/SLTA. Bisa
dikatakan K3 hakikatnya merupakan benih bagi tumbuhnya unit
pendidikan formal tingkat perguruan tinggi di lingkungan Pondok
Pesantren Tarbiyatut Tholabah Kranji.

Program K3 dilaksanakan pada jam 09:00-12:00 setiap hari, kecuali
hari jum’at. Kegiatan ini dilaksanakan di lantai atas ndalem KH. Moh.
Baqgir. Karena pesertanya tidak banyak, santri putra dan putrid
dikumpulkan dalam satu ruang. Sistem pengajarannya menggunakan
sistem bandongan“®, yakni guru membaca dan para santri menyimak
sambil memberi makna Arab Pegon pada kitab yang sedang dibaca.

Kitab-kitab yang dipelajari dalam program K3 antara lain; Mizan al-
Kubra, Qurratul Uyun, al Balaghah al-Wadhihah, al-Mauidhah al
Mukmin, Tarikh Tasyri’, Ibn Agil. Adapun guru-guru yang mengajar
yakni:

- KH. Salim Azhar

- KH. Moh. Bagir Adelan

- KH. Abdullah Amin, Lc

- KH. Abdul Hadi Yasin

- KH. Nur Salim

- Ust. Qomaruddin Mahmud
- Ust. Waliyuddin

Namun, seiring dengan berdirinya STIT Sunan Giri di lingkungan
Tarbiyatut Tholabah, program K3 mengalami penyusutan santri, mereka
lebih memilih mendaftar di STIT Sunan Giri hingga akhirnya K3 ditutup.

40 Cara belajar seperti ini sering dijumpai pada pondok pesantren yang memiliki citra sebagai
pondok salaf. Namun, ada juga beberapa pesantren modern yang menggunakan sistem “Bandongan”. Di
lingkungan pesantren Tarbiyatut Tholabah sistem “Bandongan” menjadi kegiatan ngaji setiap harinya,
dimana ngaji ini biasanya diasuh oleh pengasuh dan sesepuh pesantren, sebagaimana tradisi pesantren, ngaji
Alquran dan kitab kuning menjadi nilai otentik serta identiitas keagamaan yang perluh dioptimalkan
sebagai upaya dalam merawat pengajaran lama agar tidak tergerus dengan pengaruh modernitas yang
sangat kompleks. Di era dewasa ini pengaruh teknologi menjadi perhatian serius untuk dilakukan
pengelolaan tentang bagaimana memanfaatkannya sebagai sebuah ilmu bantu, di samping kegiatan berbasis
pesantren terus dilakukan sebagai sebuah metode untuk melahirkan para kader ulama yang kompeten.

138



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

STIT Sunan Giri Lamongan

Pendaftaran calon mahasiswa baru di STIT Sunan Giri (sekolah
tinggi ilmu tarbiyah) Sunan Giri mulai dibuka pada tanggal 1 Juni 1988.
Sekolah tinggi ini didirikan di Pesantren Tarbiyatut Tholabah karena
adanya kebutuhan dari masyarakat akan adanya perguruan tinggi di yang
dekat dengan lokasi pesantren. Dorongan juga muncul dari sejumlah toko
NU se-MWC paciran serta para kepala sekolah di wilayah tersebut.

LP Ma’arif di wilayah Paciran mengajukan beberapa pertimbangan
mengenai perluhnya diadakan perguruan tinggi di antaranya:

- Banyaknya guru madrasah yang baru berijazah madrasah aliyah atau
sederajat yang memerlihkan peningkatan ilmunya.

- Banyaknya lulusan madrasah aliyah atau yang sederajat yang masih
belum tertampung di perguruan tinggi.

- Perluhnya peningkatan nilai pendidikan yang bergabung dalam LP

Ma’arif.

Maka ketika Pesantren Tarbiyatut Tholabah memutuskan untuk
membuka STIT Sunan Giri di Kranji, sambutan yang dterima sangat besar,
baik dari guru madrasah Ma’arif maupun lulusan madrasah aliyah di
wilayah Paciran dan sekitarnya. Setelah berjalan lima tahun, maka pada
tanggal 10 Januari 55 wisudawan.

Di antara para pendiri STIT Sunan Giri adalah sebagai berikut:

- KH. Moh. Bagir Adelan

- KH. Abdullah Amin, Lc

- KH. Salim Azhar

- KH. Abdul Ghofur (Pendiri Ponpes Sunan Drajat)
- KH. Abdus Salam, BA

- KH. Abdul Wahab

- KH. Abdul Hadi Yasin

- Drs. Muhammad Ghozi

- Drs. H. M. Yahya

- Drs. H. Moh. Hasyim Ilham
- Drs. A. Wahid Bashori

- Drs. H. Maftuhin, AG

- Drs. H. Masmulyo Hasan

- Rahmat Dasy

- Ahmad Syuja’ Ali

Pada tahun akademik 1997/1998 jumlah mahasiswa terhitung
sebanyak 205 mahasiswa, yang diasuh oleh 16 dosen S1 dan 3 dosen S2.

139



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Dari 19 orang dosen 6 di antaranya dosen tetap yayasan yang mendapat
SK dari Kopertais.

STAI Sunan Drajat dan 1Al TABAH

STIT Sunan Giri beroperasi selama 7 tahun di Kranji. Pada tahun
berikutnya, berdasarkan sejumlah pertimbangan serta adanya rekomendasi
dari Bupati Kepala Daerah Tingkat Il Lamongan dan juga rekomendasi
dari ketua Kopertais wilayah 1V, maka yayasan Pondok Pesantren
Tarbiyatut Tholabah mendirikan sekolah tinggi sendiri, diberi nama
Sekolah Tinggi Agama Islam Sunan Drajat (STAIDRA) kepada Dirjen
Pendidikan Tinggi Islam pada Bulan Juli Tahun 1994 dengan program
studi Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Program Studi Bimbingan dan
Penyuluhan (BP). SK Pendirian Institusi Nomor 91, tanggal 16 Pebruari
1995. Sejak Tahun 1995 sd 2009, STAIDRA dipimpin KH. Bagir Adelan
(ketua periode pertama 1994-1999), Prof. Dr. Ma’shum Nur Alim, M. Ag.
(ketua periode kedua 1999-2006), dan Drs. Marsikan Manshur, SH. (ketua
periode ketiga 2006-2009). Pada tahun 2008, Pimpinan STAIDRA
mengajukan penambahan jurusan Dakwah dengan prodi Komunikasi dan
Penyiaran Islam (KPI) dan prodi Pengembangan Masyarakat Islam (PMI).
Izin operasional pendirian adalah surat keputusan (SK) pendirian prodi
dengan nomor: Dj.1/614/2009 tanggal 22 Oktober 2009. Kedua prodi telah
terakreditasi BAN PT. Pada masa ini, STAIDRA diketuai oleh Nurul
Yaqin, MA (ketua periode keempat 2009-2012).

Pada tahun 2012 bulan Juli, terjadi pergantian pimpinan STAIDRA
dari Nurul Yaqgin, MA. Kepada Dr. Imam Azhar, M. Pd. (Ketua STAIDRA
periode kelima 2012-2016). Pada masa ini, pimpinan STAIDRA
mengajukan pembukaan prodi baru yaitu prodi Pendidikan Guru Madrasah
Ibtidaiyah (PGMI). SK pendirian dan penyelenggaraan adalah nomor 3656
Tahun 2014 pada tanggal 1 Juli 2014. Pada pertengahan tahun 2014,
pimpinan STAIDRA kembali melakukan pengembangan institusi dengan
mengajukan perubahan bentuk dari STAI menjadi INSTITUT sekaligus
mengusulkan penambahan prodi-prodi baru yaitu prodi PGMI, prodi limu
Al-qur’an dan Tafsir (IAT), prodi ekonomi syari’ah. Dari beberapa usulan
prodi yang diajukan, I1zin operasional prodi yang keluar adalah prodi limu
Al-qur’an dan Tafsir (IAT) dan Ekonomi Syari’ah (ES). Hal ini didasarkan
pada SK Dirjen Pendis Nomor 361 Tahun 2015 pada tanggal 20 Januari
2015.

140



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Pada tanggal 26 April 2016, pimpinan STAIDRA mendapat
undangan untuk melakukan presentasi perubahan bentuk dari STAI
menjadi INSTITUT. Nama Institut yang diusulkan adalah INSTITUT
AGAMA ISLAM TARBIYATUT THOLABAH disingkat 1Al TABAH.
Setelah menunggu lama, akhirnya pada tanggal 8 Juni 2016, Direktur
Jenderal Pendidikan Tinggi Islam mengeluarkan surat rekomendasi alih
status dari bentuk STAI menjadi menjadi INSTITUT yang ditujukan
kepada pimpinan STAIDRA. Dan pada Tanggal 16 Bulan Desember
Tahun 2016, Pimpinan STAIDRA diundang ke Jakarta untuk penerimaan
SK perubahan Alih Bentuk. Dengan demikian, STAIDRA secara resmi
beralih bentuk menjadi INSTITUT. Dasar hukumnya adalah SK Dirjen
Pendidikan Islam Kementerian Agama Republik Indonesia Nomor 7231
Tahun 2016. Launching IAI-TABAH diselenggarakan pada tanggal 29
Januari 2017 bersamaan dengan acara wisuda STAIDRA ke XXI di
Tanjung Kodok Beach Resort. Acara launching secara langsung dihadiri
oleh Direktur Pendidikan Tinggi Islam Prof. Dr. Amsal Bakhtiar, MA.

Dengan perubahan bentuk dari STAI menjadi INSTITUT, maka
pemilihan pimpinan baru harus dilakukan oleh pengurus YPP. Tarbiyatut
Tholabah di samping pada tahun yang sama merupakan masa berakhirnya
kepemimpinan STAIDRA periode kelima ini. Pemilihan pun dilakukan
oleh senat perguruan tinggi, dan terpilihlah Rektor 1Al TABAH pertama
yaitu Dr. Imam Azhar, M. Pd. Untuk masa bhakti 2016-2020, dan
dilanjutkan rektor yang sekarang Dr. Alimul Muniroh, M.Ed.

Memiliki beberapa lembaga pendidikan tingkat PAUD sampai perguruan
tinggi menjadi bukti otentik potret perkembangan Pesantren Tarbiyatut Tholabah di
era sekarang. Lembaga-lembaga tersebut terus menunjukkan prestasinya melalui
lulusan yang saat ini berkiprah di beberapa wilayah Indonesia, di samping itu, juga
telah banyak yang menjadi ulama dan mendirikan pesantren sendiri, khususnya di
wilayah pesisir Lamongan dan Gresik.

Munculnya Pondok Kranji yang kemudian berganti nama menjadi Tarbiyatut
Tholabah menjadi embrio bagi tumbuhnya pusat-pusat pendidikan agama Islam di
wilayah Kranji dan sekitarnya. Sejumlah pesantren didirikan di beberapa tempat
seiring dengan menyebarnya keluarga dan lahirnya lulusan dari pesantren yang
dirintis oleh KH. Musthofa. Di antara pondok pesantren yang berkembang di wilayah
Paciran era sekarang yang masih memiliki hubungan erat dengan Pesantren
Tarbiyatut Tholabah di antaranya adalah sebagai berikut:

- Pondok Pesantren Al-Amin Tunggul

141



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

- Pondok Pesantren Muhammadiyah Karangasem Paciran
- Pondok Pesantren Mazroatul Ulum Paciran

- Pondok Pesantren Raudlatul Muta’abidin Payaman Solokuro
- Pondok Pesantren Darul Ma’arif Payaman Solokuro

- Pondok Pesantren Sunan Drajat Banjaranyar

- Pondok Pesantren Raudhatut Thullab

- Pondok Pesantren Al-Islah Sendang Agung

- Pondok Pesantren Modern Paciran

- Pondok Pesantren Maulana Ishag Kemantren

- Pondok Pesantren Al-Falah Petung Gresik

- Pondok Pesantren Darul Jannah Al Ma’wa Tunggul

Beberapa pesantren di atas memiliki hubungan erat dengan Tarbiyatut
Tholabah, baik hubungan keluarga maupun alumni. Pondok Al-Amin Tunggul dan
Darul Ma’arif Payaman adalah pesantren yang memiliki hubungan keluarga dengan
Tarbiyatut Tholabah. Al-Amin didirikan oleh KH. M. Amin yang merupakan putra
ke tujuh dari KH. Musthofa, sedangkan Pesantren Darul Ma’arif Payaman adalah
pesantren yang didirikan oleh cucu KH. Musthofa dari putranya KH. Abdrurahman.

Adapun Pondok Pesantren Karangasem Paciran yang didirikan oleh KH.
Abdurrahman Syamsuri dan pesantren Mazroatul Ulum yang didirikan KH. Ashuri
Syargowi merupakan pondok yang memiliki hubungan intelektual. Kedua pengasuh
pesantren tersebut adalah alumni Madrasah Salafiyah generasi pertama. Begitu juga
Pondok Pesantren Sunan Drajat yang didirikan KH. Abdul Ghofur dan Pesantren
Roudlatul Muta’abbidin Payaman. Kedua pengasuh tesebut merupakan alumni dari
Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah.

Jumlah pesantren di wilayah pesisir Lamongan dan Gresik terus mengalami
penambahan seiring dengan bertambahnya alumni yang lulus dari Tarbiyatut
Tholabah. Pondok Pesantren Maulana Ishaq Kemantren, Darul Jannah Al Ma’wa
Tunggul dan Al-Falah Petung Gresik memiliki hubungan intelektual dengan
Tarbiyatut Tholabah karena para pengasuh pesantren tersebut merupakan alumni
Pondok Kranji. Beberapa nama yang dapat ditambahkan adalah Pesantren Putri
Fatimiyah dan Pesantren Maslakhul Huda Dengok. Al Fatimiyah didirikan oleh KH.
Abdul Hadi yang juga alumni dari Tarbiyatut Tholabah, Maslakhul Huda yang
didirikan KH. Nur Salim merupakan alumni pertama MI Tarbiyatut Tholabah.

Potret di atas memberikan pemahaman tentang luasnya pengaruh yang begitu
signifikan dari Tarbiyatut Tholabah dalam mencetak para ulama yang mampu dan
kompeten di bidang keagamaan, dari sini dapat dipahami bahwa metode pengajaran
pesantren Tarbiyatut Tholabah tidak sepenuhnya dinilai sebagai metode yang kuno
dan bersembrangan dengan nilai-nilai modernitas, namun metode inilah yang justru

142



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

telah mampu melahirkan para kader yang telah banyak membangun Pondok
Pesantren sebagai sarana dalam mengembangkan dakwah Islam, utamanya di
wilayah Pesisir Lamongan-Gresik.

Beberapa pesantren di wilayah Paciran Lamongan yang dinilai memiliki
hubungan erat dengan Tarbiyatut Tholabah menjadi sebuah bukti otentik tentang
karakter pesantren Tarbiyatut Tholabah sebagai pesantren tertua di Kabupaten
Lamongan yang telah banyak melahirkan para ulama generasi selanjutnya. Pesantren
yang didirikan KH. Musthofa ini telah memberikan banyak perubahan dari segi
keagamaan maupun sosial kemasyarakatan, perubahan tersebut diwujudkan dalam
bentuk pengajaran melalui lembaga pendidikan dan menjalin hubungan baik dengan
masyarakat sekitar.

Akan tetapi, tuntutan akan peran Pesantren Tarbiyatut Tholabah makin besar
di masa-masa mendatang, mengingat tantangan dunia yang semakin berat. Persoalan
Globalisasi dan makin maraknya industri di pesisir Lamongan, masifnya serbuan
Informasi digital, aneka hiburan tidak telah mengubah perilaku tapi pola pikir dan
ideologi masyarakat. Kompetisi di berbagai lini kehidupan juga makin berat. Sebagai
lembaga pendidikan keagamaan, Pesantren Tarbiyatut Tholabah tidak hanya
bertanggung jawab mengawal masyarakat agar senantiasa berada di jalan yang benar,
tapi juga perlu menyiapkan skill yang handal, sehingga melahirkan sumber daya
manusia yang saleh, cakap, dan terampil dalam meniti arus zaman.

Melalui lembaga pendidikan yang ada di Tarbiyatut Tholabah dari TK sampai
Perguruan Tinggi, pesantren ini dinilai memiliki tugas tambah yakni untuk senantiasa
mempertahankan karakter*!, sebagai pesantren yang dinilai berhasil melahirkan
banyak lulusan yang memilliki dasar ilmu agama yang kuat dan mampu berkembang
di berbagai macam kondisi lingkungan.

Kesimpulan

Pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah adalah pesantren tertua yang berada di
Kabupaten Lamongan yang masih mampu survive sampai sekarang, karakter pesantren
salafiyah yang sampai saat ini dipegang erat dan diaplikasikan dalam segala bentuk
metode pembelajaran telah mencetak lulusan yang mampu berkiprah di masyarakat dan
meneruskan perjuangan dakwah Islam di wilayah pesisir Lamongan dengan mendirikan

4l Karakter pesantren Tarbiyatut Tholabah yang dimaksudkan di sini adalah bahwa banyak
masyarakat pesisir Lamongan yang memiliki kepercayaan bahwa pesantren yang didirikan KH. Musthofa
ini memiliki keunikan dan perbedaan dengan pesantren yang ada di wilayah Paciran, perbedaan tersebut
selain dianggap sebagai pesantren tertua juga ada konsep “barokah” yang senantiasa melekat pada
pesantren Tarbiyatut Tholabah. Kedisiplinan dari pesantren dalam mendidik santri juga menjadi karakter
dan cirikhas Tarbiyatut Tholabah. Dari kedisplinan inilah yang sudah melahirkan para lulusan yang berhasil
dan berkiprah di beberapa wilayah Indonesia.

143



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

pondok pesantren di desanya masing masing. Kontribusi pondok pesantren Tarbiyatut
Tholabah tidak dapat diragukan. Para kader dan alumni pondok pesantren Tarbiyatut
Tholabah telah banyak mendirikan pondok pesantren sendiri sebagai upaya pemekaran
dan perkembangan dakwah Islam di pesisir Lamongan, di antara pondok pesantren yang
lahir dari pesantren Tarbiyatut Tholabah adalah Pondok Pesantren Al-Amin Tunggul,
Pondok Pesantren Muhammadiyah Karangasem Paciran, Pondok Pesantren Mazroatul
Ulum Paciran, Pondok Pesantren Raudlatul Muta’abidin Payaman Solokuro, Pondok
Pesantren Darul Ma’arif Payaman Solokuro, Pondok Pesantren Sunan Drajat
Banjaranyar, Pondok Pesantren Raudhatut Thullab, Pondok Pesantren Al-Islah Sendang
Agung, Pondok Pesantren Modern Paciran, Pondok Pesantren Maulana Ishag Kemantren,
Pondok Pesantren Al-Falah Petung Gresik, dan Pondok Pesantren Darul Jannah Al
Ma’wa Tunggul.

Daftar Pustaka

A. Daliman, (2012), Islamisasi dan Perkembangan Kerajaan-kerajaan Islam di
Indonesia, Yogyakarta: Ombak.

Agus Sunyoto, (2011), Wali Songo: Rekonstruksi Sejarah yang Disingkirkan Jakarta:
Transpustaka.

Arab hadrami. LW.C. Van den Berg, (2010), Orang Arab di Nusantara, Jakarta:
Komunitas Banbu.

Buku silsilah Keluarga Bani Jabbar Maskumambang Dukun Gresik

Buku silsilah Bani Abdurrahman Musthofa

Endang Turmudi dan Risa Sihbudi, (2005), Islam dan Radikalisme di Indonesia, Jakarta:
LIPI Press.

Haidar Putra Daulay, (2001), Historisitas dan Eksistensi Pesantren Sekolah dan
Madrasah,, Yogyakarta: Tiara Wacana.

Moh. Kholil, (2013) “Kyai Abdul Karim 1822-1896 M, Desa Tebuwung Kecamatan
Dukun Kabupaten Gresik : Telaah Biografi”, Skripsi UIN Sunan Kalijaga.
Dokumen tidak diterbitkan

Michael Laffan, (2011), The Makings of Indonesian Islam, Princeton: Princeton
University Press.

M. Hanif Muslih, (2006), Peringatan Haul Ditinjau dari Hukum Islam, Semarang: PT.
Karya Toha Putra.

Tome Pires, (2014), Suma Oriental terj. Andrian Prakasa dan Anggita Pramesti
Yogyakarta: Ombak.

144



W [V Te | Ve L Y (Ve [N [T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Tim Penulis, (2016) Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah, Yogyakarta:
Alumni Pesantren Tarbiyatut Tholabah di Yogyakarta, 2016, him, 3. Dokumen
tidak diterbitkan.

Tim Penulis, (2009), KH. Moh. Bagir Adelan; Organisatoris, Ulama dan Teknokrat,
Surabaya: Terbit Terang.

Soeleiman Fadeli, (2007), Antologi NU: Sejarah-Istilah-Amaliyah-Uswah, Surabaya:
Khalista.

Rahmat Dasy DKkk. (1997), Seratus Tahun Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah,
Lamongan: Yayasan Tarbiyatut Tholabah, 1997. Paper tidak diterbitkan.

Rahmat Dasy dkk, (1996), Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah Kranji
Paciran Lamongan Serta Perkembangannya Tahun 1898 s.d 1996, Lamongan:
YPP Tarbiyatut Tholabah.

Wawancara dengan ibu Jumasri tanggal 25 Januari 2023

Wawancara dengan KH. Musthofa Abdurrahman tanggal 15 Januari 2023

Wawancara dengan Rahmat Dasy tanggal 20 Februari 2023

W.J.S Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: PN Balai Pustaka,
1982.

Wiwit Aji Subekhi, “Sistem Pendidikan di Pondok Pesantren Salafiyah Syafi’iyah
Tebuireng Jombang”, Makalah STAIN Purwokerto, 2012. Dokumen tidak
diterbitkan.

Zamakhsyari Dhofier, (1984), Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES.

145



