
    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

98 
 

Diterima Redaksi Direvisi Terakhir Diterbitkan Online 

23-12-2025 31-12-2025 31-12-2025 

DOI: …………………………………….. 

 

Kontribusi Pesantren Tarbiyatut Tholabah Dalam Pengembangan 

Islam Di Pesisir Lamongan 
 

 

Moh. Khoirul Fatih 

Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah Lamongan, Indonesia 

E-mail: Khoirulfatih12@gmail.com 

 

Abstrak: Tujuan pembahasan ini adalah untuk mengetahui kontribusi pondok pesantren 

Tarbiyatut Tholabah Kranji Paciran Lamongan dalam pengembangan Islam di Pesisir 

Lamongan. Pembahasan ini menggunakan pendekatan kualitatif dan metode studi 

literatur. Pesantren sejak awal berdirinya hingga sekarang menjadi salah satu pusat studi 

Islam yang paling dipercaya umat Islam. Kegiatan pendidikan keagamaan di Pesantren 

dinilai komprehensif karena tidak hanya terjadi transfer of konwoledge, akan tetapi 

transfer of value. Pesantren Tarbiyatut Tholabah adalah lembaga pendidikan Islam yang  

berumur lebih dari satu abad berdiri tahun 1898. Kontrubusi pesantren Kranji dalam 

upaya meneruskan estafet dakwah Islam di wilayah pesisir Jawa khususnya di wilayah 

Lamongan juga tidak terbantahkan. Dalam skala nasional melalui pengasuhnya KH. 

Abdul Karim Musthofa, pesantren ini telah berkontribusi dalam perintisan pendirian 

Jamiyyah Qurra wal Huffadz dan Musabaqah Tilawatil Quran tahun 1951. Tidak hanya 

itu, sebagai pesantren tua, pesantren Kranji telah melahirkan banyak alumni yang saat ini 

berkiprah di banyak wilayah Indonesia dan mendirikan Pesantren di pesisir Lamongan, 

di antaranya Pondok Pesantren Al-Amin Tunggul, Pondok Pesantren Muhammadiyah 

Karangasem Paciran, Pondok Pesantren Mazroatul Ulum Paciran, Pondok Pesantren 

Raudlatul Muta’abidin Payaman Solokuro, Pondok Pesantren Darul Ma’arif Payaman 

Solokuro, Pondok Pesantren Sunan Drajat Banjaranyar, Pondok Pesantren Raudhatut 

Thullab, Pondok Pesantren Al-Islah Sendang Agung, Pondok Pesantren Modern Paciran, 

Pondok Pesantren Maulana Ishaq Kemantren, Pondok Pesantren Al-Falah Petung Gresik, 

dan Pondok Pesantren Darul Jannah Al Ma’wa Tunggul.  

Kata Kunci: Pesantren Pesisir, Tarbiyatut Tholabah, Dakwah Islam, Pendidikan Islam, 

Lamongan 

 

Abstract: The purpose of this study is to examine the contribution of Tarbiyatut Tholabah 

Islamic Boarding School in Kranji, Paciran, Lamongan, to the development of Islam in 

mailto:Khoirulfatih12@gmail.com


    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

99 
 

the coastal areas of Lamongan. This study employs a qualitative approach using a 

literature review method. Since its establishment until the present day, Islamic boarding 

schools (pesantren) have served as one of the most trusted centers of Islamic studies 

among Muslims. Religious education activities in pesantren are considered 

comprehensive because they involve not only the transfer of knowledge but also the 

transfer of values. Tarbiyatut Tholabah Islamic Boarding School is an Islamic 

educational institution that has existed for more than a century, having been established 

in 1898. The contribution of the Kranji pesantren in continuing the mission of Islamic 

da‘wah in the coastal regions of Java, particularly in Lamongan, is undeniable. At the 

national level, under the leadership of KH. Abdul Karim Musthofa, this pesantren 

contributed to the initiation of Jamiyyah Qurra wal Huffadz and the Musabaqah Tilawatil 

Quran in 1951. Furthermore, as one of the oldest pesantren, Tarbiyatut Tholabah has 

produced numerous alumni who are currently active across various regions of Indonesia 

and have established Islamic boarding schools in the coastal areas of Lamongan, 

including Al-Amin Tunggul Islamic Boarding School, Muhammadiyah Karangasem 

Paciran Islamic Boarding School, Mazroatul Ulum Paciran Islamic Boarding School, 

Raudlatul Muta‘abidin Payaman Solokuro Islamic Boarding School, Darul Ma‘arif 

Payaman Solokuro Islamic Boarding School, Sunan Drajat Banjaranyar Islamic 

Boarding School, Raudhatut Thullab Islamic Boarding School, Al-Islah Sendang Agung 

Islamic Boarding School, Modern Paciran Islamic Boarding School, Maulana Ishaq 

Kemantren Islamic Boarding School, Al-Falah Petung Gresik Islamic Boarding School, 

and Darul Jannah Al Ma‘wa Tunggul Islamic Boarding School. 

 

Keywords: Coastal Pesantren, Tarbiyatut Tholabah, Islamic Da‘wah, Islamic Education, 

Lamongan 

 

Pendahuluan  

Sejarah adalah wajah peradaban, dimana menjadi penting untuk dilakukan usaha 

pembukuan secara berkelanjutan, dengan harapan generasi penerus akan mampu belajar 

dan menkontruksi dengan kondisi di era sekarang. KH. Hasyim Muzadi mengemukakan 

sejarah, sebagaimana diingatkan Kitab Suci Alquran, mengandung pelajaran berharga 

bagi penetapan langka ke depan. Namun, sejarah hanya akan membuahkan pelajaran 

manakala para pelakunya meng-implementasikan kemampuan analitis atas seluruh 

peristiwa yang terjadi dan membangun konstruk kesadaran baru. Dalam konteks 

perkembangan suatu kelompok, pelajaran yang dapat diambil dari sejarah adalah, 

berbagai peristiwa yang menyertai perkembangan tersebut secara kumulatif menjadi 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

100 
 

ingatan dan kesadaran bersama (colletive memory and consciousness) bagi para 

anggotanya dan  secara “struktural” mewarnai seluruh langkah kolektif mereka ke depan 

Secara historis, pesantren telah mendokumentasikan berbagai peristiwa sejarah 

bangsa Indonesia, baik itu sejarah sosial budaya masyarakat Islam, ekonomi maupun 

politik bangsa. Sejak masa awal penyebaran Islam, pesantren adalah sarana penting bagi 

kegiatan Islamisasi di Indonesia. perkembangan dan kemajuan masyarakat Islam 

Nusantara, khususnya di Jawa yang tidak mungkin terpisahkan dari peranan yang 

dimainkan pesantren. 

Pesantren sejak awal berdirinya hingga sekarang menjadi salah satu pusat studi 

Islam yang paling dipercaya umat Islam. Kegiatan pendidikan keagamaan di Pesantren 

dinilai komprehensif karena tidak hanya terjadi transfer of konwoledge, akan tetapi 

transfer of value; tidak hanya mendasarkan pada pemahaman teori, akan tetapi praktik 

ibadah sekaligus; tidak hanya mengandalkan hafalan serangkaian teori keilmuan akan 

tetapi membiasakan diri dalam tradisi ritual; tidak hanya secara retoris menggalakkan 

konsep, tawassuth, dan tawazun, tetapi juga mengimplementasikannya dalam tataran 

praksis kehidupan pesantren. Bisa dikatakan bahwa pesantren merupakan miniatur 

masyarakat Islam ideal yang jika pengaruhnya sampai pada spektrum yang lebih luas 

tentu akan mempengaruhi kehidupan masyarakat sesuai dengan kehidupan pesantren itu 

sendiri. 

Masyarakat di sekitar pesantren cenderung mengikuti pola kehidupan pesantren. 

Sebaran alumni pesantren di berbagai belahan nusantara cenderung berperilaku sesuai 

dengan tradisi pesantren di mana dulu ia menimba ilmu, dan ia akan berusaha menerapkan 

tradisi keilmuan dan ibadah, tata nilai dalam masyarakat di mana ia tinggal. 

Dinamika kehidupan pesantren pada umumnya secara tidak langsung menjadi 

subkultur pertumbuhan, perkembangan dan dinamika yang secara luas terjadi dalam 

kehidupan masyarakat. Pesantren tidak dapat menghindar dari segala bentuk perubahan, 

perbedaan bahkan pertentangan individu maupun kelompok yang terjadi dan menjadi 

bagian dari pesantren ataupun dalam hubungannya dengan masyarakat atau pihak luar. 

Pesantren dituntut untuk dapat menghadapi serta beradaptasi dengan situasi 

keragaman, perbedaan dan perkembangan tersebut. Belakangan ini, seringkali banyak 

ditemukan munculnya situasi perbedaan dan perdebatan yang terjadi di kalangan 

masyarakat. Salah satu contohnya adalah seringkali terjadi kekerasan, kerusuhan hingga 

bahkan kasus pertikaian antar masyarakat dan yang lebih mengenaskan lagi kejadian 

tersebut hanya seringkali dilatar belakangi ketidaktahuan dan ketidaksadaran mereka 

serta kesalah pahaman antara dua belah pihak dan ada pula yang dilatar belakangi oleh 

kepentingan politik semata. 

Pondok pesantren menjadi sumber utama modal sosial di samping keluarga atau 

masyarakat, yang mana santri dididik untuk menjadi anggota masyarakat yang baik atau 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

101 
 

agar dapat hidup bermasyarakat yang dengan ilmunya dapat bermanfaat bagi diri, 

keluarga, masyarakat, bangsa dan agamanya. Hubungan yang dibangun atas dasar 

kepercayaan, dan kerjasama yang dilandaskan pada nilai-nilai utama yang dikembangkan 

tersebut merupakan modal sosial pendidikan pesantren. Modal sosial yang dimiliki dapat 

berfungsi sebagai perekat melalui keterlibatan individu atau kelompok dalam institusi 

pendidikan.  

Pesisir sebagai akses maritim merupakan pintu gerbang utama dalam penyebaran 

kebudayaan masa awal masuknya Islam1 Jalur perekonomian yang terbentang dari Selat 

Malaka hingga pesisir Jawa meningga lkan banyak bekas yang hingga sekarang 

terabadikan dalam pena-pena kesejarahan negeri archipelago. Pesisir Utara Jawa 

dianggap lebih spesial, M. Yamin menyebut laut Jawa sebagai laut Nusatara2 Masyarakat 

pesisir menjadi masyarakat yang lebih awal menerima Islam sebagai agama. Hal tersebut 

berkaitan dengan persentuhan dengan masyarakat internasional yang kala itu telah 

singgah dan menetap bersama dengan penduduk lokal. Persentuhan ini sebagaimana 

yang terjadi di Grisse (sekarang Gresik)3 abad ke-11 yang telah terdapat komunitas 

beragama Islam dengan ditemukannya makam Fatimah binti Maimun yang inskripsi pada 

batu nisannya menunjukkan angka tahun 475 H/1082 M.4 Komunitas-komunitas yang 

kebanyakan adalah Hadrami muslim ini pada gilirannya membawa serta tradisi mereka 

ke tanah Nusantara baik bahasa, sistem pengetahuan, hukum, dan termasuk agama 

mereka yang di dalamnya al-Qur’an menjadi sumber dari segala sumber. Al-Qur’an yang 

 
1 A. Daliman, Islamisasi dan Perkembangan Kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia 

(Yogyakarta: Ombak, 2012), hlm. 120-121. 
2 Penamaan ini berkaitan posisi Pantai Utara Jawa sebagai tempat menghimpun rempah-

rempah dan komuditas dagang lainnya dari Nusantaara bagian Timur. Hal ini mengakibatkan para 

pedagang dari berbagai negeri untuk mencukupkan pelayarannya hingga ke pesisir Utara  Jawa,  karena 

semua barang dari Timur telah bisa didapatkan di sini. Di pantura Jawa juga dikenal banyak para ahli 

pembuat kapal. Hal tersebut menambah nilai strategis. Lihat A. Daliman, Islamisasi dan 

Perkembangan Kerajaan-kerajaan Islam di Indonesia,  hlm. 120-121 
3 Dalam Suma Oriental, catatan perjalanan pendelajah Portugal, Tome Pires pada awal abad 

VI, Gresik telah dikenal sebagai akses perdagangan pesisir dis ebut dengan kata Grisee. Abad ke-14 

adalah masa kemajuan perdagangan baik regional maupun intenasional. Menurut catatan Tome Pires, 

ketika kedatangannya di kota tersebut abad ke-16, pesisir Gresik telah ramai. Banyak pedagang asing seperti 

dari Gu jarat, Persia, dan China telah membangun relasi dengan pedangan pribumi. Menurut Michael 

Laffan, Gresik bersama dengan Tuban telah menjadi pionir dalam dunia pelayaran yang membuka 

hubungan bersama bangsa Tionghoa dalam mengembangkan upaya penyebaran agama Islam di 

Patani. Pengaruh Gresik yang begitu besar dalam dunia pelayaran kala itu juga menarik seorang 

budayawan agung yang dikenal dengan Maulana Maghribi untuk singgah dan bermukim di sana pada 

tahun 1404 hingga akhirnya meninggal pada tahun 1419.Tome Pires, Suma Oriental terj. Andrian 

Prakasa dan Anggita Pramesti (Yogyakarta: Ombak, 2014), hlm. xxxv i. Lihat pula Michael Laffan, The 

Makings of Indonesian Islam (Princeton: Princeton University Press: 2011). 

4 Agus Sunyoto, Wali Songo: Rekonstruksi Sejarah yang Disingkirkan (Jakarta: Transpustaka, 

2011),  hlm. 37. 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

102 
 

menjadi bagian dari kehidupan mereka ikut terbawa seiring kehidupan mereka dalam 

komunitas-komunitas di tanah Jawa.5 

Pondok pesantren merupakan bentuk asli kebudayaan dan sistem pendidikan 

tertua di Indonesia, karena itu mempunyai tanggung jawab untuk mempertahankan 

eksistensinya demi peningkatan harkat dan martabat bangsa menuju tercapainya 

kemanusiaan yang utuh sesuai dengan nilai-nilai luhur yang terkandung dalam pancasila 

dasar negara republik Indonesia. Dengan demikian pondok pesantren sebagai lembaga 

pendidikan dan perjuangan ke arah tersebut di atas, harus senantiasa berupaya 

meningkatkan peranannya di tengah-tengah masyarakat dan bangsa, agar keberadaanya 

betul-betul berdaya guna bagi terciptanya kemajuan bangsa dan kelangsungan negara 

yang adil dan makmur. 

Melalui pendekatan pendidikan (Educative Approach), Pondok Pesantren selalu 

berusaha mengembangkan konsep dasarnya dan semakin meningkatkan peran serta 

civitas lembaganya menuju tecapainya tujuan pembangunan nasional, baik pembangunan 

seutuhnya sebagai subjek dan sekaligus objek pembangunan, maupun sektor 

pembangunan lainya, materiil maupun spiritual. 

Kontribusi Pondok Pesantren seperti yang digambarkan tentu perlu diwujudkan 

dengan kesiapan para pengasuh dan pembina serta tenaga-tenaga yang terkait lainya 

untuk mengadakan pembaharuan sistem-sistem yang ada, termasuk sistem kelembagaan 

dan menejemennya sebagai konsekwensi dari keinginan akan adanya kemajuan sesuai 

dengan panggilan zaman.  

Maka disamping mempertahankan tradisionalitas yang masih sangat berguna, 

penting sekali memodernisir beberapa sub sistem yang dianggap kurang relevan dengan 

tuntutan masyarakat yang sedang membangun. 

Hal-hal yang dikemukakan di atas tentu saja tidak bisa lepas untuk menjadi dasar 

pijakan Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah Kranji Paciran Lamongan dalam 

menampilkan dirinya sebagai lembaga pendidikan yang telah berpengalaman 

menyelenggarakan pendidikan formal selama kurang lebih 70 tahun.  

Pesantren Tarbiyatut Tholabah atau biasa dikenal dengan sebutan pesantren 

Kranji adalah lembaga pendidikan Islam yang terbilang cukup tua berumur lebih dari satu 

 
5  Komunitas  Hadrami  berhasil  menjadi  Melayu,  Bugis,  Minangkabau,  dan  lain 

sebagainya. Karena faktor internal dan eksternal di atas, merea bisa membentuk komunitas tidak hanya 

di Aceh dan Pontianak, namun juga di Jawa sebagaimana di Cirebon, Tegal, Batavia, Pekalongan, 

Semarang, dan Surabaya. Komunitas Hadrami ini juga dapat masuk hingga ke Sumenep Madura. 

Bahkan, wilayah komunitas Benggali yang tempat tinggalnya disebut Pakojan “tempat tinggal Kojah” lama 

kelamaan digantikan oleh orang Arab hadrami. L.W.C. Van den Berg, Orang Arab di Nusantara (Jakarta: 

Komunitas Banbu, 2010), 100. 

   



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

103 
 

abad. Sebagai lembaga pendidikan yang sudah berdiri lama, tidak mudah untuk tetap 

kokoh berdiri di tengah derasnya arus modernitas. Tapi, memang itulah yang saat ini 

terjadi di pesantren Kranji. Pesantren ini mampu belajar dari perjalanan sejarah yang 

sudah mereka saksikan dari para pendahulunya, sehingga di era digital saat ini, pesantren 

Kranji terus mengalami perkembangan dari segala bidang, baik di bidang pengembangan 

keilmuan, sarana-prasarana dan kajian kitab-kitab salaf yang semakin gencar dilakukan 

sebagai metode pengajaran, merawat tradisi, menciptakan generasi penerus dan identitas. 

Peran pesantren Kranji dalam upaya meneruskan estafet dakwah Islam di wilayah 

pesisir Jawa khususnya di wilayah Lamongan juga tidak terbantahkan. Dalam skala 

nasional melalui pengasuhnya KH. Abdul Karim Musthofa, pesantren ini telah 

berkontribusi dalam perintisan pendirian Jamiyyah Qurra wal Huffadz dan Musabaqah 

Tilawatil Quran tahun 1951. Tidak hanya itu, sebagai pesantren tua, pesantren Kranji 

telah melahirkan banyak alumni yang saat ini berkiprah di banyak wilayah nusantara 

(Indonesia), para alumninya juga tidak dapat dipandang sebelah mata, karena telah 

mampu menjadi sosok yang memiliki pengaruh cukup besar bagi perkembangan dan 

pengendalian kebijakan pemerintah Indonesia. 

 

Metode Penelitian 

Dalam kajian ini, penulis menggunakan metode tinjauan literatur yang berkaitan 

dengan pesantren. Hal pertama yang dilakukan penulis adalah mengumpulkan beberapa 

literatur baik berupa buku, artikel, dan dokumen lainnya yang berkaitan dengan pesantren 

Tarbiyatut Tholabah Kranji Paciran Lamongan. Setelah bahan terkumpul, selanjutnya 

penulis melakukan analisis dokumen 

 

Hasil dan Pembahasan 

 

1. Babat Alas: Sejarah Awal Pesantren Tarbiyatut Tholabah  

 

Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah atau lebih akrab dengan nama pondok 

Kranji merupakan salah satu pesantren tertua di wilayah Kabupaten Lamongan Jawa 

Timur. Lamongan yang secara historis menjadi pusat penyebaran Islam masa walisongo 

telah memberikan banyak warisan yang sampai sekarang masih dapat dirasakan, seperti 

halnya eksistensi pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah yang didirikan pada tahun 1898 

oleh KH. Musthofa Abdul Karim. Keberadaanya telah memainkan peran penting dalam 

pelestarian dan pengembangan dakwah Islam di wilayah pesisir utara Lamongan yang 

pada abad ke 16 M merupakan salah satu pusat pengembangan Islam di Jawa. Adanya 

artefak makam Sunan Drajat, Makam Sunan Sendang, juga makam Maulana 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

104 
 

Asmaraqandi dan Sunan Bonang yang jaraknya tidak terlalu jauh dari area Pesantren 

Tarbiyatut Tholabah.6 Menjelaskan tentang pentingnya wilayah ini dalam potret dakwah 

Islam di masa lalu.   

Pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah dibangun di Desa Kranji, terletak 200 m dari 

jalur Deandles berjarak kurang lebih 3,5 km dari kecamatan paciran. Secara geografis 

pesantren ini juga dapat nilai strategis karena berada di jalur jalan raya, dari Tuban dapat 

ditempu dengan naik mobil atau angkutan umum, begitupun juga dari arah Gresik dan 

Surabaya. Selain itu, jarak antara pasar rakyat dan tempat pelelangan ikan (TPI) dengan 

pesantren juga saling berdekatan. Hal ini tentunya memberikan kemudahan bagi santri 

untuk belanja kebutuhan sehari-hari.  

Desa Kranji masuk dalam Kecamatan Paciran Kabupaten Lamongan Jawa Timur. 

desa ini terdiri dari dua dusun yaitu dusun Jetis (dikenal dengan sebutan tepanas) dan 

dusun Sidodadi (dikenal dengan sebutan setalok). Luas wilayahnya kurang lebih 429,628 

Ha. Areanya terbagi dalam berbagai wilayah yang sebagian besar merupakan perumahan 

warga, persawahan, kandang ternak, dan pantai laut jawa. Desa kranji berbatasan dengan 

laut jawa, di sebelah selatan terdapat Desa Payaman dan Dagan, di sebelah timur Desa 

Drajat, Desa Banjarwati dan di sebelah barat Desa Tunggul dan Sendang. Adanya tempat 

pelelangan ikan (Ikan) dan luasnya laut jawa menjadikan masyarakat Kranji bekerja 

sebagai nelayan dan pedagang. Pada zaman Kolonial Belanda di wilayah Kranji telah 

dibangun dua gudang besar yang terletak di kanan dan kiri jalan Deandles. Kawasan di 

sebelah selatan Desa Kranji merupakan perkebunan kepala milik Belanda.7     

Dalam beberapa catatan disebutkan bahwa wilayah Kecamatan Paciran terdapat 

mandala (pusat pendidikan agama Hindu). Lokasi mandala diperkirakan berada di Desa 

Sendang Duwur dan cabangnya ada di Desa Drajat, di area yang ditempati Mayang 

Madu.8 Karena faktor itulah diduga dewan Walisongo menanam banyak muridnya untuk 

menyebarkan ajaran Islam dan meredam pengaruh Hindu. Hinduisme akhirnya berhasil 

dibendung. Wilayah Drajat ditangani oleh Raden Qosim (bergelar sunan drajat) 

sedangkan di wilayah Sendang Duwur pada era berikutnya berhasil diambil alih oleh 

 
6 Sebelum munculnya Tarbiyatut Tholabah, di wilayah Sendang. Konon pernah ada pesantren 

yang diasuh oleh Kyai Suto. Disampaikan bahwa Kyai Abdul Karim bin Abdul Qohhar pernah belajar di 

sana. Lihat, Rahmat Dasy Dkk. Seratus Tahun Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah, Lamongan: 

Yayasan Tarbiyatut Tholabah, 1997, hlm. 12. Paper tidak diterbitkan. Dalam sumber lain menyebutkan 

bahwa setelah belajar dari ayah tirinya, Kyai Asnawi, Kyai Abdul Karim dikirim ke pesantren asuhan Kyai 

Mustahal di Sedayu, lalu ke Sendang di bawah asuhan Raden Maulana (Kyai Suto). Lihat, Moh. Kholil, 

“Kyai Abdul Karim 1822-1896 M, Desa Tebuwung Kecamatan Dukun Kabupaten Gresik : Telaah 

Biografi”, Skripsi UIN Sunan Kalijaga, 2013, hlm. 4. Dokumen tidak diterbitkan 
7 Tim Penulis, Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah, Yogyakarta: Alumni Pesantren 

Tarbiyatut Tholabah di Yogyakarta, 2016, hlm, 3. Dokumen tidak diterbitkan.   
8 Dapat diperkirakan tentang topomini lokasi sekitar rumah Mayang Madu di Dusun Banjaranyar 

Desa Banjarwati banyak dijelaskan dalam kajian tentang sejarah Sunan Drajat.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

105 
 

Raden Nur Rahmat (bergelar sunan sendang). Dan pada akhirnya semangat Islamisasi 

Walisongo di wilayah pesisir ke barat berhasil dilakukan. 

Selepas era Walisongo tidak banyak data yang bisa diperoleh dari wilayah ini. 

Namun, dari uraian dan kepingan peritiwa yang melatar belakangi kelahiran Pondok 

Kranji (sebelum dikenal dengan nama Tarbiyatut Tholabah) sedikitnya bisa diduga bahwa 

saat itu dakwah mulai mengalami kemunduran. Sebagian masyarakat kembali kepada 

kepercayaan lama. Para tokoh agama resah. Maka, selain untuk mengatasi persoalan 

keagamaan saat itu, berdirinya pondok pesantren Kranji merupakan tonggak baru bagi 

mekarnya pusat-pusat kajian keagamaan yang pernah tumbuh di wilayah ini. Pondok ini 

berjasa menjadi sumber utama lahirnya tokoh-tokoh baru di wilayah Kranji dan 

sekitarnya.9   

Perintisan pesantren Tarbiyatut Tholabah bermula dari krisis moral dan etika 

keagamaan dalam kehidupan masyarakat di wilayah Kranji dan sekitarnya yang 

mengalami kemrosotan. Kegiatan masyarakat setiap hari kalah itu dinilai jauh dari ajaran 

Islam sebagaimana yang pernah ditanamkan Walisongo, Sabung ayam, perjudian, 

pelacuran, klenik dan ritual-ritual yang mengarah pada kemusrikan menjadi hal yang 

biasa dilakukan. Udara laut yang dingin juga produksi tuwak (air siwalan yang basi) yang 

melimpah menjadikan masyarakat menjadi tidak terkontrol dan kegiatan mendem 

(mabuk-mabukan) bersama menjadi kebiasaan setiap harinya.  

Kondisi sosial yang seperti itu kemudian menjadikan tokoh Desa Kranji merasa 

khawatir. Pusat pengajaran agama jauh dari sana. Pesantren yang pernah dibuka oleh 

Raden Qosim di Desa Drajat sudah tidak lagi ada kegiatan (fakum). Para tokoh itu 

akhirnya berupaya untuk mencari solusi dan jalan keluar. Mereka kemudian melakukan 

musyawarah dan berinisiatif membuka pusat pengajaran agama Islam. Dari musyawarah 

tersebut muncul kesepakatan untuk meminta KH. Musthofa sebagai guru yang 

mengampu kegiatan tersebut.  

Alasan jatuhnya pilihan kepada KH. Musthofa dalam musyawarah tersebut 

disebabkan dua alasan utama. Pertama, salah satu dari ketujuh tokoh yang melakukan 

musyawarah tersebut merupakan alumni pesantren Tebuwung dan memiliki koneksi 

dengan Sampurnan Bungah Gresik sehingga memiliki informasi tentang KH. Musthofa. 

 
9 Begitu pentingnya peran Pondok Kranji dalam perjuangan awal melahirkan bibit baru tokoh-

tokoh agama yang kemudian tersebar di wilayah Kranji dan sekitarnya, menjadikan pesantren ini dikenal 

oleh banyak tokoh nasional, seperti halnya KH, Abdurahman Wahid (Gusdur) dan KH. Hasyim Muzadi 

yang sering berkunjung untuk bertemu dengan pengasuh yang kala itu KH. Moh. Baqir Adelan. Keberadaan 

pesantren Kranji yang saat itu begitu dibutuhkan telah dinilai mampu memberikan perubahan signifikan, 

bagi perubahan sosial maupun perilaku keagamaan masyarakat Kranji dan sekitararnya yang dinilai sudah 

jauh dari norma-norma agama. Pesantren Kranji telah menjadi warna tersendiri yang memberikan tuntunan 

untuk perubahan yang nyata.   



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

106 
 

Kedua, karena seringnya KH. Musthofa datang berkunjung ke Desa Drajat sehingga dari 

sanalah banyak masyarakat yang mengenalnya sebagai pemuda alim dalam ilmu agama.10   

KH. Musthofa saat itu tinggal di Pesantren Qomaruddin Bungah Gresik. Tugas itu 

dijalani selama dua tahun, dengan pulang pergi dari Sampurna ke Kranji. Akhirnya pada 

bulan Jumadil Akhir 1316 H/November 1898 M, KH. Musthofa Abdul Karim 

memutuskan membuka tanah yang diwakafkan oleh H. Harun. Tanah letaknya ada di 

selatan Desa Kranji dan masih berupa semak-semak karena tidak terurus. Masyarakat 

setempatnya menamakannya tempat angker, karena sudah lama tidak disambangi oleh 

pemiliknya. Bersama para tokoh dan masyarakat sebagian tanah tersebut dibabat untuk 

kemudian didirikan langgar dan sumur sebagai tempat pengajaran agama Islam.  

Langgar baru menjadi pusat aktivitas pengajaran agama Islam. Para santri pertama 

kalah itu adalah tujuh tokoh masyarakat dan masyarakat sekitar Kranji, Drajat yang ingin 

belajar agama secara mendalam. Ketujuh tokoh masyarakat itu yakni H. Harun (Kranji), 

H. Asrof (Drajat), H. Usman (Kranji), H. Ibrohim (Kranji), K. Mas Takrib (Kranji), K. 

Abdul Hadi (Drajat), K. Mu’min (Drajat). Materi yang disampaikan saat itu seputar 

persoalan keislaman, seperti Fiqih, Alquran, dan Akidah. Biaya pendidikan ditanggung 

oleh masyarakat. H. Harun dan H. Usman dikenal sebagai orang yang memiliki saham 

dan usaha yang besar.  

Pusat pengajian itu selanjutnya dilengkapi dengan bangunan rumah tempat tinggal 

untuk KH. Musthofa. Demikianlah, pada tahun 1900 M, KH. Musthofa mengajak 

keluarganya untuk pindah ke Kranji, menempati kediaman barunya. Sejak saat itu, 

pengajian semakin intensif dilakukan. Santri baru kemudian mulai banyak yang 

berdatangan dari wilayah yang jauh. Sebuah asrama sederhana lalu ditambahkan di 

kompleks tempat tinggal KH. Musthofa, mempelajari pelajaran, menghafal dan 

sebagainya. Asrama santri itu berada di sisi selatan Langgar Agung, berdampingan 

dengan tempat tinggal KH. Musthofa. Sejumlah santri kemudian memutuskan untuk 

bermukim, mondok di sana. Yang kemudian pusat pengajaran ini dikenal dengan nama 

Pondok Kranji.11  

 
10 Tim Penulis, KH. Moh. Baqir Adelan; Organisatoris, Ulama dan Teknokrat, Surabaya: Terbit 

Terang, 2009, hlm. 28.  Namun, alasan pertama dinilai lebih realistis.  
11 Penamaan pesantren dengan nama daerah yang menjadi tempatnya merupakan identitas 

pesantren. Pola tersebut memberikan pengertian bahwa pesantren selalu berdampingan dengan masyarakat. 

Mereka ikut bergerak dan membangun bersama masyarakat. Karena itu, popularitas pesantren berimbas 

pada perkembangan daerah yang ditempati. Pondok Pesantren Qomaruddin awalnya dikenal sebagai 

pondok Sampurnan karena berada di Desa Sampurnan. Di era sekarang masih banyak pondok pesantren 

yang masih populer dengan nama daerahnya seperti pondok Langitan Tuban, Pondok Tebuireng Jombang, 

Pondok Termas Pacitan, Pondok Lirboyo Kediri, dan pondok Krapyak Jogjakarta, meskipun secara 

administratif pesantren tersebut memiliki nama sendiri. Tim Penulis, Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut 

Tholabah, hlm, 3. Dokumen tidak diterbitkan.   



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

107 
 

  Melihat perkembangan santri yang semakin tahun terus bertambah materi yang 

dipelajari juga bertambah yakni: Alquran, tafsir, hadis, fiqih, nahwu, mantiq (logika), 

balaghah (sastra arab), dan tasawuf. Sistem pengajaran menggunakan pola yang lazim 

digunakan dipesantren, yaitu metode sorogan.12 Sang kyai memberikan pengajaran 

terbuka kepada santri yang hadir. Di antara santri-santri beliau adalah KH. Murtadlo atau 

biasa dikenal Mbah Tolo, adik kandung KH. Musthofa sendiri yang kemudian 

meneruskan pesantren ayahnya di desa Tebuwung Dukun Gresik. K. Abd Rosyid dari 

Mentaras Dukun Gresik. KH. Adelan dari Kranji yang kemudian diambil menantu sendiri 

oleh KH. Musthofa dan dinikahkan dengan Nyai Shofiyah.  

Selanjutnya, proses modernisasi atas pesantren ini terjadi saat KH. Abdul Karim 

yang merupakan putra KH. Musthofa pulang dari pesantren Tebuireng Jombang pada 

tahun 1924. Dari Tebuireng KH. Abdul Karim mendirikan madrasah dengan kurikulum 

yang diadaptasi dari kurikulum madrasah Slafiyah di Tebuireng. Pada kepulangan yang 

kedua, tahun 1933, KH. Abdul Karim membawa santri-santri yang berasal dari Bawean, 

Surabaya, Malang, Jombang, dan Nganjuk.    

Perkembangan terus terjadi pada periode-periode selanjutnya. Di antara yang 

penting dicatat adalah pendirian Madrasah Ibtidaiyah Putri tahun 1948, atas inisiatif K. 

Moh. Ali Thoyyib. Pada tahun-tahun berikutnya, pesantren ini mulai menerima santri 

putri sebagai santri13 mukim. Kemudian secara bertahap membuka sekolah-sekolah 

formal, mulai tingkat TK, MI, MTs, Mu’alimin-Mu’alimat, MA, hingga perguruan tinggi, 

berkembangan ini dibarengi dengan terus bertambahnya santri yang datang jauh dari luar 

wilayah Paciran dan Lamongan. 

Secara historis, pesantren Tarbiyatut Tholabah juga pernah mengalami libur 

panjang. Peristiwa itu terjadi pada masa revolusi fisik yakni agresi Belanda I tahun 1941 

dan 1942. Saat itu penduduk Kranji oleh Kyai Amin Musthofa14 diperintahkan untuk 

mengungsi di Desa Payaman (selatan Desa Kranji). Setelah keadaan kembali normal 

pendidikan kembali berlangsung. Bahkan sempat ada tambahan pelajaran berupa senam 

 
12 Metode sorogan digunakan dalam proses pembelajaran di pesantren di era KH. Musthofa dan 

masih sering juga digunakan di era sekarang, karena metode ini dinilai efektif dalam memberi pelajaran 

pada santri dan juga menumbuhkan sikap emosional dalam menghormati guru sebagai sosok yang memberi 

pengajaran ilmu pengetahuan. Dengan metode sorogan seorang santri akan selalu dekat dengan gurunya 

karena setiap pertemuan seorang santri akan mendekat ke gurunya untuk menghafal dan menyampaikan 

tugasnya.   
13 Zamakhsyari Dhofier mengemukakan ada beberapa perubahan penting yang terjadi di 

lingkungan pesantren pada akhir abad 19. Di antaranya adalah mulai tahun 1910, pesantren-pesantren mulai 

membuka pondok untuk santri perempuan. Perkembangan lainnya tahun 1920 beberapa pesantren mulai 

mengajarkan pelajaran umum seperti bahasa Indonesia, Bahasa Belanda, matematika, geografi dan ilmu 

sejarah. Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES. 1984, hlm. 38.  
14 Dalam perkembangannya Kyai Amin Musthofa kemudian memutuskan mendirikan pondok 

pesantren sendiri di Desa Tunggul lokasinya berada di Barat Desa Kranji, pesantren yang didirikan Kyai 

Amin dikenal dengan nama Pondok Al-Amin, saat ini dikelola oleh Putranya KH. Miftakhul Amin.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

108 
 

yang dikenal dengan nama “Taiso” juga pelajaran bahasa Jepang yang diampu oleh 

mualaf Jepang bernama Abdul Hamid Uno, teman akrab KH. Abdul Karim Musthofa.15 

Dapat dikatakan dan dipahami bersama bahwa dalam 20 tahun perjalanan. 

Pesantren Tarbiyatut Tholabah berada pada fase rintisan (babat alas), tahap penguatan 

pondasi bagi pondok pesantren. Fase pertumbuhan mulai terjadi pada tahun 1924 ketika 

sistem pengajaran mulai dikenalkan pada kajian-kajian modern. Fase berikutnya adalah 

periode pemantapan. Fase perkembangan terjadi pasca KH. Adelan. Pengalaman KH. 

Moh. Baqir Adelan 9 pesantren di Jawa Timur, jiwa interpreneurship serta keterampilan 

dalam organisasi telah mampu memberi ruang terbuka terhadap sistem pengajaran 

modern. Hasilnya, sejumlah lembaga pendidikan formal didirikan. Madrasah Tsanawiyah 

(1961), Pondok Pesantren Putri (1963), TK Muslimat NU (1969), Mu’alimin (1972), 

Madrasah Aliyah (1980), Fakultas Tarbiyah UNSURI (1988), UNSURI berkembang 

menjadi STAIDRA (Sekolah Tinggi Agama Islam Sunan Drajat), STAIDRA mengalami 

perkembangan menjadi Institut Agama Islam Tarbiyatut Tholabah (IAI TABAH) tahun 

2016.  

Meski ruang perkembangan pengajaran modern terbuka, KH. Moh. Baqir Adelan 

berusaha tetap mempertahankan identitas atau corak salaf pada pesantren yang 

dipimpinnya. Inisiatifnya untuk membuka program K3 (Kuliah Kitab Kuning) tahun 1986 

merupakan salah satu bentuk konkrit upaya mempertahankan kajian salaf sebagai media 

dalam melahirkan kader ulama yang ahli dan cakap dalam kitab kuning. Tidak hanya itu, 

warna salaf yang dikembangkan juga sangat terlihat dari sifat sekolah formal yang 

berorientasi pada basis keagamaan. Baru pada tahun 2015 pesantren Tarbiyatut Tholabah 

di bawah pimpinan KH. Moh. Nashrullah Baqir (Putra KH. Moh. Baqir Adelan) 

mendirikan SMK di lingkungan pesantren sebagai bentuk upaya pengembangan 

pengajaran dalam bidang keterampilan.   

 

2. Para Masyayikh Pesantren Tarbiyatut Tholabah 

Memiliki citra sebagai pesantren tua, sejak berdirinya tahun 1898, pondok 

pesantren Tarbiyatut Tholabah tidak bisa lepas dari sumbangsih yang diberikan secara 

total oleh para perintisnya. Lingkungan pesantren biasa menyebutnya dengan istilah 

masyayikh. Melalui perjuangan para masyayikh inilah Tarbiyatut Tholabah kemudian 

tumbuh menjadi pondok pesantren yang berkembang dan dikenal oleh banyak masyarakat 

maupun tokoh nasional. Di antara para masyayikh yang ikut andil dalam perjuangan awal 

pendirian pesantren tidak semuanya menjadi pengasuh. Namun, dengan pengaruh 

pesantren Tarbiyatut Tholabah di wilayah pesisir Lamongan, memberikan ide dan 

gagasan bagi para masyayikh untuk mendirikan pesantren sendiri di sekitar wilayah 

 
15 Nuril Ahmad Dkk, KH. Moh. Baqir Adelan: Organisatoris, Ulama, dan Teknokrat, hln. 31 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

109 
 

Kranji sebagai bentuk implementasi dari pengajaran yang diberikan oleh KH. Musthofa 

sebagai tokoh awal melahirkan para kader yang dapat menyebarkan dakwah Islam di luar 

Kranji.  

a. KH. M. Amin Musthofa 

Putra ketujuh dari pasangan KH. Musthofa dengan Nyai Aminah Sholeh ini 

lahir pada tahun 1914. Seperti halnya saudara-saudaranya yang lain, pendidikan 

Amin Musthofa dimulai dari ajaran ayahnya sendiri. Berikutnya, ia mengikuti 

kakaknya Abdul Karim Musthofa ke pesantren Tebuireng pada keberangkatan yang 

kedua tahun 1929. Setelah itu, Amin Musthofa belajar ke banyak pesantren, seperti 

pesantren Termas di Pacitan, Pesantren Ngeloh di Kediri, dan Pesantren 

Maskumambang di Gresik.   

Relasi dengan pesantren-pesantren besar tersebut selain memberikan KH. 

Amin Musthofa memiliki jaringan yang luas juga menjadikannya sebagai pribadi 

yang kritis dalam merespon segala peristiwa yang terjadi pada saat itu. Ia aktif di 

Masyumi dan akrab dengan gagasan-gagasan modern. Ia dikenal sebagai seorang 

orator yang ulung dan sering memberikan ceramah/pengajian di desa-desa. Dalam 

catatan sejarah, ia juga dikenal sebagai seorang pejuang kemerdekaan. Memiliki 

jabatan sebagai komandhan Hizbullah di wilayah pesisir utara wilayah Lamongan. 

Perannya dinilai sangat besar dalam peristiwa yang memuncak pada peristiwa 10 

November 1945 di Surabaya. Ia menyambut penggilan jihad yang diserukan oleh 

KH. Hasyim Asy’ari dengan aktif memobilisasi pengiriman laskar dan menjadli 

komunikasi dengan para kyai di wilayah Lamongan, Jombang, Solo dan Yogyakarta. 

Jabatan terakhir Kyai Amin dalam kemiliteran adalah seorang mayor. Sosok Kyai 

Amin juga dikenal oleh masyarakat Kranji sebagai seorang kyai yang memiliki 

amaliah yang kuat, sehingga menjadikannya sebagai sosok yang berani dan tangguh 

dalam memimpin perang melawan penjajah. Setelah memutusakn mundur16 dari 

dunia militer KH. Amin mengabdikan diri sebagai pelayan masyarakat. 

Setelah memutuskan mundur dari militer dan mengabdi di masyarakat, pada 

tahun 1943 ia mendirikan pesantren di Desa Tunggul yang jaraknya 1 kilometer dari 

Kranji. Pesantren yang didirikannya saat ini dikenal dengan nama Pondok Pesantren 

Al-Amin. Pengembangan pesantren ini merupakan upaya pemekaran sayap dakwah 

yang sudah dirintis oleh ayahnya. Di pesantren yang didirikannya ini Kyai Amin juga 

mendirikan madrasah yang diberi nama Madrasah al-Islam wal Iman. Namun karena 

pada tahun 1943 kakaknya KH. Abdul Karim Musthofa pergi meninggalkan 

 
16 Belum ada catatan sejarah yang penjelaskan pada tahun berapa Kyai Amin memutuskan keluar 

dari dunia kemiliteran yang sudah menjadikannya dikenal sebagai seorang pejuang yang tangguh dan 

pemberani.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

110 
 

pesantren Tarbiyatut Tholabah, maka Kyai Amin dipanggil oleh ayahnya untuk turut 

membantu mengajar di Kranji, pengelolaan Madrasah yang diririkannya di Tunggul 

kemudian digabung dengan Tarbiyatut Tholabah. 

Agresi Belanda II yang terjadi kembali tahun 1948 mengharuskan Kyai Amin 

untuk memenuhi panggilan membela Negara. Pada peristiwa tersebut bersama 

kakaknya Kyai Ahmad Muhtadi, ia gugur sebagai kusuma bangsa dan pahlawan 

nasional. Gugur di Desa Dagan Kecamatan Solokuro Lamongan pada tahun 1948 

dalam usia yang terbilang muda. Jenazahnya kemudian dimakamkan di tempat 

dimana ia gugur, di Desa Dagan yang ditandai dengan tugu monumen. Nama Kyai 

Amin juga diabadikan sebagai nama jalan (Jl. Kyai Amin) yang ada di daerah Kota 

Lamongan, arah alun alun kabupaten Lamongan. 

KH. M. Amin Musthofa meninggalkan satu orang istri dan enam anak. 

Istrinya bernama Siti Aminah bin Mahbub, gadis Jombang yang merupakan 

keturunan KH. Abdul Jabbar Maskumambang Gresik. Putra – putrid KH. Amin di 

antaranya yakni:  

- Ahmad Hazim Amin 

- Hindun Rohimah Amin 

- Arfa’I (wafat waktu kecil) 

- A. Sabiq Suryanto 

- Miftakhul Fattah Amin  

- Abdullah Amin17     

Sepeninggal KH. Amin, pesantren yang didirikannya di Desa Tunggul, di era 

sekarang tumbuh menjadi pesantren yang mandiri dan bernuansa modern, memiliki 

beberapa lembaga formal dan non formal, dalam lembaga formal terdapat SMA Al 

Amin, SMP Al-Amin dan MI Al-Amin, dan juga beberapa kegiatan santri mengaji 

kitab di pesantren yang diasuh oleh putranya, Miftakhul Fattah Amin.  

Eksistensi pesantren yang didirikan KH. Amin menjadi bukti otentik tentang 

jaringan pesantren Tarbiyatut Tholabah dengan beberapa pesantren di wilayah 

Paciran yang begitu luas, dari wilayah Kranji inilah KH. Musthofa berhasil 

memunculkan bibit baru yang nantinya menjadi seorang tokoh besar dan dihormati 

oleh masyarakat, salah satu tokoh yang lahir dari hasil didikan KH. Musthofa adalah 

putranya sendiri KH. Amin Musthofa. 

 

b. KH. Abdurrahman Musthofa      

Putra ke delapan dari KH. Musthofa dengan Nyai Aminah ini lahir di Kranji 

tahun 1915. Seperti saudara-saudaranya yang lain yakni Kyai Amin dan KH. Abdul 

 
17 Buku silsilah Keluarga Bani Jabbar Maskumambang Dukun Gresik.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

111 
 

Karim Musthofa, KH. Abdurahman juga mendapat pendidikan dari ayahnya, 

khususnya pendidikan agama Islam. ia juga dikirim oleh ayahnya untuk belajar lebih 

luas di Pesantren Tebuireng. Yang kemudian pada usianya yang 31 tahun KH. 

Abdurrahman berangkat ke Makkah untuk menunaikan ibadah haji.  

Sepulangnya dari Tebuireng, KH. Abdurrahman aktif berkecimpung di 

pondok Kranji, menjadi pengajar di Madrasah Salafiyah bersama dengan karibnya 

Kyai Ali Thoyyib. Bersama Kyai Ali Thoyyib ia juga berjuang mengembangkan 

Madrasah Ibtidaiyyah yang baru didirikan. Selain mengajar di Kranji KH. 

Abdurrahman juga pernah mengajar di Madura.  

 KH. Abdurrahman dinilai aktif menjadi pengasuh pengajian di sejumlah 

tempat. Pengajian itu dilakukan secara rutin dengan cara bergantian. Misalnya, pada 

sabtu paging pengajian di wilayah Desa Kemantren18, hari lain di Desa Campurejo 

Gresik dan seterusnya. KH. Abdurrahman wafat di Campurejo tahun 1959 dan 

dimakamkan di pemakaman umum Desa Campurejo. 

KH. Abdurrahman pernah menikah empat kali dan karuniahi 12 putra. Istri 

pertamanya bernama Amnah berasal dari Sidayu, istri kedua bernama Firaq, istri 

ketiga bernama Aminah berasal dari Drajat. Aminah kemudian diboyong ke Desa 

Payaman. Dari Aminah, KH. Abdurrahman memiliki 10 anak 

- Najah  

- KH. Ahmad Rofiq (Pengasuh Pesantren Darul Ma’arif Payaman): 

- Minjidah 

- Abdurahim 

- KH. Ahmad Nur Ali 

- Ahmad Hakim 

- Zayyinah (wafat waktu kecil) 

- Nafi’ah 

- Najihah 

- Muslihah19 

Dari istri ketiganya Nyai Hikmah, seorang gadis yang berasal dari Desa 

Campurejo Gresik, KH. Abdurrahman di karuniahi dua anak. Anak pertama 

 
18 Desa Kemantren merupakan desa yang terdapat Makam Syekh Maulana Ishaq (ayah Sunan 

Giri), lokasi makamnya ada di barat Masjid Al Abror Kemantren. Desa ini juga menjadi salah satu tempat 

dakwah para wali karena lokasinya yang dekat dengan laut jawa. Pada era sekarang pengajian yang dulunya 

di asuh oleh KH. Abdurrahman kini dilanjutkan oleh Putranya bernama KH. Musthofa Abdurrahman. 

Kedekatan KH. Abdurrahman dengan masyarakat desa Kemantren menjadikan sosoknya dikenal secara 

luas oleh masyarakat. Hingga upaya silaturrahmi yang sudah dipupuk itu dilanjutkan oleh Putra-Putrinya.   
19 Buku silsilah Bani Abdurrahman Musthofa 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

112 
 

bernama Musthofa Abdurrahman20 dan Hasanah. Sedangkan dari istri terakhir, 

yang bernama Rumi Hasanah KH. Abdurrahman tidak dikaruniahi keturunan.  

c. K. Moh. Ali Thoyyib 

Adalah cucu dari KH. Musthofa, ia putra dari pasangan KH. Thoyyib 

(keponaan KH. Musthofa) yang dinikahkan dengan Nyai Maryam (putri KH. 

Musthofa). Kyai Ali Thoyyib lahir tahun 1924 di Kranji, sejak kecil sampai dewasa 

ia belajar di pondok Kranji melalui asuhan KH. Musthofa.  

Dalam lingkup pondok Kranji Moh. Ali Thoyyib merupakan inisiator 

berdirinya Madrasah Ibtidaiyyah di Pondok Tarbiyatut Tholabah. Lembaga 

pendidikan ini didirikan pada tahun 1946 dan mulai tahun 1948 menerima pelajar 

putri. Lembaga pendidikan ini menjadi kelanjutan dari Madrasah Salafiyah. Oleh 

karena itu, sebagian murid dari Madrasah Salafiyah masuk ke MI. Sedang yang 

sudah besar tetap di Salafiyah dengan mengaji metode sorogan.  

Inisiatif Moh. Ali Thoyyib untuk meneriman pelajar putri merupakan 

langkah maju pada masanya, mengingat pendidikan untuk pelajar putri belum 

populer saat itu. Kebanyakan pesantren hanya membuka layanan bagi pelajar putra. 

Tahun 1948 inilah MI yang  didirikan di pondok Tarbiyatut Tholabah menjadi 

lembaga formal. Namun, dalam prakteknya baru melayani sampai kelas 3, 

akibatnya kemudian banyak santri yang setelah selesai kelas 3 banyak yang pindah 

ke tempat lain atu berhenti.  

Moh. Ali Thoyyib menduduki jabatan sebagai pimpinan MI mulai tahun 

1946-1952. Yang kemudian pada tahun 1960, ia menghebuskan nafas terakhirnya 

dalam usia yang sangat mudah yakni 36 tahun. Ia meninggalkan putra-putri sebagai 

berikut: 

- Achmad Syafi’ Ali 

- Anisah 

- Ahmad Syuja’ Ali 

- Zainal Millah 

Moh. Ali Thoyyib menikah tahun 1943 dengan Nyai Syarifah, putri dari 

KH. Adelan Abdul Qodir. Nyai Syarifah merupakan pengasuh pondok putri sejak 

tahun 1960-2009. Setelah wafatnya KH. Musthofa, Nyai Syarifah diminta untuk 

merawat Mbah Nyai Aminah, ketika kondisi Mbah Nyai Aminah semakin tua. Nyai 

Syarifah menggantikan peran Mbah Nyai Aminah mengajar santri putrid belajar 

 
20 Musthofa Abdurrahman atau dikenal dengan nama KH. Musthofa AR kini menjadi tokoh 

masyarakat yang kental dengan karakter sebagai santri pesantren, minatnya terhadap buku buku sejarah 

memberikannya banyak wacana dan pengetahuan, sehingga dapat digunakan untuk membuat pengajian 

yang dipimpinnya menjadi menarik karena diselingi dengan cerita-cerita yang ada dalam kehidupan 

masyarakat tempo dulu.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

113 
 

Alquran dan mengaji awrad (wiridan) yang menjadi cirikhas dan karakter 

pesantren. Pengajian dilakukan di langgar putrid. Ketika Nyai Syarifah wafat pada 

22 Oktober 2009, tugas merawat santri di pondok putrid sempat diteruskan oleh 

cucunya yang bernama Zizwatin Athiyah, sebelum kemudian dilanjutkan oleh Nyai 

Lutjeng Lutfiyah, istri KH. Moh. Nashrullah Baqir (pengasuh pesantren sekarang). 

 

3. Pengasuh Pesantren Tarbiyatut Tholabah Dari Masa Ke Masa 

Sejak berdirinya tahun 1898 hingga saat ini, 2025, Pondok Pesantren 

Tarbiyatut Tholabah mengalami enam kali pergantian kepemimpinan. 

Kepemimpinan pertama adalah pada periode KH. Musthofa 1898-1950. Periode 

kedua KH. Abdul Karim Musthofa 1949-1957. Periode ketiga KH. Adelan Abdul 

Qodir 1957-1976. Periode keempat KH. Moh. Baqir Adelan 1976-2006. periode 

kelima KH. Moh. Nashrullah Baqir 2006-2024, dan periode keenam KH. Moh. 

Sahlul Khuluq Baqir 2024-Sekarang.  

 

a. KH. Musthofa (1898-1950) 

Adalah pendiri Pondok Kranji yang kemudian diberi nama Tarbiyatut 

Tholabah. KH. Musthofa lahir di Desa Tebuwung21 Kecamatan Dukun Gresik 

pada bulan Sya’ban 1388 H atau bertepatan dengan bulan Oktober 1871 M. 

Ayahnya bernama Abdul Karim bin Abdul Qahhar bin Darus bin Qinan, ibunya 

bernama Khadijah binti K. Mustahal.22  

 
21 Desa Tebuwung sebuah desa yang letaknya dekat dengan aliran Bengawan Solo Wilayah 

kecamatan Dukun kabupaten Surabaya (waktu itu) dan kabupaten Gresik (sekarang). Arah letaknya dapat 

ditempuh melalui kota kecamatan Dukun kea rah barat sekitar 14 Km. daerah memiliki culture sosial 

keagamaan tersendiri sebagai salah satu titik dalam jalur daerah yang penduduknya teguh memegang tradisi 

keagamaan. Desa Tebuwung merupakan latar belakang geografi yang sangat mewarnai pandangan hidup 

KH. Musthofa dikemudian hari, dan sedikit banyak turut membentuk kepribadiannya . KH. Musthofa 

memang lahir dalam tradisi keagamaan yang kuat dari kalangan keturunan ulama yang berkwalitas, baik 

dari ibunya yang keturunan Joko Tingkir atau Sultan Hadi Wijoyo maupun dari ayahnya yang keturunan 

Sunan Drajat atau Raden Qosim, sehingga sampai saat inipun di tempat kelahiran beliau masih merupakan 

pondok pesantren. Maka tidak heran jika tradisi yang demikian kuat kaitannya dengan penguasaan ilmu 

agama Islam secara mendalam itu akan tumbuh seseorang ulama besar yang memberikan dampak 

signifikan bagi tumbuh kembangnya dakwah Islam di wilayah pesisir pantura pulau jawa.  
22  KH. Musthofa Abdurrahman (Putra KH. Abdurrahman) yang tinggal di Desa Paloh, 

menyampaikan bahwa jika dilihat dari garis ayah, KH. Musthofa merupakan keturunan ke-12, baik dari 

Sunan Drajat (Raden Qosim) maupun Sunan Giri (Raden Ainul Yaqin). Namun dalam lontar Sunan Drajat 

yang dipelajari tahun 2017 menjelaskan bahwa KH. Musthofa Abdul Karim adalah keturunan ke 7 dari 

Sunan Drajat, lebih dekat dibandingkan argumen yang pertama. Akan tetapi, hal ini masih perluh penelitian 

secara mendalan. Wawancara dengan KH. Musthofa Abdurrahman tanggal 15 Januari 2019, di 

kediamannya Desa Paloh. Adapun dari garis ibu bersambung kepada Joko Tingkir, bagian silsilah KH. 

Musthofa dapat dilihat dibagian lampiran.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

114 
 

Pendidikan masa kecil dan remaja Musthofa dihabiskan di bawah asuhan 

ayahnya sendiri. Ia belajar Alquran dan ilmu-ilmu agama Islam lainnya. 

Memasuki usia ke 17 tahun, Musthofa dikirim ke Pondok Sampurnan yang ada di 

Gresik, pondok Sampurnan saat itu diasuh oleh KH. Shaleh Tsani. Setelah lima 

tahun belajar di Sampurnan, sebagaimana tradisi santri lainnya, Musthofa 

melakukan rihlah dari pesantren ke pesantren lain. Awalnya Musthofa pergi ke 

pesantren Langitan yang diasuh oleh KH. Ahmad Sholeh.  

Di pesantren Langitan, KH. Musthofa bertemu dengan KH. Hasyim 

Asy’ary, seseorang yang menjadi tokoh berpengaruh dalam sejarah keagamaan di 

Indonesia, mereka menjadi teman dekat23, meski Musthofa lebih senior dari 

Hasyim Asy’ary. Di Langitan selama dua tahun, Musthofa melanjutkan rihlanya 

dengan pindah ke pesantren Burno Bojonegoro. Setelah itu kabarnya Musthofa 

juga berguru kepada KH. Khalil Bangkalan Madura. Ada cerita, konon, Musthofa 

sangat ingin berjumlah pada sosok yang kharismatik tersebut. Sayangnya 

keinginannya tidak kunjung terlaksana. Hingga suatu hari tiba-tiba KH. Khalil 

Bangkalan memanggilnya. Oleh KH. Khalil Bangkalan, Musthofa diperintahkan 

untuk memanjat pohon kates (papaya). Musthofa dengan cepat menuruti perintah 

KH. Khalil. Namun, setibahnya di atas KH. Khalil menebang pohon itu hingga 

roboh dan Musthofa menempel dipohon tersebut sambil ketakutan. Seketika 

Musthofa jatuh pingsan, setelah bangun, Musthofa kemudian disuruh pulang oleh 

Kyai Khalil untuk mengajarkan ilmu yang dimilikinya.   

Setelah diperintahkan pulang oleh Kyai Khalil Bangkalan, Musthofa 

mamutuskan untuk pulang ke Pesantren Sampurnan Bungah, Gresik. Pada tahun 

1312 H/1895 ia menikah dengan Nyai Aminah, Putri KH. Sholeh Tsani, dan 

bermukim di Sampurnan sebagai pengajar, satu kemudian, pada tanggal 4 Juli 

1896 M, ia berangkat haji. Kemudian datanglah permintaan dari H. Harun dan 

tokoh-tokoh agama Kranji untuk meminta kesediannya menjadi guru agama di 

Kranji. Musthofa menyanggupi permintaan dan melakukan tugasnya dengan 

perjalanan pulang pergi antara Sampurnan-Kranji. Perjalanan itu dilakukan 

selama dua tahun sampai dapa 1898 M. ia mulai membuka tanah wakaf dari H. 

 
23 Eratnya hubungan pertemuan keduanya terus terjalin hingga tahun-tahun berikutnya dengan 

mengirim anak-anaknya untuk belajar ke Tebuireng. Bahkan disampaikan oleh KH. Musthofa bin 

Abdurrahman, bahwa KH. Hasyim Asy’ary memberikan tanah seluas 1 ru (sekitar 15x3) untuk ditempati 

dan dikelola oleh Putra KH. Musthofa selama tinggal di Tebuireng. Maka, di sanalah selain membangun 

kamar putra-putra KH. Musthofa juga berkebun, tercatat dalam sejarah Pesantren Tarbiyatut Tholabah 

bahwa di antara putra KH. Musthofa yang berguru kepada KH. Hasyim Asy’ary adalah KH. Abdul Karim 

Musthofa, dan Kyai Amin Musthofa, putra yang lain tidak dijelaskan secara lengkap, namun melihat 

eratnya persahabatan KH. Musthofa dengan KH. Hasyim Asy’ary dapat dipahami bahwa KH. Musthofa 

mengirimkan putranya untuk belajar ke Tebuireng, Jombang  (diambil dari hasil wawancara dengan KH. 

Musthofa bin Abdurrahman tanggal 24 Januari 2023).  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

115 
 

Harun24 dan pada tahun 1900 M KH. Musthofa beserta keluarganya memutuskan 

untuk menetap di Kranji.     

Selain berdasarkan hasil Istikharah dan konsultasi dengan keluarga, 

keputusan KH. Musthofa untuk pindah ke Kranji tentu juga dilandasi sejumlah 

pertimbangn strategis, sebagai seorang santri yang tumbuh dari Pesantren 

Sampurnan, bukan tidak mungkin KH. Musthofa mengacu pada lima criteria 

untuk lokasi sebuah pesantren sebagaimana diidealkan oleh Kyai Qomaruddin 

(pendiri pondok Sampurnan). Lima criteria itu adalah (1) dekat dengan 

pemerintahan (untuk memudahkan komunikasi dengan pemerintahan), (2) dekat 

dengan jalan raya (untuk memudahkan transportasi dan jarak tempuh), (3) dekat 

dengan pasar (untuk memenuhi kebutuahn pokok), (4) dekat dengan hutan (untuk 

memudahkan mencari kayu bakar dan kebutuhan pokok lainnya), dan yang ke (5) 

sumber air yang lancar (untuk memudahkan dalam mencukupi kebutuhan 

keluarga pesantren dan satri setiap harinya. Dan 5 kriteria tersebut terpenuhi di 

Desa Kranji.   

Pengajian keagamaan berjalan semakin intensif setelah KH. Musthofa 

bermukin di Kranji. Kajian terhadap kitab-kitab agama mulai dilakukan. Selain 

Langgar Agung, sumur dan Ndalem, secara bertahap didirikanlah asrama 

sederhana untuk menampung santri putra yang satu dua mulai mondok. Di asrama 

yang terletak di selatan Langgar Agung (sekarang dikenal sebagai Masjid Al-

Ikhsan) itu para santri beristirahat, mengulang pelajaran, menghafal dan lain 

sebagainya. Mesti ada saja keberatan dan penolakan atas munculnya pusat 

pengajian tersebut tapi penerimaan atas keberadaan Pondok Kranji terasa lebih 

banyak.  

Figur Pondok Kranji terpusat pada KH. Musthofa, yang selain dianggap 

sosok yang taat, ia juga dikenal sebagai sosok yang santun. Di sela-sela 

kesibukannya mengajar, ia sering berjalan-jalan pagi di lingkungan pesantren. 

Pada hari jum’at ia rutin berziarah ke makam sunan Drajat yang letaknya 1 km 

dari pesantren.  

KH. Musthofa juga dikenal kreatif dan tekun. Ia memanfaatkan hasil alam 

di sekitarnya untuk berbagai keperluan. Daun kelapa yang banyak dijumpai di 

sekitar Kranji dimanfaatkan lidinya untuk dijadikan sapu, sementara daunya 

disulam jadi welit atau diatur sebagai lembaran yang bisa digunakan sebagai atap. 

Pohon gebang (sejenis palem yang berbuah kecil yang disebut kelanting) dan 

 
24 H. Harun adalah pedagang sukses di Kranji. Melalui jalur laut ia berniaga kebutuhan harian 

masyarakat pesisir sekitar Kranji. Ia juga memperdagangkan gambing (batu kapur bakar) yang diproduksi 

sendiri di Kranji lalu dikirim ke Semarang. (Wawancara dengan Rahmat Dasy tanggal 20 Februari 2023, 

di Kranji).  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

116 
 

batangnya bisa ditumbuk dimanfaatkan sebagai persediaan makanan saat musim 

paceklik. Begitu juga biji itu dirangkai lalu dijadikan tasbih. Tasbih-tasbih itu lalu 

dibagikan kepada para santri atau ditaruh di Langgar sekitar pondok. Bahkan di 

saat sedang mengajar KH. Musthofa juga sering membuat kerajinan tali tampar.  

Di tengah kesibukannya yang padat membangun pesantren dan mengurus 

para santri, KH. Musthofa juga menulis karya yang dijadikan sebagai bahan 

pengajian. Karya-karyanya ditulis dalam bahasa arab. Salah satu karyanya 

berjudul Syarh al-Aqidah.   

Pada tanggal 18 Desember 1950 M atau tepatnya tahun 1370 H, KH. 

Musthofa wafat dan dimakamkan di Kranji. Meninggalkan dua orang istri dan 14 

putra serta 4 putri. Dari istri pertama, Nyai Aminah Sholeh, dikaruniahi anak 

sebagai berikut: 

- Ahmad Muhtadi (wafat saat kecil) 

- Maryam 

- Abdul Karim 

- Shofiyah 

- Muhammad Sholeh 

- Ahmad Muhtadi 

- Muhammad Amin 

- Abdurrahman 

- Abdullah 

- Ma’mun (wafat saat kecil)  

Adapun dari istri kedua, Nyai Marfu’ah Usman dikaruniahi anak sebagai 

berikut:  

- Fatimah 

- Abdul Hakim (wafat saat kecil) 

- Abdul Qadir 

- Rabi’ah 

- Mudzakir (wafat saat kecil) 

- Muhammad Djabir 

Sebagai langkah untuk mengenang jasa-jasa KH. Musthofa sebagai sosok 

yang sudah merubah kondisi sosial keagamaan masyarakat Kranji dan sekitarnya, 

setiap tanggal 8 Rabiul Awaal di Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah 

diselenggarakan peringatan Maulid Nabi dan Haul25 KH. Musthofa. 

 
25 Haul adalah kegiatan yang dilakukan untuk menghormati jasa-jasa para tokoh agama. Kegiatan 

ini sering dinisbahkan kepada lingkungan pesantren karena setiap tahun lingkungan pesantren 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

117 
 

Pekerjaan KH. Musthofa Sehari-hari  

Selain beliau mengajar ilmu agama sebagai tujuan yang pokok, dalam sehari-

harinya selalu membuat kerajinan tangan yang dikelola oleh beliau sendiri di 

antaranya sebagai berikut26: 

- Membuat welit dan sapu lidi 

Pekerjaan yang biasa dilakukan yaitu membuat sapu lidi dari daun kelapa 

dan daun kelapanya digunakan untuk membuat sirip (welit : jawa) dari 

karya sirip yang dibuat oleh KH. Musthofa sampai saat ini masih dapat 

disaksikan di rumah padepokan dhalem pesantren Tarbiyatut Tholabah 

yang ditata rapi dibuat langit-langit di beranda muka, yang keadaannya 

sampai sekarang masih cukup baik.  

- Membuat Tasbih 

Di sekitar lokasi Pondok Pesantren Kranji pada zaman dahulu sangat 

banyak ditumbuhi pohon gebang (sejenis palm yang berbuah kecil) yang 

 
melaksanakan acara haul sebagai bentuk penghargaan kepada tokoh yang berjasa, adanya Haul di pesantren 

juga sangat signifikan pengaruhnya, dimana dalam acara ini semua alumni pesantren yang menyebar di 

berbagai kota ikut datang ke pesantren untuk mengikuti acara yang diselenggarakan satu tahun sekali ini. 

Di beberapa tempat di luar pesantren kagiatan haul juga sering dilakukan, seperti haul Sunan Bonang, Haul 

Sunan Drajat, dan Haul Syeh Maulana Ishaq yang dilakukan setiap bulan Syuro (penanggalan jawa). Hal 

ini dilakukan semata-mata denga tujuan berdoa, bermujahadah kepada Tuhan dan mengingat peran dan jasa 

para pendahulunya.  

M. Hanif Muslih dalam bukunya Peringatan Haul Ditinjau dari Hukum Islam menjelaskan bahwa 

istilah Haul berasal dari bahasa Arab al-Haul yang mempunyai arti telah lewat dan berlalu atau berarti 

tahun. Dalam bab zakat dijumpai dalam literatur fiqih, haul menjadi syarat wajibnya zakat hewan ternak, 

emas, perak, serta harta dagangan. Artinya, harta kekayaan tersebut baru wajib dikeluarkan zakatnya bila 

telah berumur satu tahun. Lihat, M. Hanif Muslih, Peringatan Haul Ditinjau dari Hukum Islam, Cet. Ke-1 

(Semarang: PT. Karya Toha Putra, 2006), hlm. 1. 

Haul yang dalam bahasa Arab berarti tahun, dalam masyarakat Indonesia, khususnya Jawa, 

mempunyai arti yang sangat khusus, yaitu suatu upacara ritual keagamaan untuk memperingati 

meninggalnya seseorang yang ditokohkan seperti para wali, ulama atau kyai. Peringatan haul ini sudah 

membumi dalam kehidupan masyarakat Indonesia khususnya Nahdiyin (NU), entah sejak kapan dimulai 

dan siapa yang memulai, yang jelas peringatan ini sudah merupakan suatu kelaziman yang mengakar 

dimana-mana, tanpa ada keraguan sedikit pun bagi yang melakukannya. Sampai akhirnya muncul 

kelompok yang anti haul. M. Hanif Muslih, Peringatan Haul Ditinjau dari Hukum Islam, hlm. V 

Dalam istilah masyarakat Jawa, haul disebut juga khol (mungkin terjadi kesalahan dalam 

mengucap), adalah salah satu tradisi yang berkembang kuat di kalangan masyarakat Nahdiyin (NU). 

Berbentuk peringatan kematian seseorang setiap tahun, biasanya dilakukan tepat pada hari, tanggal dan 

pasaran kematian. Lihat, Soeleiman Fadeli, Antologi NU: Sejarah-Istilah-Amaliyah-Uswah, Cet Ke-1 

(Surabaya: Khalista, 2007), hlm. 119. 
26 Rahmat Dasy dkk, Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah Kranji Paciran Lamongan 

Serta Perkembangannya Tahun 1898 s.d 1996 (Lamongan: YPP Tarbiyatut Tholabah, 1996), hlm. 14.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

118 
 

buahnya disebut buah kelanting dan batangnya bisa dimanfaatkan untuk 

ditumbuh halus diambil sarinya yang disebut onggok untuk diolah 

digunakan sebagai pengganti makanan pokok di waktu musik paceklik 

(kekurangan pangan). Karena banyaknya biji-biji kelanting yang tercecer 

di tanah sekitar pesantren, KH. Musthofa kemudian mengumpulkan untuk 

dilobangi dan dibuat menjad tasbih dan diberikan kepada para santrinya 

serta dibagika ke masjid-masjid atau musholla sekitar Kranji dengan cuma 

cuma.  

- Membuat Tali Tampar  

Di waktu KH. Musthofa sedang mengajar biasanya sering membuat tali 

tampar dari kulit pohon waru (lulup : jawa). Hasil karya tali tampar 

tersebut untuk diberikan atau dipinjamkan kepada orang yang 

membutuhkan, antara lain untuk mengikat bungkusan barang-barang yang 

akan di bawah pergi Haji.  

- Berjalan-jalan di pagi hari keliling pesantren  

Sehabis melakukan jamaah shalat subuh rutinitas yang sering dilakukan 

adalah keliling komplek pondok pesantren sambal membawa tongkat dan 

membaca wirid (berdzikir).  

b. KH. Abdul Karim Musthofa (1949-1957) 

KH. Abdul Karim Musthofa adalah pengasuh kedua pesantren Kranji. 

Putra ketiga dari pasangan KH. Musthofa dan Nyai Aminah Sholeh Tsani ini lahir 

di Kranji tahun 1903 M. Riwayat pendidikan pertamanya dimulai dari 

gemblengan ayahnya, kemudian ke pesantren Sampurnan  Bungah Gresik, lalu 

tahun 1918-1924 ke pondok pesantren Tebuireng Jombang di bawah asuhan KH. 

Hasyim Asy’ary. Pada saat melaksanakan ibadah haji 1927-1928 ia juga sempat 

belajar di Makkah.  

KH. Abdul Karim bisa disebut orang pertama yang melakukan 

modernisasi pendidikan di Pondok Kranji. Kepulangannya dari Tebuireng 

membawa beberapa perubahan di Pondok Kranji, dimana ia mendirikan Madrasah 

di Pondok Kranji yang kurikulumnya disesuaikan dengan kurikulum Madrasah 

Salafiyah Tebuireng Jombang.  

Tiga tahun KH. Abdul Karim memimpin madrasah yang didirikannya. 

Pada tahun 1927 ia menunaikan ibadah haji hingga 1928. Lalu pada tahun 1929-

1933 ia kembali ke Tebuireng untuk mengajar Alquran di sana. Kepemimpinan 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

119 
 

madrasah diserahkan kepada adik iparnya, KH. Adelan, hingga pada tahun 1934 

KH. Abdul Karim kembali ke Kranji. Pada kepulangannya kali ini ia membawa 

beberapa santri dari Bawean, Surabaya, Malang, Jombang, dan Nganjuk yang 

berarti ini merupakan langka dalam memperluas persebaran alumni Pondok 

Kranji nantinya.   

Antara tahun 1943-1945 KH. Abdul Karim kembali meninggalkan Kranji. 

Kepergiannya kali ini adalah untuk memenuhi tugas Negara sebagai sumo kacok 

dan ditempatkan di wilayah Bojonegoro. Salah satu staff KH. Abdul Karim 

selama menjadi sumo kacok adalah KH. Misbah (yang pernah menjabat sebagai 

anggota MUI Jatim). Di sana ia juga menjadi pengajar Alquran. Basofi Sudirman 

(Mantan Gubernur Jatim) termasuk di antara muridnya. Saat tugas di Bojonegoro 

telah selesai KH. Abdul Karim pulang ke Gresik, bersama istrinya ia tinggal di 

Desa Kauman. Di sana ia mengelola sebuah pesantren peninggalan Kyai Zubair. 

Salah satu muridnya yang bernama KH. Bashori Alwi kemudian menjadi 

pemangku Pesantren Ilmu Alquran di Singosari Malang.   

KH. Abdul Karim merupakan salah satu dari 15 (lima belas) qari’ terbaik 

yang mendapatkan Syahadah Syarif dari pemerintah Indonesia melalui 

kementrian agama RI. Selain sebagai guru Alquran di pesantren Tebuireng, 

Tarbiyatut Tholabah dan Sampurnan ia termasuk pendiri Jam’iyyatul Qurra wal 

Huffazh yang dibentuk atas inisiatif KH. Wahid Hasyim. Ketika JQH diresmikan 

pada 15 Januari 1951, KH. Abdul Karim duduk sebagai salah satu anggota 

penasihat sementara bersama dengan KH. Wahab Hasbullah, KH. Wahid Hasyim, 

dan KH. Djamhur.  

Ia pernah didaulat menjadi qari’ pada acara KTT Asia Afrika tahun 1955, 

di Jakarta. Pada masa pendudukan Jepang tahun 1943 ia diangkat menjadi Sumo 

Kacok (pegawai agama) untuk wilayah Bojonegoro atas peran Abdul Hamid Uno, 

tentara Jepang yang menjadi mualaf dan menjadi teman27 baik KH. Abdul Karim, 

yang pada saat itu menjabat sebagai kepala polisi bagi keseluruhan Jawa. Berkat 

 
27 Disampaikan oleh Rahmat Dasy bahwa awal pertemuan KH. Abdul Karim Musthofa dengan 

Abdul Hamid Uno, ketika pada saat itu Abdul Hamid Uno sedang melakukan Nganggu Kaweru (belajar 

dari pesantren satu ke pesantren lain degan harapan mendapatkan ilmu dan doa dari para Kyai) di beberapa 

pesantren wilayah Jawa Timur, khususnya di pesantren Langitan, Tebuireng, Tebuwung, dan Sampurnan. 

Pada saat melakukan Nganggsu Kaweru ia menyamar sebagai penjual beras keliling sambil mendatangi 

beberapa tempat pengajian di beberapa desa dan pesantren yang ia singgahi. Pertemuannya dengan KH. 

Abdul Karim Musthofa terjadi di Sampurnan saat KH. Abdul Karim Mushofa mengisi pengajian. Berkat 

kecerdasan dan kepandaiannya dalam bidang Alquran, hal ini membuat Abdul Hamid Uno yang seorang 

muallaf merasa takjub dan memiliki hasrat ingin berguru kepada KH. Abdul Karim, dari sinilah kemudian 

mereka berteman baik. Sampai puncaknya KH. Abdul Karim dipercaya sebagai Sumo Kacok di Bojonegoro 

atas peran Abdul Hamid Uno, yang ternyata seorang kepala polisi sedang menyamar pada saat bertemu 

dengan KH. Abdul Karim. (Wawancara dengan Rahmat Dasy tanggal 16 Februari 2023, di Kranji)  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

120 
 

kedekatan dengan Abdul Hamid Uno juga pada saat pendudukan Jepang, di 

Pondok Kranji pernah ada pelajaran bahasa Jepang dan senam yang diberi nama 

“Taiso”. 

KH. Abdul Karim Wafat di Gresik tahun 1964 dan dimakamkan di 

kompleks pemakaman keluarga Pondok Pesantren Qomaruddin Bungah Gresik. 

Namanya juga diabadikan sebagai nama jalan yang ada di Kabupaten Gresik, KH. 

Abdul Karim meninggalkan dua istri dan empat orang putra. Istri pertamanya 

bernama Khadijah binti Aminah (istri K. Amar) binti Abdul Karim bin Abdul 

Qahhar. Dari Khadijah dikaruniahi dua orang anak, yaitu: Karimah dan M. Khalil 

Karim. Sedangkan, dari istri kedua, yang bernama Sa’adah berasal dari Jombang 

dikaruniahi dua orang anak yaitu: Abdul Mun’im Karim dan Khoiriyah Karim.28 

 

c. KH. Adelan Abdul Qodir (1957-1976) 

KH. Adelan Abdul Qodir adalah pengasuh ketiga pesantren Kranji. Lahir 

tanggal 10 Mei 1899 di Kranji dari keluarga H. Harun, salah satu tokoh 

masyarakat yang mendatangkan KH. Musthofa untuk mengajar di Kranji. Adelan 

sejak kecil nyantri di bawah asuhan KH. Musthofa. Ia terkenal sebagai santri yang 

sangat cerdas dan dekat dengan KH. Musthofa. Adelan akhirnya diambil sebagai 

menantu oleh KH. Musthofa, dinikahkan dengan putrinya yang bernama 

Shofiyah. 

KH. Adelan terlibat aktif dalam pengelolaan pesantren Kranji. Ia juga 

menjadi salah satu guru yang mengajar di Madrasah Salafiyah yang didirikan 

kakak iparnya. Ketika pada tahun 1928 sampai 1933 KH. Abdul Karim Musthofa 

pergi menunaikan ibadah haji lalu kembali mengajar di Tebuireng kepemimpinan 

Madrasah dipercayakan kepadanya.  

Selanjutnya, tanggung jawab penuh pengasuhan Pondok Kranji diserahkan 

kepada KH. Adelan ketika KH. Musthofa wafat pada tahun 1950. KH. Adelan 

menjalankan roda Pondok Kranji sampai tahun 1976, bersama K. Abu Bakrin dari 

Drajat dan Bapak Martokan dari Banjaranyar KH. Adelan juga mengusahkan 

pengembangan Madrasah Ibtidaiyah yang saat itu sagnan. Mereka mendatangkan 

Ustadz Abdul Hamid dari Tembelang Jombang, untuk menambah tenaga 

pengajar, pada 1958 putranya yang bernama Moh. Baqir yang saat itu mondok di 

Denanyar Jombang dipanggil pulang.  

KH. Adelan wafat pada bulan Dzulhijjah atau tanggal 21 Desember 1976. 

Pada tahun itu sebenarnya KH. Moh. Baqir Adelan hendak memohon doa restu 

 
28 Rahmat Dasy dkk, Seratus Tahun Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah,  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

121 
 

untuk pergi menunaikan ibadah haji, namun niatannya itu dicegah oleh KH. 

Adelan dan disarankan untuk melaksanakan di tahun depan.  

Pernikahan KH. Adelan dengan Nyai Shofiyah binti Musthofa dikaruniahi 

12 anak: 

- Moh. Shodiq (wafat saat kecil) 

- Ach. Thohir 

- Mohammad Nashir 

- Syarifah 

- Abdul Wahab 

- Moh. Baqir 

- Mujiroh 

- Maimunah 

- Romlah (wafat saat kecil) 

- Ach. Mubashir 

- Ahmad Muhadjir 

- Hakimah.  

 

d. KH. Moh. Baqir Adelan (1976-2006) 

Sepeninggal KH. Adelan, yang merupakan ayahnya. KH. Moh Baqir 

kemudian melanjutkan sebagai pengasuh pesantren periode selanjutnya. KH. 

Moh. Baqir adalah putra keenam dari KH. Adelan dengan Nyai Shofiyah, lahir di 

Kranji tanggal 30 Agustus 1934. Ia tumbuh di lingkungan pesantren Kranji. Pada 

usia 6 tahun, ia masuk ke Madrasah Salafiyah, belajar selama enam tahun di sana, 

lalu melanjutkan ke Madrasah al –Islam wal Iman pesantren Tunggul di bawah 

asuhan pamannya selama empat tahun belajar di Tunggul, ia mulai ikut mengajar 

di MI Tarbiyatut Tholabah dan setahun berikutnya juga turut membantu di 

Tunggul. Umurnya saat itu baru 14 tahun. Selain mengajar, berkat didikan 

pamannya, pada usia yang sangat belia tersebut Moh, Baqir sangat mahir 

berpidato, sehingga kerap mendapat undangan pengajian dari masyarakat. 

Pada tahun 1951 ia pergi ke Jombang untuk nyantri di Pesantren Bahrul 

Ulum Tambak Beras yang saat itu diasuh oleh KH. Wahab Hasbullah. Semula ia 

berangkat sendiri, lalu beberapa bulan kemudian disusul oleh kakaknya, yang 

bernama Abdul Wahab. Di sana keduanya masuk kelas V Madrasah Ibtidaiyah 

pimpinan KH. Abdul Fatah Hasyim sampai kelas VI.  

Beberapa nyantri di pesantren Bahrul Ulum, ia memutuskan pindah ke 

Desa Bulak, tinggal di sebuah masjid dekat rumah KH. Abdul Jalil Abdurrahman, 

namun, tetap sekolah di MI Bahrul Ulum. Di Bulak ia mengaji secara sorogan 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

122 
 

kepada KH. Abdul Jalil tentang berbagai ilmu keislaman, seperti ilmu falak, a’rudl 

fiqh. Dua tahun kemudian, ia pindah ke Denanyar, pesantren Mamba’ul Ma’arif 

yang diasuh oleh KH. Bisyri Syamsuri.  

Di pesantren Denanyar Baqir tidak hanya diterimah sebagai santri tapi juga 

dipercaya sebagai guru. Segera setelah itu ia menjadi orang dekat Kyai Bisyri 

(panggilana KH. Bisyri Syamsuri). Ia juga sempat mengasuh Abdurrahman 

Wahid (Gus Dur) yang juga tinggal di sana.29 Baqir juga turut andil dalam 

mendirikan Madrasah Tsanawiyah selama di Denanyar. Pengemar olahraga bola 

voly ini juga tetap menjalankan aktivitas dakwahnya ke kampung-kampung 

termasuk ke wilayah yang relatif jauh dari Denanyar, seperti Desa Pagak 

Megaluh.  

Cerita yang ketahui oleh warga pesantren Tarbiyatut Tholabah sampai 

sekarang adalah selama menuntut ilmu, KH. Moh. Baqir hanya sekali saja 

menerima uang pemberian ayahnya. Uang tersebut dijadikan modal untuk kulakan 

gabah (membeli padi kering) yang digunakan secukupnya sedang sisanya 

disimpan. Pada saat harga gabah naik, gabah yang dimmiliki KH. Moh. Baqir 

dijual dan hasil keuntungannya dibelikan gabah kering kembali. Bersama sang 

kakak ia juga membangun usaha lain, yaitu rokok lintingan yang diberi nama 

“sapu tangan”. Hasil dari usaha-usaha inilah yang mereka gunakan untuk 

membiayai kebutuhan hidup sehari-hari selama menuntut ilmu.  

Jiwa interpreneurship yang dimiliki KH. Moh. Baqir memang sudah 

tumbuh sejak masih kecil. Di rumah ia memulainya dengan menjual makanan 

kecil di depan asrama santri. Semangan itu kemudian terus tumbuh hingga ia 

berhasil mendirikan beberapa usaha yang dikelola di bawah UD. Barokah Sejati, 

tidak lain adalah usaha yang dimilikinya. Ia sukses menjadi pengusaha yang 

melayani perdagangan kayu, mebel, serta pembuatan kapal (korsen) untuk 

nelayan wilayah pesisir Paciran Lamongan.  

Tahun 1958, ia dipanggil pulang ayahnya untuk membantu menjalankan 

dan mengelola pesantren Kranji. Pada usia 30 tahun ia dinikahkan dengan 

Aminah, putrid kedua dari pasangan H. Mas’ud dan Hj. Malihah yang tidak lain 

merupakan adik kandung ayahnya sendiri. Akad nikah pernikahannya 

dilaksanakan pada tanggal 27 April 1964 di Masjid Kranji (sekarang bernama 

Masjid Baitur Rahman), dengan mahar Rp. 2.000. Saat itu Aminah berusia 14 

tahun namun sudah aktif di masyarakat.  

 
29 Dalam suatu kesempatan saat Gus Dur datang ke pesantren Tarbiyatut Tholabah, dan 

menyatakan kenangannya tentang KH. Moh. Baqir Adelan bahwa “ dulu saya memanggilnya kang Baqir, 

beliau itu yang “NYEWO’I” (Nyeboki) saya saat di Denanyar, saat saya masih ikut Mbah Bisyri. 

(wawancara dengan Rahmat Dasy, tanggal 20 Februari 2023, di Kranji) 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

123 
 

Selama 30 tahun masa kepemimpinanya, banyak langkah besar yang telah 

diambil untuk mengembangkan pesantren. Percepatan pembangunan pesantren 

terutama dilakukan antara tahun 1975-1990. Ia juga mendirikan Madrasah 

Tsanawiyah, TK. Raudlatul Athfal, Madrasah Mu’alimin, Madrasah Aliyah, K3 

(kuliah kitab  kuning), MAK (Madrasah Aliyah Keagamaan), juga STAIDRA 

(yang kini menjadi IAI TABAH Lamongan). Ia juga menggenjot pembangunan 

fasilitas pendidikan. Dana pembangunan sebagian diperoleh dari bantuan 

masyarakat, sebagian lain berasal dari hasil usaha-usaha yang dikelolanya.  

Padatnya kesibukan di pesantren dan usahanya tidak menghalangi 

aktivitasnya dalam kehidupan sosial dan organisasi kemasyarakatan. Ia aktif di 

organisasi NU, sejumlah jabatan pernah disandangnya di antaranya, ketua Syuriah 

NU Cabang Lamongan, dan anggota Syuriah NU wilayah Jawa Timur. ia juga 

pernah menjabat sebagai ketua II MUI Kabupaten Lamongan, serta penasihat 

BAZIS Kabupaten Lamongan.  

Selain itu, KH. Moh. Baqir di tengah kesibukannya sebagai seorang 

pemimpin masyarakat dan pesantren, ia juga melahirkan beberapa karya tulis, 

beberapa kitab yang pernah disusunnya yakni; Tashilu al-Mubtadi di Nidlomi al-

Syarofi al-Imrity, al-Taisir wa al-Tabyin li Maqashid Alfiyah ibn Malik, dan 

Iddatul Farid. KH. Moh. Baqir pula yang menggagas perkumpulan keluarga bani 

Musthofa tahun 1980. Bersama dengan KH. Musthofa Abdurrahman dan KH. 

Ach. Syafi’ Ali sebagai notulennya, ia berkeliling mengumpulkan data keluarga 

yang tersebar di beberapa wilayah Gresik dan Lamongan.  

KH. Moh. Baqir dikenal sebagai sosok yang dekat dengan masyarakat dan 

memiliki jiwa keterbukaan da toleran, misalnya tetap melaksanakan shalat hari 

raya di lapangan dengan alasan selain mengamalkan isi hadis juga menghormati 

pemahaman masyarakat di sekitarnya.30 Tidak mengherankan jika KH. Moh. 

Baqir dianggap sebagai panutan semua kalangan masyarakat dan juga mendapat 

sebutan dari masyarakat dan seluruh santrinya sebagai kyai yang kharismatik.31 

Hingga, pada tanggal 17 Rabiul Akhir 1427 H atau bertepatan dengan tanggal 15 

 
30 KH. Moh. Baqir dikenal masyarakat sebagai seorang kyai dan ulama yang toleran terhadap 

kepentingan masyarakat, pada saat Ibu Jumasri (seorang warga desa Kemantren) hendak sowan ke Ndalem, 

ia sudah membuka rumahnya terlebih dahulu sebelum ibu Jumasri sampai ke pondok untuk bertemu, ibu 

Jumasri kemudian merasa  Yai Baqir (nama panggilan dari KH. Moh. Baqir Adelan) sudah mengetahui 

bahwa akan ada tamu yang datang, ibu Jumasri yang dua anaknya disekolahkan di MA Tarbiyatut Tholabah, 

pada saat itu hendak memberi undangan “Mauidho Hasanah” dalam acara pernikahan anakknya, tanpa 

berfikir panjang KH. Moh. Baqir Adelan langsung memberi jawaban bahwa akan datang dalam acara 

pernikahan anakknya. Di rumah ibu Jumastri yang sederhana Yai Baqir memberikan pesan kepada 

pengantin yang tidak lain adalah anak ibu Jumasri. (wawancara dengan ibu Jumasri tanggal 25 Januari 

2023, di Kemantren) 
31 Tim Penulis, KH. Moh. Baqir Adelan: Organisatoris, Ulama dan Teknokrat, hlm. 52.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

124 
 

Mei 2006 Yai Baqir (nama panggilan KH. Moh. Baqir Adelan) menghebuskan 

nafas terakhirnya, wafatnya Yai Baqir memberikan suasana sedih yang begitu 

besar bagi lingkungan pesantren dan masyarakat yang selama ini nyantri 

kepadanya karena secara mendadak, menurut pemeriksaan dokter terkena jantung 

koroner. meninggalkan seorang istri dan Sembilan anak, 4 putra dan 5 putri, di 

antaranya yaitu: 

- Moh. Nashrullah  

- Mufarihah 

- Moh. Khosyi’ Rofiqi 

- Moh. Sahlul Khuluq 

- Qonitatin Wafiyah 

- Moh. Syamsul Falah 

- Lu’luk Bariroh 

- Durrotun Aniqoh 

- Nila Huda 

 

e. KH. Moh. Nashrullah Baqir (2006-2024) 

Sepeninggal ayahnya KH. Moh. Baqir Adelan, KH. Moh. Nashrullah 

kemudian bertugas menggantikan sebagai pengasuh pesantren Tarbiyatut 

Tholabah yang ke lima. Putra pertama dari pasangan KH. Moh. Baqir Adelan 

dengan Nyai Aminah ini lahir di Kranji pada tanggal 12 Desember 1966, ia besar 

dan tumbuh dalam didikan ayahnya yang disiplin. Pendidikan formal pertamanya 

dimulai dari TK di lingkungan pesantren keluarganya yang diasuh oleh Ibu 

Roihanah, kemudian ke MI Tarbiyatut Tholabah selama 6 tahun, selanjutnya 

masuk ke MTs Tarbiyatut Tholabah, namun di MTs hanya dijalani selama 1 tahun 

karena pindah ke Mu’alimin Tambak Beras Jombang selama 6 tahun.  

Selesai di Tambak Beras, ia kemudian pindah ke pesantren Tegalrejo 

Magelang Jawa Tengah di bawah asuhan KH. Abdurrahman Chudlori. Setelah 

tiga tahun di Tegalrejo ia melakukan rihlah ke sejumlah pesantren di Jawa Timur, 

seperti pesantren Gambar di Blitar, Pesantren Pethuk Kediri di Bawah asuhan 

Kyai Subadar, kemudian ke pesantren Bustanul Arifin di Papar.  

Pada November 1994 ia menikah dengan Lutjeng Lutfiyah32 perempuan 

kelahiran 7 September 1969 yang berasal dari Perak Jombang. Di Tarbiyatut 

 
32 Lutjeng Lutfiyah adalah qori’ah tingkat nasional yang juga pernah memenangi cabang tafsir 

berbahasa arab di tingkat nasional, saat ini Nyai Lutjeng Lutfiyah mendampingi Buya Nashrullah (begitu 

panggilannya kepada KH. Moh. Nashrullah Baqir) untuk menjadi pengasuh. Di samping sebagai pengasuh 

bagi santri putri di Tarbiyatut Tholabah, Lutjeng Lutfiyah juga masih dalam proses program S3 di UIN 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

125 
 

Tholabah KH. Moh. Nashrullah aktif di beberapa lembaga pendidikan yang 

dikelola ayahnya. Awalnya ia menjadi pengajar di MAK (Madrasah Aliyah 

Keagamaan) dan Diniyah. Pada tahun 1996-2006 ia dipercaya sebagai kepala 

diniyaah, selain terlibat di bagian sarana dan prasarana pesantren, dimana ia 

banyak berjasa dalam mengelola tanah tidak produktif yang terletak di sebelah 

barat33 dan selatan pesantren.    

KH. Moh. Nashrullah Baqir terus berinovasi dalam mengembangkan 

pembangunan pesantren terkhusus di bidang infrastruktur. Tanah pesantren 

ditambah seluas satu hektar untuk pembangunan beberapa fasilitas pendidikan. 

Fasilitas bagi para peziarah ke makam KH. Musthofa dan KH. Moh. Baqir Adelan 

juga diperbaiki.  

Selain itu, KH. Moh. Nashrullah Baqir juga berinisiatif mengembangkan 

lembaga pendidikan lain, serta mendirikan SMK (Sekolah Menengah Kejuruan) 

dan TPQ (Taman Pendidikan Qur’an), inovasi lain adalah dibukanya program 

Prodistik di MA Tarbiyatut Tholabah yang bekerjasama dengan kampus Institut 

Tehnik Surabaya, program ini dimaksudkan untuk mencetak santri yang terampil 

dan bidang IT. Inovasi lain yakni upaya kerjasama yang dijalin dengan 

Kementerian Agama untuk mendirikan Madrasah Diniyah Formal yang 

kurikulumnya diadaptasi dari pendidikan di Mesir dan Syiria. Terobosan ini 

diambil sebagai usaha untuk mencetak kader santri yang fasih dalam penguasaan 

Alquran dan Kitab Salaf. Karena beberapa faktor lembaga ini dihentikan setelah 

berjalan lima semester.  

Dari pernikahannya dengan Nyai Lutjeng Lutfiyah, KH. Moh. Nashrullah 

Baqir dikaruniahi empat orang anak yakni, Hamid Ahmad (1995), Anjani I’anatul 

Maula (Lahir 2000), Ilzami Zimam Haqq (Lahir 2002), dan Ahmad Labib Faikar 

(Lahir 2005). Sepeninggal wafatnya KH. Moh. Nashrullah Baqir tahun 2024, 

kepengasuhan pondok Tarbiyatut Tholabah dilanjutkan oleh adikya KH. Moh. 

Sahlul Khuluq Baqir hingga sekarang  

 

4. Merawat Tradisi, Menegaskan Karakter: Potret Pesantren Tarbiyatut 

Tholabah Sekarang 

 
Sunan Ampel Surabaya dan berstatus sebagai dosen tetap di kampus Institut Agama Islam Tarbiyatut 

Tholabah Lamongan yang beralamat di Jl. Deandles No 01 Kranji Paciran Lamongan.  
33 Di tanah sebelah barat inilah yang saat ini dibangun rumah tempat tinggal adikknya yang 

bernama Lu’luk Bariroh dengan suaminya Gus Lubab, juga terdapat kopontren/kantin pondok. Di samping 

dimanfaatkan sebagai rumah keluarga  pesantren, di sebelah barat asrama Putra tepatnya di selatan gedung 

MA Tarbiyatut Tholabah dibangun AULA (Gedung Serbaguna) yang kuotanya bisa menampung dua ribu 

lebih santri atau wali santri, di AULA ini juga dilakukan kegiatan HAUL setiap tahunnya dan juga kegiatan-

kegiatan yang lain.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

126 
 

Secara harfiah pondok pesantren merujuk dari kata Bahasa Arab. Kata 

pondok berasal dari kata funduk yang artinya hotel atau asrama, sedangkan dalam 

kamus Bahasa Indonesia kata pondok berarti madrasah atau tempat mengaji dan 

belajar agama Islam. Adapun kata santri secara etimologi berasal dari kata serapan 

shastri (sansekerta) kemudian diindonesiakan menjadi santri, yang mempunyai 

pengertian “orang yang selalu menjalankan perintahkan ajaran agama Islam”. Kata 

pesantren berasal dari kata santri dengan awal ‘pe’ dan akhiran ‘an’ mengandung arti 

tempat tinggal para santri. Pondok Pesantren adalah tempat dimana anak-anak muda, 

dewasa belajar secara lebih mendalam dan lebih lanjut mengenai agama Islam, yang 

diajarkan secara sistematis dan langsung, serta belajar dan membaca kitab-kitab 

klasik karangan para ulama besar dengn bimbingan ustadz atau kyai.34 

Pesantren memiliki lima unsur penting yang menjadi ciri keberadaannya, 

yaitu Pondok, Masjid, Santri, Kyai, dan Pengkajian kitab-kitab klasik. Meskipun 

kelimanya merupakan kesatuan yang tidak boleh dipisahkan, kyai bisa dikatakan 

sebagai unsur terpenting bagi keberadaan pesantren. Kyai bukan hanya pemiliki yang 

memodali pesantren tetapi juga dianggap sebagai maha guru yang akan memberikan 

pengetahuanya kepada para murid di pesantren, karena tugas utama di pesantren 

adalah memberikan pendidikan keagamaan, maka yang biasa menjadi sasaran 

pesantren adalah masyarakat yang beragama atau yang ingin hidupnya bermakna 

untuk agama.35 Tradisi pesantren adalah kerangka sistem pendidikan Islam 

tradisional (pesantren), yang meliputi pendidikan dan kurikulum pesantren, 

kehidupan pesantren, pola hidup, cara hidup dan ketaatan mutlak para santri kepada 

kyai.36Jadi menurut peneliti, tradisi pesantren adalah nilai, norma sosial, aturan, pola 

perilaku, adat kebiasaan, sistem pendidikan dan kurikulum yang ada di lingkungan 

pesantren.   

Selanjutnya mempelajari tentang pondok Kranji adalah mempelajari tradisi 

dan karakter pesantren, sebagai pesantren tertua di Kabupaten Lamongan, pesantren 

Kranji memiliki tradisi dan kajian-kajian kepesantrenan yang dilakukan para santri 

sebagai kegiatan di pondok, kajian kitab salaf yang sampai sekarang masih terus 

dilakukan dan juga amalan/wiridan juga menjadi karakter pesantren yang 

menjadikan pesantren Tarbiyatut Tholabah berbeda dengan pesantren di wilayah 

pantura Lamongan.  

 
34  W.J.S  Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Jakarta: PN Balai Pustaka, 1982), 

hlm. 848.  
35 Endang Turmudi dan Risa Sihbudi, Islam dan Radikalisme di Indonesia, (Jakarta: LIPI Press, 

2005), hlm. 132.  
36 Zamakshyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai, (Jakarta: 

LP3ES, 1985), hlm. 16.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

127 
 

Pesantren yang awalnya dikenal sebagai pondok Kranji ini, memiliki nama 

secara administratif yang dipakai sebagai surat-surat resmi. Nama “Tarbiyatut 

Tholabah” digunakan sebagai nama pondok pesantren, yayasan, dan semua lembaga 

pendidikan yang bernaung di bawahnya.  

Asal-usul nama Tarbiyatut Tholabah ada yang menyebut bahwa nama 

tersebut merupakan pemberian dari KH. Hasyim Asy’ary37 yang diberikan kepada 

KH. Abdul Karim Musthofa sebagai hadiah saat hendak pulang ke Kranji. Nama 

tersebut kemudian digunakan untuk pertama kalinya sebagai nama madrasah yang 

didirikan oleh KH. Abdul Karim di lingkungan pondok Kranji.  

Selanjutnya, berkaitan dengan aktivitas santri di pondok pesantren Tarbiyatut 

Tholabah era KH. Musthofa berlangsung di langgar agung (kini dikenal dengan nama 

Masjid Al-Ikhsan), di era sekarang aktivitas santri dilakukan di beberapa lokasi 

pondok, seperti bangunan asrama para santri, gedung sekolah mulai TK, MI, MTs, 

MA, dan perguruan tinggi, dhalem kyai, perpustakaan, aula, dan beberapa fasilitas 

yang lain seperti lapangan olahraga. 

Langgar Agung berada di sebelah barat. Bangunan paling awal yang dibangun 

di kompleks pondok Kranji ini merupakan pusat aktivitas pendidikan keagamaan, 

seperti shalat berjama’ah dan ngaji kitab kuning. Posisi ini setidaknya dapat dilihat 

dari penempatan sejumlah bangunan yang lazim disebut sebagai elemen pesantren 

ndalem dan asrama santri yang berada di sekelilingnya.  

Ndalem/rumah yang dulu ditempati oleh KH. Musthofa dan keluarganya 

berada di sebelah kiri Masjid al-Ikhsan. Sekarang ndalem KH. Musthoda dijadikan 

sebagai balai pertemuan dan tempat mengaji di jam pagi dan sore. Di sebelah 

kanannya adalah ndalem yang dulu ditempati KH. Abdul Karim, sekarang didiami 

oleh keluarga pengasuh (KH. Moh. Nashrullah Baqir). Di belakang ndalem ini 

merupakan kompleks untuk santri putri. Kompleks putri terdiri atas beberapa 

bangunan yang dibagi menjadi 6 kompleks, A-F (dulu diberi nama para tokoh 

perempuan Islam seperti Khadijah, Fatimah, Hajar, Masyitoh, dan lain sebagainya). 

Setiap kompleks diisi oleh santri yang diklasifikasikan menurut jenjang 

pendidikannya. Misalnya kompleks A adalah tempat untuk pengurus dan mahasiswa, 

D untuk santri unggulan baik MTs dan MA. Di sana terdapat sejumlah fasilitas 

seperti musholla untuk santri putri dan kantin.   

 
37 Menurut Rahmat Dasy nama Tarbiyatut Tholabah diberikan kepada KH. Abdul Karim Musthofa 

saat hendak pamit pulang kembali ke Kranji, sebelum pulang KH. Abdul Karim meminta KH. Hasyim 

Asy’ary untuk memberikan hadiah berupa nama yang akan digunakan untuk pesantren yang pada saat itu 

masih dipimpin oleh ayahnya KH. Musthofa. Menurut Rahmat Dasy Informasi ini bersumber dari cerita 

KH. Achmad Thohir Adelan (Kakak KH. Moh. Baqir Adelan) 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

128 
 

Kompleks untuk santri putra sebagian ditempatkan di kompleks selatan 

Langgar Agung, dan sebagian di barat langgar. Pada awal-awal pendiriannya, lokasi 

pondok putra dibangun menempel dengan Langgar Agung. Kamar-kamar santri 

dibedakan dengan nama para imam mazhab seperi Hambali, Maliki, Syafi’I, Hanafi, 

serta para intelektual muslim seperti al-Ghazali. Kini, setelah adanya perubahan, 

nama-nama kompleks diganti degan abjad, A,B,C, dan seterusnya. Seperti halnya 

santri putri, santri putra juga ditempatkan sesuai tingkat pendidikannya.  

Bangunan ndalem lainnya berada di sisi utara Langgar Agung, berderet dari 

barat ke timur. Bagian paling barat adalah yang dulu ditempati KH. Moh. Baqir 

Adelan (sekarang ditempati Neng Aniqoh dan suaminya Gus Salim serta Neng Nila 

dengan suaminya Gus Aldy), sebelahnya ndalem yang dulu ditempati KH. Adelan 

(sekarang ditempati Gus Sahlul Khuluq dan Keluarganya), di sebalah timur berjejer 

rumah KH. Abdul Lathif, Ustadz Abdul Malik dan KH. Abdul Majid Yasin, serta 

rumah KH. Abdul Karim Djabir. Di depan Langgar Agung terbentang tanah lapang 

yang banyak pohon mangga, biasa digunakan untuk menggelar kegiatan rutin, seperti 

upacara hari besar Nasional dan upacara madrasah setiap sabtu pagi.  ` 

Gedung lain yang dibangun di sekitar Langgar Agung adalah balai kesehatan, 

koperasi santri, kantor Madrasah Aliyah, dan perpustakaan kampus IAI TABAH. 

Bangunan gedung-gedung ini berada di sisi utara dan Langgar Agung, balai 

kesehatan dan koperasi santri ada di timurnya. Di belakang bangunan ini terdapat 

gedung MTs putra, MA putra, dan kantin bagi santri putra. Bangunan-bangunan 

sekolah lainnya berada di sisi timur pondok. Di sebelah timur ndalem KH. Nashrullah 

terdapat gedung MI. ada juga gedung MTs dan MA untuk santri putri. Aula dibangun 

di depan Langgar Agung.  

Perluasan bangunan dan pengembangan layanan pendidikan yang ada di 

pondok pesantren mengalami banyak perkembangan signifikan. Bagian barat 

Langgar Agung telah dibersihkan (dibabat), selain terdapat lapangan yang luas juga 

menjadi kompleks santri putra dan ndalem sejumlah keluarga pesantren. Peningkatan 

layanan juga telah banyak dikembangkan sebagai aktualisasi dari visi dan misi 

pesantren untuk menjadi lembaga tafaqquh fiddin dan lembaga pengabdian bagi 

masyarakat.  

Pesantren yang telah memiliki ribuan santri dan alumni yang menyebar ke 

banyak wilayah Indonesia ini dapat dipahami dari sejumlah atribut yang didesain 

oleh lembaga pendidikan tersebut, sebagai wujud semangat dalam melayani umat 

dan melahiran kader ulama’ yang kompeten dan berakhlaqul karimah. 

mars yang diciptakan, animo masyarakat terhadap pesantren yang didirikan 

KH. Musthofa ini juga semakin tahun semakin besar. Dari tahun ke tahun jumlah 

santri juga terus meningkat, baik santri yang menetap di pesantren maupun yang tidak 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

129 
 

menetap (hanya sekolah di lembaga pendidikan Tarbiyatut Tholabah). Merespon 

perkembangan tersebut pihak pesantren juga terus meningkatkan kualitas dan 

kuantitas layanan, jumlah guru baru juga ditambah sebagai pengganti guru yang 

sudah sepuh. Saranan-prasarana pendidikan terus diperbaiki dan dilengkapi, begitu 

juga kualitas birokrasi pada setiap lembaga pendidikan yang ada di lingkungan 

Tarbiyatut Tholabah.  

Sejak tahun 1989 pengelolaan unit-unit pendidikan di pondok Tarbiyatut 

Tholabah tidak lagi dipegang oleh pemangku. Pada 10 Februari 1989 dibentuk 

yayasan dengan nama Yayasan Pondok Pesantren al-Ma’hadul Islami Tarbiyatut 

Tholabah. Yayasan ini lahir dengan visi membentuk lahirnya insane kamil, serta 

membawa misi sebagai pusat layanan umat untuk penyelesaian masalah.  

Tujuan pendirian yayasan adalah pertama, membentuk manusia muslim yang 

berbudi luhur dan mempunyai pengetahuan luas. Kedua, meningkatkan mutu 

pendidikan dan pengajaran, dan ketiga, meningkatkan kesejahteraan rakyat. Untuk 

upaya tersebut yayasan membuat berbagai usaha, pertama, menyelenggarakan 

pendidikan jalur sekolah dan jalur-jalur luar sekolah, dan kedua, menyelenggarakan 

kegiatan bhaksi sosial.  

Terkait dengan penyelenggaraan pendidikan sekolah dan jalur luar, Pesantren 

Tarbiyatut Tholabah telah menyediakan berbagai unit pendidikan sejak tingka dasar 

hingga perguruan tinggi. Unit-unit pendidikan tersebut didirikan secara bertahap 

sesuai dengan kebutuhan yang tumbuh. Secara kronologis, unit pendidikan yang lahir 

di lingkungan peesantren Tarbiyatut Tholabah adalah sebagai berikut:  

- Madrasah Salafiyah (1924-1948) 

- Madrasah Ibtidaiyah (1948-Sekarang) 

- Madrasah Tsanawiyah (1963-Sekarang) 

- TK Raudlatul Athfal (1963-Sekarang) 

- Madrasah Mu’alimin (1972-1980) 

- Madrasah Aliyah (1980-Sekarang) 

- Kuliah Kitab Kuning (1986-1995) 

- Madrasah Aliyah Keagamaan (1994-Sekrang) 

- STIT Sunan Giri Lamongan (1988-1994) 

- STAI Sunan Drajat (1994-Sekarang) 

- IAI TABAH (1994-Sekarang) 

- Ma’had Aly (2009-2012) 

- Diniyah Formal Ula, Wustho,Ulya (2009-2012) 

- TPQ Tarbiyatut Tholabah 

- SMK Terpadu Tarbiyatut Tholabah (2015-Sekarang)  

Setiap unit lembaga pendidikan di atas masing-masing memiliki segi historis, 

sesuai perjalanan pesantren dari masa ke masa. Sejarah singkat unit-unit lembaga di 

atas akan diuraikan sebagai berikut:  

Madrasah Salafiyah 

 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

130 
 

Madrasah Salafiyah adalah unit pendidikan pertama yang didirikan di 

Pesantren Tarbiyatut Tholabah. Lembaga ini berdiri pada 1924 atas inisiatif dari 

KH Abdul Karim Musthofa yang sekaligus bertindak sebagai pemimpin pertama, 

sepulangnya dari pesantren Tebuireng Jombang. Kurikulum yang diterapkan di 

Madrasah Salafiyah Kranji diadopsi dari Madrasah Salafiyah Tebuireng.  

Sejak tahun 1916 sampai 1934 di Tebuireng memang telah mendirikan 

madrasah dengan lama pendidikan lima tahun. Pada tahun 1916 sampai 1919 

kurikulumnya terdiri dari pengetahuan agama Islam saja. Baru tahun 1919 materi 

kurikulum ditambah dengan pengajaran bahasa Indonesia (melayu), matematika 

dan ilmu bumi. Tahun 1926 ditambah lagi dengan pelajaran bahasa Belanda dan 

sejarah.38  

Melihat tahun kepulangan KH. Abdul Karim, dapat diperkirakan bahwa 

kurikulum yang diajarkan di Madrasah Salafiyah Kranji sat itu tidak hanya 

berpusat pada pendidikan agama, tapi sudah mulai mengenalkan pada matematika 

dan ilmu bumi.  

Kepemimpinan KH. Abdul Karim berlangsung tiga tahun. Sebab pada 

1927-1928, ia harus berangkat ke Tanah Suci untuk menunaikan ibadah haji. 

Untuk sementara kepemimpinan madrasah diserahkan kepada KH Adelan. 

Kemudian secara penuh dipegang oleh KH. Adelan ketika pada 1929-1933 KH. 

Abdul Karim kembali lagi ke Tebuireng. Baru tahun 1934 KH. Abdul Karim 

pulang ke Kranji.  

Di antara guru Madrasah Salafiyah pada waktu itu adalah:  

- KH. Abdurrahman Musthofa 

- K. Rasmidin dari Kemantren 

- K. Mas Amirin dari Jombang 

- KH. Adelan 

- KH. Thoyyib 

Keberadaan Madrasah Salafiyah telah melahirkan banyak kader intelektual yang 

selanjutnya berkiprah di masyarakat di antara para alumninya adalah: 

- K. Abdur Rosyid dari Gelap Laren Lamongan 

- K. Abu Bakrin dari Drajat Paciran Lamongan 

- K. Abdur Rohim Thoyyib dari Kranji 

- KH. Imron dari Banjaranyar 

- KH. Abdurrahman Syamsuri 

- KH. Achmad Thohir Adelan 

- KH. Showab dari Godok Laren Lamongan 

- Prof. Dr. KH. Tholha Hasan dari Malang 

- KH. Salamun dari Paciran 

- Prof. Dr. M. Aqib Suminto 

 

 
38 Wiwit Aji Subekhi, “Sistem Pendidikan di Pondok Pesantren Salafiyah Syafi’iyah Tebuireng 

Jombang”, Makalah STAIN Purwokerto, 2012. Dokumen tidak diterbitkan.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

131 
 

Madrasah Ibtidaiyah  

Madrasah Ibtidaiyah dirintis pada tahun 1946 oleh K. Moh. Ali 

Thoyyib, cucu KH. Musthofa. Awalnya madrasah ini hanya menerima siswa 

laki-laki, namun pada tahun 1948 lahir kebijakan berani, yakni dengan mulai 

menerima santri putri. 

Murid madrasah ibtidayah adalah santri-santri mudah lulusan 

madrasah salafiyah, sedangkan santri yang sudah besar tetap di madrasah 

salafiyah dengan mengikuti kelas sorogan.  

Jenjang yang tersedia saat itu hanya mencapai kelas tiga. Akibatnya, 

ketika murid-murid telah menyelesaikan kelas tiga banyak yang pindah ke 

sekolah lain atau berhenti. Usaha untuk melengkapi kelas-kelas ini berlanju 

pada masa-masa berikutnya, dan baru lengkap menjadi enam kelas pada 1959, 

yakni pada masa kepemimpinan KH. Moh. Baqir Adelan.  

Guru-guru yang mengajar di madrasah ibtidaiyah Tarbiyatut Tholabah 

pada periode awal ini di antaranya adalah: 

- Ust. H. Moh. Ali Thoyyib 

- Ust. Abdul Wahab Adelan 

- K. Moh. Djabir Musthofa 

- Ust. Abdul Mu’in Karim 

Di antara alumninya yaitu: 

- K. Nawawi dari Bulubrangsi Laren Lamongan 

- K. Nur Salim dari Dengok 

- K. Moh. Sahid dari Wotan 

 

Madrasah ini mulai berdiri secara formal pada tahun 1963. Status 

“diakui” diperoleh pada 1995. Empat tahun kemudian, 1999 statusnya 

meningkat menjadi “disamakan”. 

Madrasah ibtidaiyah Tarbiyatut Tholabah kini sudah memiliki gedung 

sendiri. Bangunannya menempati tanah yang merupakan bekas lokasi 

madrasah salafiyah, yakni di tanah wakaf dari bapak Bisri. Fasilitas-fasilitas 

madrasah ibtidaiyah ini relative lengkap, perpustakaan, laboratorium, 

computer, sanggar pramuka, ruang UKS (unit kesehatan sekolah), aula, 

koperasi, musholla, dan ruang untuk guru dan tata usaha. Hingga saat ini 

madrasah ibtidaiyah mengalami beberapa kali pergantian kepemimpinan. 

Nama-nama kepala sekolah MI Tarbiyatut Tholabah adalah sebagai berikut: 

- Ust H. Moh. Ali Thoyyib (1948-1952) 

- Abdul Wahab Adelan (1952-1955) 

- KH. Moh. Baqir Adelan (1956-1962 

- KH. Ach. Thohir Adelan (1963-1968) 

- Drs. H. M. Thoha Thoyyib (1968-1977) 

- KH. Musthofa AR (1977-1990) 

- KH. Ach Syafi’ Ali (1990-2005, tugas depag) 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

132 
 

- Ust. Ah. Fadlol (2005-Pjs) 

- Ust. Atmono (2006-2008) 

- Ust. Mudzakir Ikrom (2008-2015) 

- Drs. Husnul Aqib (2015) 

 

Madrasah Tsanawiyah dan Mu’alimin Mu’allimat 

Riwayat perkembangan Madrasah Tsanawiyah Tarbiyatut Tholabah 

berjalin dengan Mu’allimin Mu’alimat. Madrasah Tsanawiyah lahir dari 

adanya kebijakan Menteri Agama tahun 1962 yang menunjuk beberapa 

madrasah, termasuk MTs Tarbiyatut Tholabah, agar menyelenggarakan kelas 

VII dan VIII untuk mensukseskan program Madrasah Wajib Belajar (MWB). 

Lama belajar MWB ditetapkan selama 8 tahun. MWB sendiri oleh 

pemerintah diarahkan pada pembangunan jiwa bangsa untuk kemajuan di 

lapangan ekonomi, industrialisasi, dan transmigrasi. Materi pelajaran 

meliputi pendidikan agama, umum, dan keterampilan untuk mendukung 

kesiapan siswa berproduksi atau bertransmigrasi dengan swadaya. 

Kurikulum MWB merupakan gabungan dari tiga perkembangan: akal, 

hati nurani, dan keterampilan. Dengan komposisi mata pelajaran 25% mata 

pelajaran agama dan 75% mata pelajaran umum dan keterampilan.39   

Sayangnya kebijakan rintisan dari Menteri Agama tidak berhasil karena 

tidak didukung oleh dana yang memadai. Akibatnya, kelas VII MTs 

Tarbiyatut Tholabah dinyatakan sebagai kelas I Tsanawiyah dan kelas VIII 

dinyatakan menjadi kelas II Tsanawiyah.  

Perubahan dari kelas VII menjadi kelas I MTs terjadi pada saat 1 

Agustus 1963. Tanggal tersebut kemudian dinyatakan sebagai waktu 

berdirinya MTs Tarbiyatut Tholabah dan guru-gurunya adalah sebagai 

berikut:  

- KH. Moh. Baqir Adelan 

- K. Abdul Wahab Adelan 

- K. Ahmad Zen Thoha 

- K. Abdullah Nur 

- K. Abu Bakrin 

 

Pada tahun 1965 MTs Tarbiyatut Tholabah mendapat bantuan guru 

agama Negeri, yakni Drs. M. Ghozi yang kemudian menikahi Anisah Ali dan 

berdomisili di Kranji sampai akhir hayatnya tahun 1990. Lulusan pertama 

lembaga pendidikan menengah ini adalah sebagai berikut: 

- KH. Abdul Ghofur (pendiri Pondok Pesantren Sunan Drajat 

Lamongan) 

- KH. Muhtar Abdul Wahid, BA dari Tebuwung Gresik) 

- Drs. Abdul Mughni, dari Banjarnyar (Anggota DPRD Banyuwangi) 

 
39  Haidar Putra Daulay, Historisitas dan Eksistensi Pesantren Sekolah dan Madrasah, 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), hlm. 76 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

133 
 

- Drs. Muhammad Ghufron dari Gresik (Hakim Pengadilan Agama) 

- Muhammad Sahid Rokhim 

 

MTs Tarbiyatut Tholabah berupaya melakukan pembenahan dalam 

segala hal. Pada awal berdirinya, kurikulum yang dipakai dalah 70% agama 

dan 30% pengetahuan umum. Para pengelola selalu berharap lulusan Mts 

Tarbiyatut Tholabah bisa menggapai tingkat pendidikan yang lebih tinggi, 

karena itu pada siswa kela III diupayakan bisa ikut ujian Negara. Siswa  kelas 

III diharapkan mengikuti ujian Negara kelas III di MTsN. Namun, upaya 

tersebut dirasa terlalu rumit. Selain jumlah MTsN masih sedikit juga, 

lokasinya juga jauh.  

Mengatasi problem tersebut. MTs Tarbiyatut Tholabah menginisiasi 

cara lain, yakni dengan mengikutkan siswa kelas III di ujian PGAN 

(Pendidikan Guru Agama Negeri). Tahun 1972, MTs Tarbiyatut Tholabah 

berubah menjadi Mu’allimin Mu’allimat dengan masas studi 6 tahun. 

Namun, perubahan lembaga pendidikan ini tidak berlangsung lama, 

seiring  terbitnya kebijakan pemerintah untuk menghapus PGA swasta pada 

1980, kemudian PGAN pada 1992. Maka pada 1980 Mu’allimin berubah 

kembali menjadi MTs. di antara lulusan Mu’allimin Mu’allimat Tarbiyatut 

Tholabah adalah:  

- KH. Musthofa Abdurrahman 

- Drs. Moh. Ali Syamsuri 

- H. Moh. Amin Rosyid 

- Drs. Moh. Thoha Thoyyib  

Kini status MTs Tarbiyatut Tholabah adalah” disamakan” status ini 

diperoleh sejak 9 juli 1997 dan menempatkannya sebagai satu-satunya MTs 

swasta di Kab. Lamongan yang memperoleh posisi tersebut, atau kedua se-

Jawa Timur. sebelumnya, status “diakui” diperoleh pada 7 Mei 1994, 

sedangkan status “terdaftar” diperoleh pada 10 Mei 1993, dan piagam MTs 

keluar pada 10 Maret 1990. 

Sebagai sekolah swasta dengan prediket baik, MTs Tarbiyatut 

Tholabah telah menarik minat para murid. Jumlahnya setiap tahun juga 

mengalami peningkatan.  

Dalam rangka meningkatkan kualitas layanan MTs Tarbiyatut 

Tholabah menjalin kemitraan dengan berbagai instansi, baik negeri maupun 

swasta. Terbentuknya Tim Trainer Pembelajaran Aktif di MTs adalah salah 

hasil kerjasama tersebut. Pembangunan saranan prasaranan pendidikan juga 

dikembangkan melalui sistem tersebut. MTs juga telah mendirikan BUMM 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

134 
 

(Badan Usaha Milik Madrasah), dengan harapan usaha ini dapat membantu 

memenuhi kebutuhan madrasah, serta dapat memfasilitasi kebutuhan siswa 

dan guru.  

MTs Tarbiyatut Tholabah memperoleh sejumlah penghargaan. Pada 

peringatan Amal Bhakti Departemen Agama ke-48 tanggal 3 Januari 1994 

lembaga ini diikutsertakan oleh Departemen Agama Kabupaten Lamongan 

dalam lomba K3L dan dinyatakan sebagai juara satu. Masih banyak prestasi 

yang telah diraih oleh lembaga pendidikan ini.  

Kompleks MTs dibangun di atas tanah wakaf dari KH. Musthofa seluas 

7000 m2 dengan luas bangunan 2000 m2. Lembaga ini telah mengalami 

beberapa pergantian kepemimpinan, di antaranya yakni: 

- KH. Moh. Baqir Adelan (1963-1974) 

- Shodik Rohman (1974-1982) 

- Drs. Moh. Ghozi, BA (1982-1990) 

- Drs. H. Masmulyo Hasan (1990-1997) 

- Abdul Ghofur (1998-2004) 

- Yasifun (2004-2009) 

- Maimun (2009-2011) 

- H. Munir (2011-2020) 

- Zainal Muttaqin (2020-2025)  

- Abdul Manan (2025-sekarang) 

 

TK. Raudlatul Athfal 

TK. Raudlatul Athfal didirikan pada 1969 oleh KH. Moh. Baqir 

Adelan dan KH. Ach. Syafi; Ali. Pada awal berdirinya, KH. Ach. Syafi’ 

Ali menjadi kepala sekolah dan ikut mengajar siswa TK bersama dengan 

istrinya, Roihanah. Saat ini gedung TK Tarbiyatut Tholabah dibangun di 

atas tanah seluas 1.200 m2. Siswa dikelompokkan menjadi dua kelompok, 

kelompok A dan B. TK Tarbiyatut Tholabah dikelola oleh Sembilan orang 

guru.  

 

Madrasah Aliyah Tarbiyatut Tholabah 

Lahirnya MA Tarbiyatut Tholabah tidak terlepas dari kebijakan 

pemerintah menghapus PGA swasta pada 1978. Akibat kebijakan tersebut 

Mu’allimin Mu’allimat Kranji harus ditutup dan kembali menjadi MTs. 

perkembangan ini menjadi problem baru, sebab tujuan perubahan MTs ke 

Mu’allimin adalah sebagai strategi agar lulusan nantinya memperoleh 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

135 
 

derajat yang lebih tinggi dalam pendidikan. Maka, untuk melanjutkan niat 

tersebut didirikanlah Madrasah Aliyah pada tahun itu juga yakni 1980.  

Di antara alumni pertama, lebih tepatnya alumni PGA terakhir 

karena awalnya terdaftar sebagai siswa PGA tapi karena perubahan 

kebijakan mereka dimasukkan ke MA, antara lain adalah:  

- Prof. Dr. H. Ma’sum Nur Alim, M. Ag (dosen UIN Sunan Ampel 

Surabaya) 

- Drs. Muntaha (dosen UIN Sunan Ampel Surabaya) 

- Drs. Zainal Millah Ali (Guru MA Tarbiyatut Tholabah) 

- Drs. Marsikhan Mansur, S.H (dosen IAI TABAH Lamongan) 

Sedangkan alumni angkatan kedua, lebih tepatnya alumni MA 

pertama, karena sejak awal memang terdaftar sebagai siswa MA, antara 

lain : 

- Drs. H. Masmulyo Hasan (kepala MTs Tarbiyatut Tholabah 1990-

1997) 

- Drs. H. Moh. Rhodi (mantan kepala MTs al-Mu’awanah Banjarnyar) 

- Drs. Sombari (mantan kepala desa Takerharjo Solokuro Lamongan) 

- H. Ali Mahfudi (mantan kepala desa Gelap Laren Lamongan)  

- Moh. Suroto (dari Kemantren Paciran Lamongan 

Pada tanggal 6 September 1994, berdasarkan hasil akreditasi, MA 

mendapatkan status “Diakui” oleh Departemen Agama Wilayah Jawa 

Timur. lima tahun berikutnya status madrasah meningkat menjadi 

“Disamakan” dan pada tahun 2006 mendapatkan prediket “Terakreditasi 

A” 

Lembaga pendidikan yang berslogan SENYUM, akronim dari 

Salam, Etika, Nyaman, Ulet, Yakin,dan Mandiri ini termasuk madrasah 

favorit di kawasan Lamongan dan Jawa Timur. ia punya visi menjadi 

lembaga pendidikan yang islami, berprestasi, dan berinovasi. Misinya 

dalah menerapkan dan mengamalkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

sehari-hari serta menjadikannya sebagai sumber kearifan dalam bertindak, 

mengembangkan potensi akademik secara optimal, mengembangkan 

minat bakat, minat dan keterampilan siswa sebagai bekal melanjutkan ke 

jenjang lebih tinggi dan dapat terjut ke masyarakat, mengembangkan 

sistem pendidikan yang sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan 

dan teknologi.  

Visi dan misi tersebut direalisasikan dengan membuka beberapa 

program, meliputi program Madrasah Aliyah Keagamaan (MAK), 

Madrasah Aliyah Umum (MAU) dengan konsentrasi IPA, IPA dan 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

136 
 

Bahasa, Unggulan. Program MAK bertujuan mencetak lulusan yang ahli 

dibidang keilmua agama dan lulusannya mampu menembus perguruan 

tinggi di Tanah Air dan Luar Negeri, terutama di negeri kawasan Timur 

Tengah. MAK menekankan penguasan bahasa Arab, baik tulis maupun 

lisan.  

MAK Tarbiyatut Tholaba didirikan pada 1993. Kurikulumnya 

mengacu pada satandar MAK negeri Jember, yaitu pelajaran agama 70% 

dan pelajaran umu 30%. Santri MAK diasramakan secara terpisah dengan 

santri yang bukan MAK. Administrasinya juga pada awalnya dipisahkan 

dengan Madrasah Aliyah biasa.  

MAK lahir dari gagasan Menteri Agama, Munawir Sjadzali, pada 

akhir tahun 1980-an. Proyek tersebut baru berjalan pada 1988. Program, 

ini didirikan untuk mencetak kader para ulama, dosen IAIN, Hakim 

Peradilan Agama dan Pemangku-Pemangku`jabatan fungsional di bawah 

Departemen Agama. Pada tahap pertama dibuka di lima lokasi yaitu; 

Padang Panjang, Ciamis, Yogyakarta, Ujung Pandang, dan Jember. 

Selanjutnya, ditambah di lima kota, Bandung, Aceh, Solo, Banjarmasin, 

dan Mataram.  

Kegiatan siswa MAK cukup intensif, baik  di kelas maupun di 

asrama. Mereka digebleng dengan pelatihan penguasaan bahasa Arab 

melalui kajian terhadap kitab kuning atau latihan muhadasah (percakapan) 

dalam bahasa Arab.  

Penanggung jawab program MAK adalah Drs. H. Fathur Rahman, 

kemudian dilanjutkan oleh M. Munif Na’im, Lc. Pada perkembangan 

berikutnya MAK diintergrasikan ke dalam MA umum dan menjadi 

jurusan.  

Program MAU diorientasikan untuk menghasilkan lulusan yang 

handal dalam keilmuan umum serta mampu melanjutkan ke perguruan 

tinggi unggulan di Tanah Air. Siswa MAU dibekali berbagai keterampilan 

agar siap berkiprah di masyarakat, seperti menjahit dan wirausaha. 

Program Bahasa diproyeksikan agar lulusannya menguasai bahasan 

Indonesia, Arab, Inggris, Jepang, Mandarin, Perancis, dan Jerman serta 

dapat melanjutkan ke perguruan tinggi negeri baik dalam negeri maupun 

luar negeri. Adapun program unggulan diorientasikan pada pembentukan 

lulusan yang menguasai keilmuan umum, mahir berbahasa Inggris baik 

secara tertulis maupun lisan serta mampu mengamalkan ilmunya dalam 

kehidupan sehari-hari.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

137 
 

MA Tarbiyatut Tholabah menyediakan sejumlah fasilitas 

pendukung; gedung sekolah dan peralatan yang representatif; ma’mal 

lughah (laboratorium bahasa); laboratorium IPA; lab Kamputer; lapangan 

olahraga; sanggar seni teater; UKS (unit kesehatan sekolah), musholla, 

perpustakaan Induk, aula, asrama dan ruang jahit.  

Menunjang peningkatan keterampilan MA Tarbiyatut Tholabah juga 

menyediakan sejumlah pilihan dalam program  esktrakulikuler seperti 

menjahit, rebana, tata boga, teater, shalawat, dan qira’ah.  

MA Tarbiyatut Tholabah telah mencatatkan banyak prestasi di 

tingkat lokal maupun nasional dalam berbagai ajang lomba dan olimpiade, 

seperti; MTQ, MQH, STQ, baca kitab, pidato bahasa Arab dan Inggris, 

Pramuka, karya seni, karya ilmiah, remaja (KIR), matematika, akuntasi, 

desain grafis, olahraga volli. Pada tahun 2015 MA TABAH juga 

mendapatkan Golden Ticket ASEAN SCOUT.  

Alumni MA tersebar di kampus-kampus kota besar; Jakarta, 

Surabaya, Yogyakarta, Malang, Semarang, Bandung, Kalimantan, 

Sumatera, dan sebagian diterimah di Universitas al Azhar Kairo Mesir, 

Universitas Al-Ahgaff Yaman, dan Universitas Kebangsaan Malaysia.  

Hingga kini MA Tarbiyatut Tholabah telah mengalami enam kali 

pergantian kepemimpinan di antaranya yaitu:  

- Drs. H. M. Yahya (1978-1998) 

- Drs. H. Masmulyo, M. Ag (1998-2001) 

- H. Qomaruddin, S. Ag (2001-2004) 

- H. Abdullah Zawawi, S.Pd., MM (2004-2010) 

- Akh. Muhtar Djabir, S.Pd., MM (2010-2018) 

- H. Mahbub Junaidi, S. Ag., M. Pd,I (2018-Sekarang) 

 

Kuliah Kitab Kuning (K3) 

Adanya beberapa perubahan kurikulum Madrasah Aliyah oleh 

pengelola pesantren Tarbiyatut Tholabah dipandang telah mengurangi 

kompetensi para siswa di bidang agama. Penguasaan siswa atas ilmu 

agama beserta segenap perangkatnya telah banyak tergeser oleh masuknya 

bidang bidang studi umum lain dalam kurikulumnya. Dengan 

pertimbangan tersebut maka pada tahun 1986, KH. Moh. Baqir Adelan 

sebagai pengasuh pondok berinisiatif untuk memberikan tambahan bekal 

bagi para santrinya. Kemudian, didirikanlah kelas khusus agama dengan 

masa dua tahun yang diberi nama kuliah kitab kuning (K3). 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

138 
 

Kuliah Kitab Kuning didesain sebagai wadah pendidikan pasca 

SLTA/MA. Saat itu, di Tarbiyatut Tholabah Kranji dan wilayah Paciran 

secara umum belum ada pendidikan tinggi yang bisa menampung aspirasi 

belajar bagi lulusan SLTA/MA. Untuk melanjutkan pendidikan ke 

perguruan tinggi harus dicari ke luar daerah, dan karenanya membutuhkan 

biaya besar. Kehadiran K3 menjadi alternative mereka yang berminat 

meningkatkan pendidikan agama setelah lulus dari MA/SLTA. Bisa 

dikatakan K3 hakikatnya merupakan benih bagi tumbuhnya unit 

pendidikan formal tingkat perguruan tinggi di lingkungan Pondok 

Pesantren Tarbiyatut Tholabah Kranji.  

Program K3 dilaksanakan pada jam 09:00-12:00 setiap hari, kecuali 

hari jum’at. Kegiatan ini dilaksanakan di lantai atas ndalem KH. Moh. 

Baqir. Karena pesertanya tidak banyak, santri putra dan putrid 

dikumpulkan dalam satu ruang. Sistem pengajarannya menggunakan 

sistem bandongan40, yakni guru membaca dan para santri menyimak 

sambil memberi makna Arab Pegon pada kitab yang sedang dibaca.  

Kitab-kitab yang dipelajari dalam program K3 antara lain; Mizan al-

Kubra, Qurratul Uyun, al Balaghah al-Wadhihah, al-Mauidhah al 

Mukmin, Tarikh Tasyri’, Ibn Aqil. Adapun guru-guru yang mengajar 

yakni: 

- KH. Salim Azhar 

- KH. Moh. Baqir Adelan 

- KH. Abdullah Amin, Lc 

- KH. Abdul Hadi Yasin 

- KH. Nur Salim 

- Ust. Qomaruddin Mahmud 

- Ust. Waliyuddin 

Namun, seiring dengan berdirinya STIT Sunan Giri di lingkungan 

Tarbiyatut Tholabah, program K3 mengalami penyusutan santri, mereka 

lebih memilih mendaftar di STIT Sunan Giri hingga akhirnya K3 ditutup.  

 
40 Cara belajar seperti ini sering dijumpai pada pondok pesantren yang memiliki citra sebagai 

pondok salaf. Namun, ada juga beberapa pesantren modern yang menggunakan sistem “Bandongan”. Di 

lingkungan pesantren Tarbiyatut Tholabah sistem “Bandongan” menjadi kegiatan ngaji setiap harinya, 

dimana ngaji ini biasanya diasuh oleh pengasuh dan sesepuh pesantren, sebagaimana tradisi pesantren, ngaji 

Alquran dan kitab kuning menjadi nilai otentik serta identiitas keagamaan yang perluh dioptimalkan 

sebagai upaya dalam merawat pengajaran lama agar tidak tergerus dengan pengaruh modernitas yang 

sangat kompleks. Di era dewasa ini pengaruh teknologi menjadi perhatian serius untuk dilakukan 

pengelolaan tentang bagaimana memanfaatkannya sebagai sebuah ilmu bantu, di samping kegiatan berbasis 

pesantren terus dilakukan sebagai sebuah metode untuk melahirkan para kader ulama yang kompeten.     



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

139 
 

STIT Sunan Giri Lamongan 

Pendaftaran calon mahasiswa baru di STIT Sunan Giri (sekolah 

tinggi ilmu tarbiyah) Sunan Giri mulai dibuka pada tanggal 1 Juni 1988. 

Sekolah tinggi ini didirikan di Pesantren Tarbiyatut Tholabah karena 

adanya kebutuhan dari masyarakat akan adanya perguruan tinggi di yang 

dekat dengan lokasi pesantren. Dorongan juga muncul dari sejumlah toko 

NU se-MWC paciran serta para kepala sekolah di wilayah tersebut.  

LP Ma’arif di wilayah Paciran mengajukan beberapa pertimbangan 

mengenai perluhnya diadakan perguruan tinggi di antaranya: 

- Banyaknya guru madrasah yang baru berijazah madrasah aliyah atau 

sederajat yang memerlihkan peningkatan ilmunya. 

- Banyaknya lulusan madrasah aliyah atau yang sederajat yang masih 

belum tertampung di perguruan tinggi.  

- Perluhnya peningkatan  nilai pendidikan yang bergabung dalam LP 

Ma’arif.  

Maka ketika Pesantren Tarbiyatut Tholabah memutuskan untuk 

membuka STIT Sunan Giri di Kranji, sambutan yang dterima sangat besar, 

baik dari guru madrasah Ma’arif maupun lulusan madrasah aliyah di 

wilayah Paciran dan sekitarnya. Setelah berjalan lima tahun, maka pada 

tanggal 10 Januari 55 wisudawan.  

Di antara para pendiri STIT Sunan Giri adalah sebagai berikut:  

- KH. Moh. Baqir Adelan 

- KH. Abdullah Amin, Lc 

- KH. Salim Azhar 

- KH. Abdul Ghofur (Pendiri Ponpes Sunan Drajat) 

- KH. Abdus Salam, BA 

- KH. Abdul Wahab 

- KH. Abdul Hadi Yasin 

- Drs. Muhammad Ghozi 

- Drs. H. M. Yahya 

- Drs. H. Moh. Hasyim Ilham 

- Drs. A. Wahid Bashori 

- Drs. H. Maftuhin, AG 

- Drs. H. Masmulyo Hasan 

- Rahmat Dasy 

- Ahmad Syuja’ Ali  

Pada tahun akademik 1997/1998 jumlah mahasiswa terhitung 

sebanyak 205 mahasiswa, yang diasuh oleh 16 dosen S1 dan 3 dosen S2. 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

140 
 

Dari 19 orang dosen 6 di antaranya dosen tetap yayasan yang mendapat 

SK dari Kopertais. 

  

STAI Sunan Drajat dan IAI TABAH 

STIT Sunan Giri beroperasi selama 7 tahun di Kranji. Pada tahun 

berikutnya, berdasarkan sejumlah pertimbangan serta adanya rekomendasi 

dari Bupati Kepala Daerah Tingkat II Lamongan dan juga rekomendasi 

dari ketua Kopertais wilayah IV, maka yayasan Pondok Pesantren 

Tarbiyatut Tholabah mendirikan sekolah tinggi sendiri, diberi nama 

Sekolah Tinggi Agama Islam Sunan Drajat (STAIDRA) kepada Dirjen 

Pendidikan Tinggi Islam pada Bulan Juli Tahun 1994 dengan program 

studi Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Program Studi Bimbingan dan 

Penyuluhan (BP). SK Pendirian Institusi Nomor 91, tanggal 16 Pebruari 

1995. Sejak Tahun 1995 sd 2009, STAIDRA dipimpin KH. Baqir Adelan 

(ketua periode pertama 1994-1999), Prof. Dr. Ma’shum Nur Alim, M. Ag. 

(ketua periode kedua 1999-2006), dan Drs. Marsikan Manshur, SH. (ketua 

periode ketiga 2006-2009). Pada tahun 2008, Pimpinan STAIDRA 

mengajukan penambahan jurusan Dakwah dengan prodi Komunikasi dan 

Penyiaran Islam (KPI) dan prodi Pengembangan Masyarakat Islam (PMI). 

Izin operasional pendirian adalah surat keputusan (SK) pendirian prodi 

dengan nomor: Dj.I/614/2009 tanggal 22 Oktober 2009.  Kedua prodi telah 

terakreditasi BAN PT. Pada masa ini, STAIDRA diketuai oleh Nurul 

Yaqin, MA (ketua periode keempat 2009-2012). 

Pada tahun 2012 bulan Juli, terjadi pergantian pimpinan STAIDRA 

dari Nurul Yaqin, MA. Kepada Dr. Imam Azhar, M. Pd. (Ketua STAIDRA 

periode kelima 2012-2016). Pada masa ini, pimpinan STAIDRA 

mengajukan pembukaan prodi baru yaitu prodi Pendidikan Guru Madrasah 

Ibtidaiyah (PGMI). SK pendirian dan penyelenggaraan adalah nomor 3656 

Tahun 2014 pada tanggal 1 Juli 2014. Pada pertengahan tahun 2014, 

pimpinan STAIDRA kembali melakukan pengembangan institusi dengan 

mengajukan perubahan bentuk dari STAI menjadi INSTITUT sekaligus 

mengusulkan penambahan prodi-prodi baru yaitu prodi PGMI, prodi Ilmu 

Al-qur’an dan Tafsir (IAT), prodi ekonomi syari’ah. Dari beberapa usulan 

prodi yang diajukan, Izin operasional prodi yang keluar adalah prodi Ilmu 

Al-qur’an dan Tafsir (IAT) dan Ekonomi Syari’ah (ES). Hal ini didasarkan 

pada SK Dirjen Pendis Nomor 361 Tahun 2015 pada tanggal 20 Januari 

2015.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

141 
 

Pada tanggal 26 April 2016, pimpinan STAIDRA mendapat 

undangan untuk melakukan presentasi perubahan bentuk dari STAI 

menjadi INSTITUT. Nama Institut yang diusulkan adalah INSTITUT 

AGAMA ISLAM TARBIYATUT THOLABAH disingkat IAI TABAH. 

Setelah menunggu lama, akhirnya pada tanggal 8 Juni 2016, Direktur 

Jenderal Pendidikan Tinggi Islam mengeluarkan surat rekomendasi alih 

status dari bentuk STAI menjadi menjadi INSTITUT yang ditujukan 

kepada pimpinan STAIDRA. Dan pada Tanggal 16 Bulan Desember 

Tahun 2016, Pimpinan STAIDRA diundang ke Jakarta untuk penerimaan 

SK perubahan Alih Bentuk. Dengan demikian, STAIDRA secara resmi 

beralih bentuk menjadi INSTITUT. Dasar hukumnya adalah SK Dirjen 

Pendidikan Islam Kementerian Agama Republik Indonesia Nomor 7231 

Tahun 2016. Launching IAI-TABAH diselenggarakan pada tanggal 29 

Januari 2017 bersamaan dengan acara wisuda STAIDRA ke XXI di 

Tanjung Kodok Beach Resort. Acara launching secara langsung dihadiri 

oleh Direktur Pendidikan Tinggi Islam Prof. Dr. Amsal Bakhtiar, MA. 

Dengan perubahan bentuk dari STAI menjadi INSTITUT, maka 

pemilihan pimpinan baru harus dilakukan oleh pengurus YPP. Tarbiyatut 

Tholabah di samping pada tahun yang sama merupakan masa berakhirnya 

kepemimpinan STAIDRA periode kelima ini. Pemilihan pun dilakukan 

oleh senat perguruan tinggi, dan terpilihlah Rektor IAI TABAH pertama 

yaitu Dr. Imam Azhar, M. Pd. Untuk masa bhakti 2016-2020, dan 

dilanjutkan rektor yang sekarang Dr. Alimul Muniroh, M.Ed.          

Memiliki beberapa lembaga pendidikan tingkat PAUD sampai perguruan 

tinggi menjadi bukti otentik potret perkembangan Pesantren Tarbiyatut Tholabah di 

era sekarang. Lembaga-lembaga tersebut terus menunjukkan prestasinya melalui 

lulusan yang saat ini berkiprah di beberapa wilayah Indonesia, di samping itu, juga 

telah banyak yang menjadi ulama dan mendirikan pesantren sendiri, khususnya di 

wilayah pesisir Lamongan dan Gresik.  

Munculnya Pondok Kranji yang kemudian berganti nama menjadi Tarbiyatut 

Tholabah menjadi embrio bagi tumbuhnya pusat-pusat pendidikan agama Islam di 

wilayah Kranji dan sekitarnya. Sejumlah pesantren didirikan di beberapa tempat 

seiring dengan menyebarnya keluarga dan lahirnya lulusan dari pesantren yang 

dirintis oleh KH. Musthofa. Di antara pondok pesantren yang berkembang di wilayah 

Paciran era sekarang yang masih memiliki hubungan erat dengan Pesantren 

Tarbiyatut Tholabah di antaranya adalah sebagai berikut: 

- Pondok Pesantren Al-Amin Tunggul 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

142 
 

- Pondok Pesantren Muhammadiyah Karangasem Paciran 

- Pondok Pesantren Mazroatul Ulum Paciran  

-  Pondok Pesantren Raudlatul Muta’abidin Payaman Solokuro 

- Pondok Pesantren Darul Ma’arif Payaman Solokuro 

- Pondok Pesantren Sunan Drajat Banjaranyar 

- Pondok Pesantren Raudhatut Thullab 

- Pondok Pesantren Al-Islah Sendang Agung 

- Pondok Pesantren Modern Paciran 

- Pondok Pesantren Maulana Ishaq Kemantren 

- Pondok Pesantren Al-Falah Petung Gresik  

- Pondok Pesantren Darul Jannah Al Ma’wa Tunggul 

Beberapa pesantren di atas memiliki hubungan erat dengan Tarbiyatut 

Tholabah, baik hubungan keluarga maupun alumni. Pondok Al-Amin Tunggul dan 

Darul Ma’arif Payaman adalah pesantren yang memiliki hubungan keluarga dengan 

Tarbiyatut Tholabah. Al-Amin didirikan oleh KH. M. Amin yang merupakan putra 

ke tujuh dari KH. Musthofa, sedangkan Pesantren Darul Ma’arif Payaman adalah 

pesantren yang didirikan oleh cucu KH. Musthofa dari putranya KH. Abdrurahman. 

Adapun Pondok Pesantren Karangasem Paciran yang didirikan oleh KH. 

Abdurrahman Syamsuri dan pesantren Mazroatul Ulum yang didirikan KH. Ashuri 

Syarqowi merupakan pondok yang memiliki hubungan intelektual. Kedua pengasuh 

pesantren tersebut adalah alumni Madrasah Salafiyah generasi pertama. Begitu juga 

Pondok Pesantren Sunan Drajat yang didirikan KH. Abdul Ghofur dan Pesantren 

Roudlatul Muta’abbidin Payaman. Kedua pengasuh tesebut merupakan alumni  dari  

Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah.  

Jumlah pesantren di wilayah pesisir Lamongan dan Gresik terus mengalami 

penambahan seiring dengan bertambahnya alumni yang lulus dari Tarbiyatut 

Tholabah. Pondok Pesantren Maulana Ishaq Kemantren, Darul Jannah Al Ma’wa 

Tunggul dan Al-Falah Petung Gresik memiliki hubungan intelektual dengan 

Tarbiyatut Tholabah karena para pengasuh pesantren tersebut merupakan alumni 

Pondok Kranji. Beberapa nama yang dapat ditambahkan adalah Pesantren Putri 

Fatimiyah dan Pesantren Maslakhul Huda Dengok. Al Fatimiyah didirikan oleh KH. 

Abdul Hadi yang juga alumni dari Tarbiyatut Tholabah, Maslakhul Huda yang 

didirikan KH. Nur Salim merupakan alumni pertama MI Tarbiyatut Tholabah.  

Potret di atas memberikan pemahaman tentang luasnya pengaruh yang begitu 

signifikan dari Tarbiyatut Tholabah dalam mencetak para ulama yang mampu dan 

kompeten di bidang keagamaan, dari sini dapat dipahami bahwa metode pengajaran 

pesantren Tarbiyatut Tholabah tidak sepenuhnya dinilai sebagai metode yang kuno 

dan bersembrangan dengan nilai-nilai modernitas, namun metode inilah yang justru 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

143 
 

telah mampu melahirkan para kader yang telah banyak membangun Pondok 

Pesantren sebagai sarana dalam mengembangkan dakwah Islam, utamanya di 

wilayah Pesisir Lamongan-Gresik.  

Beberapa pesantren di wilayah Paciran Lamongan yang dinilai memiliki 

hubungan erat dengan Tarbiyatut Tholabah menjadi sebuah bukti otentik tentang 

karakter pesantren Tarbiyatut Tholabah sebagai pesantren tertua di Kabupaten 

Lamongan yang telah banyak melahirkan para ulama generasi selanjutnya. Pesantren 

yang didirikan KH. Musthofa ini telah memberikan banyak perubahan dari segi 

keagamaan maupun sosial kemasyarakatan, perubahan tersebut diwujudkan dalam 

bentuk pengajaran melalui lembaga pendidikan dan menjalin hubungan baik dengan 

masyarakat sekitar.  

Akan tetapi, tuntutan akan peran Pesantren Tarbiyatut Tholabah makin besar 

di masa-masa mendatang, mengingat tantangan dunia yang semakin berat. Persoalan 

Globalisasi dan makin maraknya industri di pesisir Lamongan, masifnya serbuan 

Informasi digital, aneka hiburan tidak telah mengubah perilaku tapi pola pikir dan 

ideologi masyarakat. Kompetisi di berbagai lini kehidupan juga makin berat. Sebagai 

lembaga pendidikan keagamaan, Pesantren Tarbiyatut Tholabah tidak hanya 

bertanggung jawab mengawal masyarakat agar senantiasa berada di jalan yang benar, 

tapi juga perlu menyiapkan skill yang handal, sehingga melahirkan sumber daya 

manusia yang saleh, cakap, dan terampil dalam meniti arus zaman.  

Melalui lembaga pendidikan yang ada di Tarbiyatut Tholabah dari TK sampai 

Perguruan Tinggi, pesantren ini dinilai memiliki tugas tambah yakni untuk senantiasa 

mempertahankan karakter41, sebagai pesantren yang dinilai berhasil melahirkan 

banyak lulusan yang memilliki dasar ilmu agama yang kuat dan mampu berkembang 

di berbagai macam kondisi lingkungan.    

 

Kesimpulan 

Pondok pesantren Tarbiyatut Tholabah adalah pesantren tertua yang berada di 

Kabupaten Lamongan yang masih mampu survive sampai sekarang, karakter pesantren 

salafiyah yang sampai saat ini dipegang erat dan diaplikasikan dalam segala bentuk 

metode pembelajaran telah mencetak lulusan yang mampu berkiprah di masyarakat dan 

meneruskan perjuangan dakwah Islam di wilayah pesisir Lamongan dengan mendirikan 

 
41 Karakter pesantren Tarbiyatut Tholabah yang dimaksudkan di sini adalah bahwa banyak 

masyarakat pesisir Lamongan yang memiliki kepercayaan bahwa pesantren yang didirikan KH. Musthofa 

ini memiliki keunikan dan perbedaan dengan pesantren yang ada di wilayah Paciran, perbedaan tersebut 

selain dianggap sebagai pesantren tertua juga ada konsep “barokah” yang senantiasa melekat pada 

pesantren Tarbiyatut Tholabah. Kedisiplinan dari pesantren dalam mendidik santri juga menjadi karakter 

dan cirikhas Tarbiyatut Tholabah. Dari kedisplinan inilah yang sudah melahirkan para lulusan yang berhasil 

dan berkiprah di beberapa wilayah Indonesia.   



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

144 
 

pondok pesantren di desanya masing masing. Kontribusi pondok pesantren Tarbiyatut 

Tholabah tidak dapat diragukan. Para kader dan alumni pondok pesantren Tarbiyatut 

Tholabah telah banyak mendirikan pondok pesantren sendiri sebagai upaya pemekaran 

dan perkembangan dakwah Islam di pesisir Lamongan, di antara pondok pesantren yang 

lahir dari pesantren Tarbiyatut Tholabah adalah Pondok Pesantren Al-Amin Tunggul, 

Pondok Pesantren Muhammadiyah Karangasem Paciran, Pondok Pesantren Mazroatul 

Ulum Paciran, Pondok Pesantren Raudlatul Muta’abidin Payaman Solokuro, Pondok 

Pesantren Darul Ma’arif Payaman Solokuro, Pondok Pesantren Sunan Drajat 

Banjaranyar, Pondok Pesantren Raudhatut Thullab, Pondok Pesantren Al-Islah Sendang 

Agung, Pondok Pesantren Modern Paciran, Pondok Pesantren Maulana Ishaq Kemantren, 

Pondok Pesantren Al-Falah Petung Gresik, dan Pondok Pesantren Darul Jannah Al 

Ma’wa Tunggul. 

 

 

Daftar Pustaka 

A. Daliman, (2012), Islamisasi dan Perkembangan Kerajaan-kerajaan Islam di 

Indonesia, Yogyakarta: Ombak.  

Agus Sunyoto, (2011), Wali Songo: Rekonstruksi Sejarah yang Disingkirkan Jakarta: 

Transpustaka.  

Arab hadrami. L.W.C. Van den Berg, (2010), Orang Arab di Nusantara, Jakarta: 

Komunitas Banbu.  

Buku silsilah Keluarga Bani Jabbar Maskumambang Dukun Gresik 

Buku silsilah Bani Abdurrahman Musthofa 

Endang Turmudi dan Risa Sihbudi, (2005), Islam dan Radikalisme di Indonesia, Jakarta: 

LIPI Press.  

Haidar Putra Daulay, (2001), Historisitas dan Eksistensi Pesantren Sekolah dan 

Madrasah,, Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Moh. Kholil, (2013) “Kyai Abdul Karim 1822-1896 M, Desa Tebuwung Kecamatan 

Dukun Kabupaten Gresik : Telaah Biografi”, Skripsi UIN Sunan Kalijaga. 

Dokumen tidak diterbitkan 

Michael Laffan, (2011), The Makings of Indonesian Islam, Princeton: Princeton 

University Press.  

M. Hanif Muslih, (2006), Peringatan Haul Ditinjau dari Hukum Islam, Semarang: PT. 

Karya Toha Putra.  

Tome Pires, (2014), Suma Oriental terj. Andrian Prakasa dan Anggita Pramesti 

Yogyakarta: Ombak.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx  
 

 
 

145 
 

Tim Penulis, (2016) Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah, Yogyakarta: 

Alumni Pesantren Tarbiyatut Tholabah di Yogyakarta, 2016, hlm, 3. Dokumen 

tidak diterbitkan.   

Tim Penulis, (2009), KH. Moh. Baqir Adelan; Organisatoris, Ulama dan Teknokrat, 

Surabaya: Terbit Terang.  

Soeleiman Fadeli, (2007), Antologi NU: Sejarah-Istilah-Amaliyah-Uswah, Surabaya: 

Khalista.  

Rahmat Dasy Dkk. (1997), Seratus Tahun Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah, 

Lamongan: Yayasan Tarbiyatut Tholabah, 1997. Paper tidak diterbitkan. 

Rahmat Dasy dkk, (1996), Sejarah Pondok Pesantren Tarbiyatut Tholabah Kranji 

Paciran Lamongan Serta Perkembangannya Tahun 1898 s.d 1996, Lamongan: 

YPP Tarbiyatut Tholabah.  

Wawancara dengan ibu Jumasri tanggal 25 Januari 2023 

Wawancara dengan KH. Musthofa Abdurrahman tanggal 15 Januari 2023 

Wawancara dengan Rahmat Dasy tanggal 20 Februari 2023 

W.J.S  Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: PN Balai Pustaka, 

1982. 

Wiwit Aji Subekhi, “Sistem Pendidikan di Pondok Pesantren Salafiyah Syafi’iyah 

Tebuireng Jombang”, Makalah STAIN Purwokerto, 2012. Dokumen tidak 

diterbitkan. 

Zamakhsyari Dhofier, (1984), Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES.  


