W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Diterima Redaksi Direvisi Terakhir Diterbitkan Online
31-12-2025 31-12-2025 31-12-2025
DOL: o,

Kesenian Tongklek sebagai Upaya Pelestarian Budaya dan Penguatan
Ekonomi Masyarakat Lokal di Tuban Jawa Timur

Bayu Pratama Korantalaga®,.
YInstitut Agama Islam Tarbiyatuth Tholabah
E-mail: ‘bayupratama@iai-tabah.ac.id.

Abstrak

Kesesenian Tongklek diambil dari kata “Tong” yang mengambi dari nama instrumen
“Kentongan”, dan “Lek” yang mengambil dari kata “Melek”. Seiring perkembangan zaman,
kesenian ini dipadukan dengan instrumen Gamelan seperti Saron, Bonang dan juga Gong. Hingga
sampai saat ini merupakan perpaduan dari instrumen tradisional dan juga modern, terkhusus di
daerah Tuban, Jawa Timur. Penelitian ini hanya membahas tentang hubungan kesenian Tongklek
terhadap kelestarian kelestarian budaya dan juga dampak positif peningkatan ekonomi
masyarakat Tuban dengan adanya kesenian Tongklek. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif. Sumber data diambil dari wawancara dengan pengamat kesenian dan juga pelaku
kesenian. Penelitian ini dibahas secara deskriptif dengan model induksi yang mengambil fakta-
fakta kemudian ditarik beberapa teori. Hasil utama dari penelitian ini adalah kesenian Tongklek
memiliki dampak positif terhadap pelestarian budaya yang dibuktikan dengan instrumen Gamelan
seerti Saron, Bonang dan Gong, lirik lagu yang menggunakan bahasa Jawa, serta lagu-lagu jawa
lama yang masih banyak dibawakan. Dampak positif dari segi ekonomi adalah peningkatan
penjualan dari pedagang keliling, UMKM, maupun masyarakat setempat.

Kata Kunci : Kesenian Tradisional, Tongklek, Pelestarian Budaya, Ekonomi Lokal, Masyarakat
Pesisir

Abstract

Tongklek art is taken from the word "Tong" which takes from the name of the instrument
"Kentongan", and "Lek" which takes from the word "Melek". Over time, this art is combined with
Gamelan instruments such as Saron, Bonang and also Gong. Until now, it is a combination of
traditional and modern instruments, especially in the Tuban area, East Java. This study only
discusses the relationship of Tongklek art to the preservation of cultural preservation and also
the positive impact of improving the economy of the Tuban community with Tongklek art. This
study uses a qualitative method. Data sources are taken from interviews with art observers and
also art practitioners. This study is discussed descriptively with an inductive model that takes
facts and then draws several theories. The main result of this study is that Tongklek art has a
positive impact on cultural preservation as evidenced by Gamelan instruments such as Saron,
Bonang and Gong, song lyrics that use Javanese, and old Javanese songs that are still widely
performed. The positive economic impact is increased sales from street vendors, MSMEs, and the
local community.

Keywords: Traditional Arts, Tongklek, Cultural Preservation, Local Economy, Coastal
Communities

204



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Pendahuluan

Kesenian Tonklek sangat identik dengan lingkungan daerah pesisir atau daerah
yang berada di sekitar laut. Contohnya dalam beberapa daerah seperti daerah Tuban,
Lamongan dan Bojonegoro banyak ditemukan kesenian Tongkek dalam beberapa acara.
Tongklek berasal dari kata “tong” dan kata “klek”. Berdasarkan ilmu fonologi, kata tong
diambil dari bunyi kentongan yang dipukul pada lubang kentongan yang berbunyi
“tong”, dan kata klek yang diambil dari bunyi kentongan yang dipukul pada bagian tepi
yang berbunyi “klek” (Wantikah : 2018). Pada awalnya, Tongklek digunakan sebagai
pertanda waktu sahur atau makan di dini hari bagi orang yang berpuasa dengan alat
kentongan. Seiring dengan perkembangan zaman, kesenian Tongklek mengalami
perkembangan dari sisi penambahan alat musik dn juga aransemennya. Sering ditemukan
di daerah Tuban seperti di desa Sidoulyo dan juga di desa Sugihwaras, kesenian Tongklek
mengunakan Bonang, Gong dan juga Saron. Seing juga menggunakan drum plastik yang
dilapisi membran dari bahan karet untuk menghasilkan bunyi “dung”. Lagu-lagu yang
digunakan juga menggunakan lagu jawa populer di masa kini seperti Lamunan, Sekti,
Kalah dan seagainya. Terkadang juga menggunakan lagu-lagu sholawat

Pemain Tongklek didominasi oleh kalangan anak muda. Banyak pemain
Tongklek yang masih bersekolah. Ada yang masih SD, SMP ataupun SMA. Diluar
sekolah pada waktu sore atau malam, personil mengadakan latihan dengan maksud agar
lancar dalam memainkan aransemen musik. Kesnian ini lestari didukung dengan adanya
lomba-lomba yang diadakan misal dalam acara perigatan kemerdekaan Indonesia di bulan
Agustus atau acara karnaval pemeriah hari-hari penting yang melibatkan kesenian
Tongkek. Dalam keperluan lomba, aransemen musik tentunya lebih diperhatikan dengan
menambah ketukan-ketukan dan harmonisasi yang unik atau lain dari biasanya. Anak-
anak muda sangat berantusias dan semangat dikarenakan adanya dukungan dari
masyarakat yang ingin melihat kesenian Tongklek.

Tongklek yang awalnya hanya digunakan untuk membangunkan diwaktu sahur,
lebih berkembang lagi dengan adanya acara-acara yang melibatkan kesenian ini.
Termasuk diasa sekarang, Tongklek digunakan untuk penghasilan tambahan dengan cara
memberikan kotak apreiasi dan turun ke jalan. Permasalahan yang ditemukan, ketika
jalan sempit akan menimbulkan kemacetan dikarenakan rangka untuk menaruh instrumen
Tongklek yang memakan tempat. Tetapi permasalhan tersebut masih bisa diantisipasi
dengan memilih jalan yang lebih besar untuk dilewati Tongklek. Rangka Tongklek
memiliki lebar sekitar 2 m dan panjang sekitar 4 meter. Rangka Tongklek menggunakan
bujur besi yang dirancang seperti mobil-mobilan yang diberikan roda dengan jumlah roda
4 yang dapat didorong.

Di masa kini, diperlukan adanya kesenian Tongklek dengan upaya pelestarian
budaya yang berupa melestarikan alat-alat musik tradisional seperti Gong, Bonang, Saron

205



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

sepebagai pengenalan instrumen Gamelan kepada masyarakat. Pemuda-pemudi pada
masa kini lebih menyukai musik populer daripada musik klasik dikerenakan musik
populer lebih mudah dinyanyikan dan mudah dihafalkan daripada musik klasik yang
terdapat patokan dari sisi ketukan, melodi dan juga lirik. Musik klasik lebih rumit
dikarenakan lirik yang menggunakan bahasa Jawa klasik dan juga pola ketukan yang
memiliki pola paten atau yang disebut dalam bahasa Jawa pakem.

Adanya kesenian ini juga menjadi pemicu kegiatan positif sebagai pengalihan hal-
hal negatif seperti judi, minum alkohol dan juga hal-hal negatif lain yang dapat merusak
generasi penerus. Menimbang pergaulan bebas yang semakin marak dikalangan pemuda
yang dimasa kini dianggap biasa asal tidak mengganggu masyarakat setempat. Kesenian
ini juga dapat digunakan sebagai media komunikasi yang akan menambabh sisi silaturahmi
dikalangan pemuda dengan alasan teknologi yang menimbulkan sisi individualitas yang
semakin besar. Dengan adanya handphone dan juga media-media teknologi yang lain,
para pemuda sudah dapat mengakses informasi dari segi apapun dan dapat melupakan
komunikasi dan budaya berkumpul. Padahal dengan adanya diskusi dapat memperoleh
informasi-informasi penting yang bisa mengembangakan pengetahuan dan juga relasi
untuk para pemuda. Dengan adanya kesenian Tongklek bisa juga menarik para pemuda
untuk lebih mencintai kesenian tradisional, keranat menurut Rohmat tahun 2004, Tradisi
adalah sistem pengetahuan dan juga metodologinya yang menjadi identitas suatu bangsa.
Tradisi juga digunakan untuk mengatasi gejolak yang diakibatkan oleh proses
modernisasi.

Hubungan dengan penelitian terhadulu dengan penelitian yang dialkukan oleh
Wantikah mahasiswa Institut Seni Indonesia (ISI) yang membahas kesenian Tongklek Ki
Bango Bodro. Perbedaan dengan penelitian tersebut adalah jika wantikah membahas
tentang Perkembangan Pertujukan Tongklek Ki Bango Bodro, penelitian ini lebih
membahas tentang dampak positif Tongklek terhadap kelestarian budaya, serta dampak
positif dari segi ekonomi terhadap masyarakat di Kabupaten Tuban, Jawa Timur.
Penelitian ini begitu penting dikarenakan untuk memberikan referensi tidak hanya di
bidang kesenian saja, tetapi pada dampak di luar Tongklek. Penelitian ini juga dapat
digunakan sebagai referensi untuk penelitian selanjutnya, tentunya pada dampak kesenian
tradisi terhadap masyarakat setempat.

Metode Penelitian

Tongklek diihat dari aspek budaya dan ekonomi. Dengan alasan tersebut, peneliti
menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan fenomenologi budaya.
Menurut Husserl, fenomenologi adalah upaya untuk memahami kesadaran sebagaimana
dialami dari sudut pandang orang pertama. Secara literal fenomenologi adalah studi

206



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

tentang fenomena, atau tentang segala sesuatu yang tampak bagi kita di dalam
pengalaman subyektif, atau tentang bagaimana kita mengalami segala sesuatu di sekitar
kita (Wattimena : 2009). Metode penelitian menggunakan metode kulitatif. Cresswell
(2010:4), penelitian kualitatif merupakan metode-metode untuk mengeksplorasi dan
memahami makna yang—oleh sejumlah individu atau sekelompok orang—dianggap
berasal dari masalah sosial atau kemanusiaan. Cresswell juga menyantumkan kutipan dari
Schwandt (2007), bahwa tujuan penelitian kualitatif pada umumnya mencakup informasi
tentang fenomena utama yang dieksplorasi dalam penelitian, partisipan penelitian, dan
lokasi penelitian.

Subjek penelitian adalah pegiat kesenian Tongklek di daerah Tuban. Peneliti
mengambil narasumber dari berbagai daerah di kabupaten Tuban, Jawa Timur.
Narasumber berasal dari desa Sidomulyo (kecamatan Tuban), desa Sugihwaras
(kecamatan Jenu), dan juga desa Sugiharjo (kecamatan Tuban). Dengan semakin
banyaknya narasumber akan menambah informasi untuk kelengkapan penelitian.

Waktu penelitian pada bulan Agustus sampai bulan Desember. Dengan didukung
akhir tahun yang diperkirakan akan banyak acara pertunjukan di berbagai desa, yang
diutamakan pertunjukan kesenian Tongklek. Peneliti akan menentukan waktu secara
berkala dalam melakukan penelitian. Waktu berkala tersebut misalnya pada bulan
Desember mengambil penelitian kesenian Tongklek di daerah Sidomulyo, dan akan
dilanjutkan ke grup lainnya.

Teknik pengumpulan data menggunakan wawancara. Peneliti akan
mewawancarai bebrbagai narasumber untuk mendapatkan berbagai informasi. Target dari
penelitian ini adalah menemukan informasi-informasi yaang beragam dari beberapa
narasumber. Melihat latar belakang narasumber, latar belakang personil kesenian
Tongklek, proses berkesenian, sampai sisi ekonoi dari personil kesenian Tongklek.
Narasumber adalah pengamat kesenian Tongklek yang cukup berpengalaman di bidang
kesenian ini, dan juga pelaku kesenian yaitu pemain kesenian Tongklek.

Teknik analisis data menggunakan teknik analisis data kualitatif menggunakan
model induktif dan analisis data sirkuler. Model induktif menggunakan fakta-fakta,
kemudian diambil teori-teori sebagai kesimpulan penelitian. Induksi merupakan cara
berpikir dimana ditarik suatu kesimpulan yang bersifat umum dari berbagai kasus yang
bersifat individual (Suriasumantri : 2009). Dari data-data hasil penelitian dan juga proses
pengamatan terhadap kesenian Tongklek akan dianalisis dan ditentukan teori. Untuk
mendapatkan kesimpulan yang valid, penulis menggunakan analisis pola sirkular,
melingkar-lingkar, mengulang, membandingkan hingga menemukan jawaban yang sahih
atas apa yang ditelitinya melalui bukti-bukti lapangan, dokumen, wawancara dan
berbagai sumber lain yang cukup kompleks (Pradoko, 2017: 14). Pola sirkular yang
digunakan untuk menganalisis data akan digambarkan seperti berikut ini:

207



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

v

dst... hingga bukti-bukti
interpretasi terpenuhi/sesuai

dengan fokus penelitian

ﬁne\
elaku seni, p W Informan erpretasi sjimpulan ke 3

Q @ O \IX) n temuan simpular] sementara Ke 2

]

Key informaO O Simpulan sementara

Informan lain Observasi lapangan, peytunjukan seni

Dokumen/sumber refensi lai

[ ]

Kesimpulan
interpretasi
penelitian Budaya
sesuai makna beyond
masyarakat
pendukung pemilik
budaya

S

Gambar 1: Alur Penelitian Kualitatif jenis sirkuler

Sumber: (Pradoko, 2017)

Hasil dan Pembahasan

Jumlah grup Tongklek di Tuban sudah sangat banyak, bahkan setiap desa sudah
memiliki grup Tongklek. Tongklek merupakan kesenian yang masih lestari di masyarakat
pesisir Tuban. Nama Tongklek diambil dari kata “Tong” dan “Lek”. “Tong” yang diambil
dari instrumen “Kentongan”, dan “Lek” yag diambil dari suara keras instrumen
kentongan yang membangunkan orang yang tidur. Tongklek dilihat dari sejarahnya
digunakan sebagai alat untuk membangunkan sahur. Sahur merupakan kewajiban orang
yang beragama Islam saat menjalankan ibadah puasa, tepatnya pada bulan Ramadhan
yang sering disebut ouasa dan merupakan salah satu dari rukun Islam. Setiap dini hari
orang yang beragama Islam bangun tidur untuk melakukan sahur. Dengan adanya
Tongklek, dapat membantu orang agar segera bangun. Suara Tongklek yang keras
menstimulus pendengaran dan membangunkan orang yang sedang tidur.

Di beberapa daerah terdapat sejenis grup Togklek dengan format yang berbeda.
Misalnya di Bojonegoro memiiki grup yang bernama Oklik dengan ketukan yang rancak.

208



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Di daerah Surabaya, Sidoarjo, Gresik memiliki nama Patrol. Untuk kesenian Patrol
Surabaya, perbedaan dengan di Tuban yaitu menggunakan instrumen Balera yang sering
digunakan dala drum band, sedangkan grup di Tuban tidak menggunakan Balera. Ada
juga di Madura dengan nama Tong-tong yang mengunakan trumpet dalam memainkan
melodi. Di daerah pesisir Tuban, masih mempertahankan alat-alat musik tradisonal
seperti Saron, Bonang, dan juga Gong. Sering ditemukan instrumen seperti Saron,
Bonang dan juga Gong di beberapa tempat misalnya di desa Sidomulyo kecamatan
Tuban, desa Temandang kecamatan Merakurak, dan juga di desa Sugihwaras kecamatan
Jenu. Masing-masing desa menggunakan instrumen yang hampir sama, hanya aransemen
musik yang berbeda. Aransemen adalah adaptasi dari bagian musik dengan bentuk lain
untuk membuatnya cocok ditampilkan tetapi tidak mengubah esensi komposisi aslinya.
Dari beberapa lagu, pasti ada aransemen dengan cara menambahkan melodi, mengubah
tempo permainan, memainkan melodi vokal dengan instrumen Saron, ataupun dengan
cara yang lainnya dengan syarat tidak mengubah melodi secara total. Melodi adalah
susunan nada dengan tinggi rendah nada yang disusun secara teratur. Dapat diartikan
bahwa diperbolekan menambahkan variasi dalam lagu tetapi masih sesuai dengan lagu
aslinya. Misalnya lagu Rek Ayo Rek, awalnya ditambahkan intro (musik pembuka)
dengan membuat melodi sendiri dan ketika masuk melodi inti maka harus sesuai dengan
melodi aslinya.

Jumlah personil Tongklek sekitar 20 orang. Jumlah ini mengikuti jumlah
instrumen Tongklek yang cukup banyak. Instrumen Tongklek Tuban di masa kini yaitu
Saron, Bonang, Tong yang berwana biru yang biasa digunakan untuk pengolahan sampah
dengan ukuran tinggi sekitar 1 meter, lebar diameter setengah meter sebagai pengganti
bas drum dengan ujung tong ditutup karet ban, Simbal dan juga Senar Drum. Untuk alat
pemukul Gong menggunakan kayu yang dilapisi karet ban, sama seperti alat pemukul
Bonang. Sedangkan alat pemukul untuk instrumen Saron, Senar Drum, Simbal
menggunakan alat pemukul khusus yang sudah dipersiapkan untuk membunyikan
instrumen tersebut.

1. Kesenian Tongklek sebagai Pelestari Budaya

Kesenian Tongklek masih lestari di masyarakat Tuban. Seperti yang telah
dipaparkan di paragraf sebelumnya, berbagai desa di Kabupaten Tuban memiliki
kesenian ini. Awal mula kesenian Tongklek di Tuban lahir dari IPNU (lkatan Pelajar
Nahdlatul Ulama) pada sekitar tahun 1985 (berdasarkan hasil wawancara dengan ketua
komunitas Tongklek Tuban yang menjabat hingga sekarang). Pada sekitar tahun 2004
peminat kesenian Tongklek masih belum begitu banyak dikarenakan pada tahun itu
kesenian ini masih dianggap sangat tradisional dan pada sekitar tahun ini, pemuda
Indonesia banyak menyukai band. Band-band yang mucul pada sekitar tahun 2004

209



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

diantaranya Peterpan, Ungu, Samson dan sebagainya. Penabuh atau pemain instrumen
Tongklek pada awalnya hanya diwariskan berdasarkan garis keturunan, misalnya dari
ayah diturunkan ke anak. Pelopor perkembangan Tongklek di daerah Kecamatan Kerek,
Kabupaten Tuban, Provinsi Jawa Timur. Pada awalnya, instrumen Tongkek hanya
memakai Kentongan yang berasal dari kayu. Terdapat penambahan instrumen yang
terbuat dari tanah yang biasanya berisi air sebelum adanya ember yang bernama Buyung
atau Genuk dan ditambahkan karet ban sebagai alat untuk membunyikan instrumen.
Seiring perkembangan zaman, alat ini mulai tiada dikarenakan suara yang masih kalah
dengan instrumen lain. Mengikuti perkembangan, Tongklek dikolaborasikan dengan
instrumen Gamelan/Karawitam yang terinspirasi dari kesenian Panjak. Pertama kali
dikolaborasikan dengan Gamelan dilakukan oleh Tongklek daerah Kecamatan Kerek
dikarenakan orang di daerah tersebut banyak yang menekuni kesenian Karawitan
(Gamelan). Gamelan seperti Saron dimodivikasi dengan tangganada diatonis oleh
masyarakat desa Temandang, Kecamatan Merakurak. Asalasan menggunakan
tangganada diatonis (do,re,mi,fa,sol,la,si) adalah untuk mengejar lagu-lagu terkini yang
banyak menggunakan tangganada diatonis. Terdapat pengrajin khusus Tongklek di daerah
Temandang. Kesenian Tongklek yang cukup lama dinamakan kesenian Tongklek Bangu
Badra yaitu di desa Temandang, Kecamatan Kerek yang salah satu pemainnya adalah pak
Tahar yang sekarang menjabat sebagai ketua paguyuban Tongklek di Kabupaten Tuban.
Instrumen Tongklek dahulunya dipanggul dengan bantuan tali yang diletakkan di pundak.
Mengikuti perkembangan zaman, dibuatkan kerangka/sasis untuk meletakkan instrumen
yang berupa besi yang dirangkai menyerupai bentuk mobil dan diberikan roda untuk
memudahkan pemain pada sekitar tahun 2015. Kerangka/sasis tersebut didorong oleh
personil khusus dalam menjalankannya. Hal tersebut diakrenakan kesenian Tongklek bisa
dikatakan kesenian yang ada di jalan.

Kesenian Tongklek mulai berkembang salah satunya dipelopori oleh kesenian
Tongklek Lestari budaya yang diketuai oleh pak Teguh. Pak Teguh tinggal di desa
Tarakan Kecamatan Merakurak. Latar belakang dari Pak Teguh yaitu lulusan Universitas
Negeri Surabaya (UNESA) dengan jurusan Seni Drama dan Musik. Dengan latar
belakang tersebuat, membawa pengaruh dari segi aransemen. Memadukan aransemen
musik gamelan dan ditambahkan koreografi yang menarik menambah warna baru di
kesenian ini. Misalnya gerakan kanan Kiri yang mengikuti irama lagu.

Terdapat tambahan properti dalam pertunjukan Tongklek. Properti tersebut terbuat
dari gabus/ sterofoam yang berkembang beralih ke spon hati (sponeva). Sterofoam
tersebut dibentuk seperti masjid pada awalnya. Bentuk masjid tersebut disebabkan karena
yang mengadakan pertama kali dari organisai IPNU yang berlatar agama Islam. Masjid
merupakan tempat beribadah untuk orang yang beragama Islam. Mengikuti
perkembangan zaman, properti dibentuk sesuai dengan tema yang diinginkan oleh

210



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

kelompok Tongklek. Misalnya kesenian Tongklek Bangu Badra yang menggunakan
bentuk Buto atau raksasa dalam pewayangan.

Pemain Tongklek di masa kini didominasi oleh kalangan remaja. Ada yang masih
bersekolah dan ada yang baru lulus. Generasi sebelumnya berperan sebagai pelatih atau
pendamping dalam pertunjukan. Dikarenakan didominasi oleh remaja, lagu-lagunya juga
menyesuaikan selera rema. Lagu-lagu yang dibawakan antara lain adalah lagu dari Denny
Caknan yang berjudul Sekti, lagu-lagu campursari seperti lagu-lagu Didi Kempot,
Nyidam sari karya Manthous, lagu asli Tuban yang berjudul Sri Huning, bahkan dari
kesenian Tongklek Ki Bango Bodro sudah menciptakan lagu sendiri yang berjudul
“Tuban Bumi Wali”. Lagu-lagu tersebut tidak lepas dari budaya Jawa dengan ciri lirik
yang berbahasa Jawa. Tangganada memakai diatonis dan banyak juga yang menggunakan
tangganada Pentatonis. Kebanyakan grup Tongklek pemainnya adalah laki-laki. Terdapat
penari untuk menunjang pertunjukan yang ditarikan oleh wanita. Penari tersebut
merupakan seniman tari yang benar-benar menggeluti bidang tari terkhusu di masa Kini.
Dahulunya penari masih menggunakan gerakan sederhana dengan kata lain asal-asalan
dan hanya mengikuti irama lagu.

Untuk penilaian dalam festival Tongklek, dahulunya masih bebas belum ada
pakem penilaian yang digunakan. Setelah adanya paguyuban Tongklek di Tuban,
akhirnya muncul juknis penilaian yang jelas. Pertama yang mengusulkan adalah pak Aris
dengan keentuan kostum seperti kostum drumband. Mengikuti perkembangan zaman,
kostum sangat bervariasi sesuai dengan tema yang dibawakan grup. Untuk masa kini yang
terkenal adalah kesenian Tongklek Keraton Luwuk daerah Kecamatan Kerek yang salah
satu sesepuhnya adalah Mbah Sukir. Setelah adanya juknis penilaian, penilaian meliputi
harmonisasi musik, kostum dan properti, serta koreografi. Harmoni adalah elemen
musikal yang didasarkan atas penggabungan secara simultan dari nada-nada sebagaimana
dibedakan dari rangkaian nada-nada dari melodi Miller (1994:48-49). Dapat dikatakan
bahwa harmoni adalah rangkaian nada-nada yang dibunyikan secara serentak dan selaras.
Instrumen yang diwajibkan dalam festival adalah Kentongan. Mengingat dari sejarahnya,
awal mula kesenian Tongklek adalah Kentongan. Kentongan diwajibkan berjumlah 5.
Kentongan digunakan tidak hanya sebagai pajangan, tetapi ikut andil dalam musik
Tongklek yaitu sebagai ritme. Mudjilah (1998:4) dalam bukunya Teori Dasar Musik,
menyatakan bahwa ritme ditentukan oleh panjang atau lama waktu dari suatu bunyi.
Dapat disimpulkan bahawa ritme merupakan pola ketukan dalam sebuah lagu.
Dahulunya parajuri festival menilai langsung pada 3 aspek penilaian. Baru setelah
ditentukan juknis yang jelas dalam penilaian, maka disepakati setiap juri menilai aspek
yang berbeda. Ada yang menilai di bidang kostum dan properti, ada yang menilai di
bidang musik, dan ada juga yang menilai di bidang koreografi.

211



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Setiap nama kesenian Tongklek pada zaman dulu diambil dari nama sesepuh yang
ada di desa Tongklek didirikan. Hal ini sesuai dengan hubungan budaya masyarakat
setempat yang masih mempercayai pengaruh dari sesepuh pendahulu. Misalnya kesenian
Tongklek Ki Bango Bodro. Kata “Bangu” diamil dari nama sesepuh daerah Temandang,
Kecamatan Merakurak yang bernama “Mbah Bango”. Ada juga Tongklek Mangun Jaya
yang diambil dari nama mbah Mangun. Dalam sejarahnya, sebelum pertunjukan Tongklek
dilaksanakan, harus mengadakan ritual terlebih dahulu seperti ziarah kubur Mbah Bango
dengan membawa seluruh instrumen yang digunakan dalam pertunjukan. Hal ini sesuai
dengan budaya Islam yang memuliyakan dan mendo’akan orang yang sudah meninggal.
Dalam pemberian nama juga ada hitungan hari yang dipercaya oleh budaya Jawa sebagai
pembawa berkah. Bahkan dari segi properti yan digunakan tidak sembarangan. Harus ada
ritual tertentu sebelum pembuatan properti (background seperti Buto yang digunakan
Tongklek Bangu Badra).

Adanya kesenian Tongklek sangat menunjang pelestarian kesenian tradisional di
Tuban. Misalnya yang sebelumnya belum mengetahui instrumen Bonang, setelah
berkesenian Tongklek jadi mengetahui instrumen tersebut bersama cara memainkannya.
Atau yang sebelumnya tidak mengetahui bahwa bilah Gamelan yang disusun yang
bernama Saron, setela berkesenian menjadi mengerti bahwa Saron digunakan untuk
melodi utama dalam pertunjukan Tongklek. Dari segi lagu juga melestarikan budaya
Jawa. Misalnya lagu “Nyidam Sari” yang diciptakan oleh Manthous. Lagu tersebut
menggunakan lirik bahasa Jawa dan musik yang digunakan di lagu aslinya memiliki
instrumen seperti Saron, Siter, dipadukan dengan alat musik modern seperti keyboard,
gitar elektrik, bas elektrik dan juga drum yang menjadikan musik tersebut bernama
Campursari. Dinamakan Campursari karena mencampurkan beberapa alat musik
tradisional dan juga modern. Tongklek di masa kini terinspirasi dari musik Campursari
dengan tetap mempertahankan ciri khas Tongklek yang menggunakan instrumen Kenong,
Saron dengan bilah yang cukup panjang sekitar 2 oktaf, Kentongan, dan juga Bonang.
Untuk ciri khas masyarakat pesisir, menggunakan tong yang biasanya digunakan sebagai
wadah ikan dengan tinggi sekitar 1 meter dan diameter sekitar 20 cm. Karakter suara
Saron panjang sedikit berbeda dengan Saron pada Gamelan dikarenakan Tongklek
merupakan kesenian musik yang terjun ke jalanan yang membutuhkan suara yang keras
tetapi masih nyaman untuk didengarkan.

2. Tongklek Sebagai Penunjang Ekonomi Masyarakat Tuban

Kesenian Tongklek banyak diminati masyarakat Tubam. Fakta yang mendukung
adalah banyaknya grup Tongklek yang ditemui diberbagai desa di Kabupaten Tuban.
Dengan diminiatinya kesenian tersebut, menimbulkan ide-ide baru untuk
mengembangkan Tongklek. Misalnya diadakannya festival Tongklek dalam peringatan

212



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Hari Ulang Tahun Republik Indonesia pada tang 17 Agustus. Acara festival cukup besar
dan selalu dinantikan masyarakat Tuban. Dari sebelum waktu festival berlangsung,
orang-orang sudah menunggu di jalanan untuk menyaksikan beberapa desa menampilkan
kesenian Tongklek. Festival tersebut merupakan festival antar desa yang ada dalam satu
kecamatan. Misalnya Kecamatan Tuban mengadakan festival maka desa-desa yang
mengikuti diantaranya Desa Sidomulyo, Desa Kingking, Desa Sugiharjo, Desa
Mondokan, Desa Perbon, dan sebagainya dengan syarat harus ada dalam Kecamatan
Tuban. Dari adanya festival tersebut, Usaha Mikro Kecil, dan Menengah (UMKM) mulai
berkumpul di jalan. Penjual makanan ringan seperti pentol (akso berukuran kecil), es teh,
serabi, keripik singkong, roti bakar mulai berkumpul untuk menjual dagangannya.
Masyarakat yang ramai berdatangan untuk melihat festival akan mulai memenuhi trotoar
jalanan. Masyarakat yang berkumpul besar kemungkinan akan mulai merasa haus dan
lapar kemudian akan membeli barang yang dijual. Harga makanan ringan tersebut cukup
murah dan masih bisa dijangkau oleh masyarakat kelas menengah ke bawah. Misalnya es
teh dengan harga RP 3.000,-, pentol dengan harga Rp. 5000,- dan sebagainya.

Berdasarkan wawancara dengan ketua Tongklek Tuban dengan nama pak Tahar,
nilai ekonomi yang ditingkatkan adalah dari segi dampak dari adanya kesenian Tongklek.
UMKM semakin banyak pembeli dikarenakan pada setiap festival dan juga lomba
Tongklek, ribuan masyarakat datang untuk menyaksikan kesenian tersebut. Dengan jarak
sekitar 3 km, masyarakat memenuhi di pinggir jalan. Festival dengan loma memiliki
pengertian yang berbeda dalam kesenian ini. Perbedaannya terdapat dalam jumlah hadiah
yang diterima oleh pemenang. Jika itu lomba, maka juara yang diambil hanya juara 1,2,
dan 3. Berbeda dengan festival, terdapat juara selalin 3 besar. Misalnya adalah juara
terbaik dalam segi properti, juara terbaik dalam segi penari (untuk menambah bagus
dalam pertunjukan Tongklek diperlukan penunjang seperti koreografer, adanya penari
yang dipelopori oleh kesenian Tongklek desa Sugihwaras Kecamatan Jenu, bahkan
adanya pendukung/supporter dalam festival). Setiap tambahan tersebut mendapatkan
nominasi untuk yang terbaik. Dalam festival memiliki durasi sekitar 3-4 menit yang
diwajibkan peserta membawakan lagu. Terdapat 1 lagu wajib dan 1 lagu pilihan.
Misalnya yang mengadakan adalah IPNu (lkatan Pelajar Nahdlatul Ulama), lagu yang
biasa diwajibkan adalah lagu Subanul Wathon. Untuk lagu pilihan dibebaskan. Dengan
durasi dan jarak tempuh yang harus peserta lewati, didukung dengan ramainya penonton
akan mendukung UMKM dalam menjual dagangannya.

Untuk dana yang dibutuhkan dalam pengadaan instrumen Tongklek ada yang
menggunakan bantuan dari desa. Tentunya masing-masing desa mengeluarkan dana yang
berbeda-beda sesuai dengan kemampuan desa. Sebagai contoh desa Temandang,
Kecamatan Merakurak, Kabupaten Tuban, mendapatkan dana bantuan sebesar 15 Juta.
Hal tersebut selaras dengan pengelolaan dana desa yang memajukan kesenian tradisional

213



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

(untuk kemakmuran masyarakat). Hal tersebut mendukung pengelolaan ekonomi desa
yang ditujukan untuk masyarakat. Dana lain yang digunakan untuk membeli instrumen
Tongklek adalah dana kelililing jalanan (ngamen) yang dilakukan di hari-hari yang
ditentukan oleh grup, tentunya di saat para pemain Tongklek memiliki waktu luang dan
tidak mengganggu jam sekolah. Dana ngamen dikumpulkan sedikit demi sedikit untuk
keperluang membeli alat ataupun perbaikan alat. Dari sisi ekonomi, sangat mendukung
untuk lebih produktif di kalangan remaja dalam mencari penghasilan.

214



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

3. Kesenian Tongklek Memperbaiki Produktivitas Remaja, serta Memperbaiki Moral
Fakta remaja di masa kini banyak yang tidak tahu harus melakukan hal apa yang

mendukung produktivitas. Terkadang keluar malam untuk hal-hal yang negatif. Dengan
adanya kesenian Tongklek, remaja yang sebelumnya akan keluar malam untuk hal-hal
yang tidak jelas jadi memiliki tempat untuk berkesenian. Berkesenian dapat mengolah
rasa, memadukan pikiran, dan juga melatih untuk mengatur emosi.

Adanya nilai-nilai karakter baik seperti kerjasama, disiplin, tanggung jawab,
merupakan manfaat yang diberikan oleh kesenian Tongklek. Lickona (2012: 74),
mengatakan bahwa Terdapat beberapa nilai-nilai yang mengedukasi melalui nilai-nilai
moral yaitu kejujuran, keadilan, toleransi, kebijaksanaan, disiplin diri, tolong menolong,
peduli sesama, kerjasama, keberanian, dan sikap demokratis. Nilai-nilai moral tersebut
sangat dibutuhkan untuk remaja di masa kini mengingat terdapat beberapa kasus yang
dilakukan oleh remaja yang diakibatkan oleh banyak faktor. Beberapa faktor tersebut
diantaranya penyalahgunaan narkoba, minuman keras, seks bebas, dan sebagainya.
Dengan adanya sebuah kesenian, akan memberikan tempat para remaja untuk

berkreativitas dan berekspresi yang bermanfaat untuk perkembangan Remaja.

Kesimpulan

Kesenian Tongklek masih sangat lestari di Kabupaten Tuban. Dibuktikan dengan
masih banyaknya grup Tongklek di berbagai desa dan merupakan brand dari desa tempat
Tongklek berada. Upaya pelestarian budaya bisa dikatakan berhasil di pelestarian musik
tradisional. Istrumen musik taradisi yang dilestarikan adalah Bonang, Saron dan juga
Gong. Lirik lagu yang diabawakan rata-rata berbahasa Jawaseperti lagu Nyidam Sari
karya Manthous, Prau Layar karya Ki Narto Sabdo, Sri Huning Mustiko Tuban yang
merupakan lagu asli daerah Tuban, dan masih banyak lagi. Melodi lagu diisi oleh Saron
dengan laras yang lebih panjang dari Gamelan. Untuk memperkuat melodi, pemain

215



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Tongklek secara bersama-sama ikut bernyanyi menyesuaikan irama lagu yang dibawakan.
Di masyarakat Jawa Timur juga ada tradisi ritual disetiap acara-acara penting. Tradisi
tersebut dipercaya membawa keberkahan dan menghormati leluhur terdahulu. Instrumen
kesenian Tongklek dimasa sekarang, memadukan instrumen tradisional seperti Saron,
Bonang, Gong, dan juga Kentongan, dengan alat musik barat seperti senar drum, tong
sebagai bas drum, dan juga simbal.

Dampak positif dari Tongklek terhadap ekonomi masyarakat Tuban adalah
sebagai wadah untuk UMKM dan pedagang kelililing yang berjualan pada saat festival
Tongklek diselenggarakan. Dampak lain adalah terealisasikan dana bantuan dari desa
sebagai wujud untuk memakmurkan masyarakatan, terkhusus seniman Tongklek. Dari
segi media sosial juga sangat berpengaruh terhadap peningkatan ekonomi masyarakat.
Misalnya kesenian Tongklek viral di media sosial, maka akan mengundang antusiasme
masyarakat untuk datang menyaksikan kesenian ini, yang akhirnya berdampak bagi
penjual di sekitar festival diselenggarakan. Dampak peningkatan ekonomi juga dirasakan
oleh pengrajin instrumen Tongklek. Dampak tersebut dibuktikan dengan jumlah pesanan
instrumen Saron, Bonang dan juga Gong yang semakin meningkat. Biaya lain seperti
perawatan (perbaikan) instrumen akan menambah penghasilan bagi pengrajin instrumen
Tongklek. Peningkatan ekonomi juga dirasakan masyarakat umum. Sebagai bukti, daerah
yang ditempati festival Tongklek secara tidak langsung membutuhkan tempat parkir bagi
yang membawa kendaraan. Dengan kesempatan tersebut, warga memanfaatkan untuk
jasa parkir dengan ketentuan diperbolehkan oleh panitia penyelenggara. Walaupun dalam
satu waktu, penyelenggara memberikan tempat untuk parkir gratis bagi orang yang
menyaksikan pertunjukan Tongklek.

Daftar Pustaka

Creswell, John W. (2010). Research Design (Pendekatan Kualitatif,Kuantitatif dan
Mixed. Yogyakarta : Pustaka Pelajar.

Lickona Thomas (2012). Educating for Character. Jakarta: PT Bumi Aksara.

Miller, M Hugh.(1994). Pengantar Apresiasi Musik (Introduction Music a guide to good
listening). Yogyakarta : Yayasan Pustaka Nusatama.

Mudjilah, Hanna Sri. (1998). Teori Musik Dasar. Yogyakarta: Institut Keguruan dan IImu
Pendidikan Yogyakarta.

Pradoko, Susilo (2017). Paradigma Metode Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: UNY
Press.

216



W [V Te | WV L S (Ve [N e T s WA=l PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir

Volume 01 Nomor 02 Tahun 2025
e-ISSN: 3110-7982 p-ISSN: xXxX-XXXX

Rohmat, Saeful, Saeful Hadi, Bambang. (2004). Tradisi dalam Pembentukan Identitas
Bangsa di Era Modern. Yogyakarta : Cakrawala Pendidikan Jurnal limiah
pendidikan edisi februari 2004, TH. XXI1I, No.1.

Suria Sumantri, Jujun. (2013). Filsafat Iimu Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Pustaka
Harapan.

Wattimena, Reza. (2011). Politik (Fenomenologi). Rumahfilsafat.com.

Westraup, Sir Jack and Harrison. (1959). Collins Encyclopedia Of Music. Lodon :
Chancellor Press Michelin House 81 Fulham Road.

217



