
    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

204 
 

Diterima Redaksi Direvisi Terakhir Diterbitkan Online 
31-12-2025 31-12-2025 31-12-2025 

DOI: …………………………………….. 

 

Kesenian Tongklek sebagai Upaya Pelestarian Budaya dan Penguatan 

Ekonomi Masyarakat Lokal di Tuban Jawa Timur 
 

Bayu Pratama Korantalaga1,. 
1Institut Agama Islam Tarbiyatuth Tholabah 

E-mail: 1bayupratama@iai-tabah.ac.id. 

 
Abstrak  

Kesesenian Tongklek diambil dari kata “Tong” yang mengambi dari nama instrumen 

“Kentongan”, dan “Lek” yang mengambil dari kata “Melek”. Seiring perkembangan zaman, 

kesenian ini dipadukan dengan instrumen Gamelan seperti Saron, Bonang dan juga Gong. Hingga 

sampai saat ini merupakan perpaduan dari instrumen tradisional dan juga modern, terkhusus di 

daerah Tuban, Jawa Timur. Penelitian ini hanya membahas tentang hubungan kesenian Tongklek 

terhadap kelestarian kelestarian budaya dan juga dampak positif peningkatan ekonomi 

masyarakat Tuban dengan adanya kesenian Tongklek. Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif. Sumber data diambil dari wawancara dengan pengamat kesenian dan juga pelaku 

kesenian. Penelitian ini dibahas secara deskriptif dengan  model induksi yang mengambil fakta-

fakta kemudian ditarik beberapa teori. Hasil utama dari penelitian ini adalah kesenian Tongklek 

memiliki dampak positif terhadap pelestarian budaya yang dibuktikan dengan instrumen Gamelan 

seerti Saron, Bonang dan Gong, lirik lagu yang menggunakan bahasa Jawa, serta lagu-lagu jawa 

lama yang masih banyak dibawakan. Dampak positif dari segi ekonomi adalah peningkatan 

penjualan dari pedagang keliling, UMKM, maupun masyarakat setempat. 

Kata Kunci : Kesenian Tradisional, Tongklek, Pelestarian Budaya, Ekonomi Lokal, Masyarakat 

Pesisir 

 

Abstract 

Tongklek art is taken from the word "Tong" which takes from the name of the instrument 

"Kentongan", and "Lek" which takes from the word "Melek". Over time, this art is combined with 

Gamelan instruments such as Saron, Bonang and also Gong. Until now, it is a combination of 

traditional and modern instruments, especially in the Tuban area, East Java. This study only 

discusses the relationship of Tongklek art to the preservation of cultural preservation and also 

the positive impact of improving the economy of the Tuban community with Tongklek art. This 

study uses a qualitative method. Data sources are taken from interviews with art observers and 

also art practitioners. This study is discussed descriptively with an inductive model that takes 

facts and then draws several theories. The main result of this study is that Tongklek art has a 

positive impact on cultural preservation as evidenced by Gamelan instruments such as Saron, 

Bonang and Gong, song lyrics that use Javanese, and old Javanese songs that are still widely 

performed. The positive economic impact is increased sales from street vendors, MSMEs, and the 

local community. 

Keywords: Traditional Arts, Tongklek, Cultural Preservation, Local Economy, Coastal 

Communities 

 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

205 
 

Pendahuluan  

Kesenian Tonklek sangat identik dengan lingkungan daerah pesisir atau daerah 

yang berada di sekitar laut. Contohnya dalam beberapa daerah seperti daerah Tuban, 

Lamongan dan Bojonegoro banyak ditemukan kesenian Tongkek dalam beberapa acara.  

Tongklek berasal dari kata “tong” dan kata “klek”. Berdasarkan ilmu fonologi, kata tong 

diambil dari bunyi kentongan yang dipukul pada lubang kentongan yang berbunyi  

“tong”, dan kata klek yang diambil dari bunyi kentongan yang dipukul pada bagian tepi 

yang berbunyi “klek” (Wantikah : 2018). Pada awalnya, Tongklek digunakan sebagai 

pertanda waktu sahur atau makan di dini hari bagi orang yang berpuasa dengan alat 

kentongan. Seiring dengan perkembangan zaman, kesenian Tongklek mengalami 

perkembangan dari sisi penambahan alat musik dn juga aransemennya. Sering ditemukan 

di daerah Tuban seperti di desa Sidoulyo dan juga di desa Sugihwaras, kesenian Tongklek 

mengunakan Bonang, Gong dan juga Saron. Seing juga menggunakan drum plastik yang 

dilapisi membran dari bahan karet untuk menghasilkan bunyi “dung”. Lagu-lagu yang 

digunakan juga menggunakan lagu jawa populer di masa kini seperti Lamunan, Sekti, 

Kalah dan seagainya. Terkadang juga menggunakan lagu-lagu sholawat 

Pemain Tongklek didominasi oleh kalangan anak muda. Banyak pemain 

Tongklek yang masih bersekolah. Ada yang masih SD, SMP ataupun SMA. Diluar 

sekolah pada waktu sore atau malam, personil mengadakan latihan dengan maksud agar 

lancar dalam memainkan aransemen musik. Kesnian ini lestari didukung dengan adanya 

lomba-lomba yang diadakan misal dalam acara perigatan kemerdekaan Indonesia di bulan 

Agustus atau acara karnaval pemeriah hari-hari penting yang melibatkan kesenian 

Tongkek. Dalam keperluan lomba, aransemen musik tentunya lebih diperhatikan dengan 

menambah ketukan-ketukan dan harmonisasi yang unik atau lain dari biasanya. Anak-

anak muda sangat berantusias dan semangat dikarenakan adanya dukungan dari 

masyarakat yang ingin melihat kesenian Tongklek.  

Tongklek yang awalnya hanya digunakan untuk membangunkan diwaktu sahur, 

lebih berkembang lagi dengan adanya acara-acara yang melibatkan kesenian ini. 

Termasuk diasa sekarang, Tongklek digunakan untuk penghasilan tambahan dengan cara 

memberikan kotak apreiasi dan turun ke jalan. Permasalahan yang ditemukan, ketika 

jalan sempit akan menimbulkan kemacetan dikarenakan rangka untuk menaruh instrumen 

Tongklek yang memakan tempat. Tetapi permasalhan tersebut masih bisa diantisipasi 

dengan memilih jalan yang lebih besar untuk dilewati Tongklek. Rangka Tongklek 

memiliki lebar sekitar 2 m dan panjang sekitar 4 meter. Rangka Tongklek menggunakan 

bujur besi yang dirancang seperti mobil-mobilan yang diberikan roda dengan jumlah roda 

4 yang dapat didorong.  

Di masa kini, diperlukan adanya kesenian Tongklek dengan upaya pelestarian 

budaya yang berupa melestarikan alat-alat musik tradisional seperti Gong, Bonang, Saron 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

206 
 

sepebagai pengenalan instrumen Gamelan kepada masyarakat. Pemuda-pemudi pada 

masa kini lebih menyukai musik populer daripada musik klasik dikerenakan musik 

populer lebih mudah dinyanyikan dan mudah dihafalkan daripada musik klasik yang 

terdapat patokan dari sisi ketukan, melodi dan juga lirik. Musik klasik lebih rumit 

dikarenakan lirik yang menggunakan bahasa Jawa klasik dan juga pola ketukan yang 

memiliki pola paten atau yang disebut dalam bahasa Jawa pakem. 

Adanya kesenian ini juga menjadi pemicu kegiatan positif sebagai pengalihan hal-

hal negatif seperti judi, minum alkohol dan juga hal-hal negatif lain yang dapat merusak 

generasi penerus. Menimbang pergaulan bebas yang semakin marak dikalangan pemuda 

yang dimasa kini dianggap biasa asal tidak mengganggu masyarakat setempat. Kesenian 

ini juga dapat digunakan sebagai media komunikasi yang akan menambah sisi silaturahmi 

dikalangan pemuda dengan alasan  teknologi yang menimbulkan sisi individualitas yang 

semakin besar. Dengan adanya handphone dan juga media-media teknologi yang lain, 

para pemuda sudah dapat mengakses informasi dari segi apapun dan dapat melupakan 

komunikasi dan budaya berkumpul. Padahal dengan adanya diskusi dapat memperoleh 

informasi-informasi penting yang bisa mengembangakan pengetahuan dan juga relasi 

untuk para pemuda. Dengan adanya kesenian Tongklek bisa juga menarik para pemuda 

untuk lebih mencintai kesenian tradisional, keranat menurut Rohmat tahun 2004, Tradisi 

adalah sistem pengetahuan dan juga metodologinya yang menjadi identitas suatu bangsa. 

Tradisi juga digunakan untuk mengatasi gejolak yang diakibatkan oleh proses 

modernisasi.  

Hubungan dengan penelitian terhadulu dengan penelitian yang dialkukan oleh 

Wantikah mahasiswa Institut Seni Indonesia (ISI) yang membahas kesenian Tongklek Ki 

Bango Bodro. Perbedaan dengan penelitian tersebut adalah jika wantikah membahas 

tentang Perkembangan Pertujukan Tongklek Ki Bango Bodro, penelitian ini lebih 

membahas tentang dampak positif Tongklek terhadap kelestarian budaya, serta dampak 

positif dari segi ekonomi terhadap masyarakat di Kabupaten Tuban, Jawa Timur. 

Penelitian ini begitu penting dikarenakan untuk memberikan referensi tidak hanya di 

bidang kesenian saja, tetapi pada dampak di luar Tongklek. Penelitian ini juga dapat 

digunakan sebagai referensi untuk penelitian selanjutnya, tentunya pada dampak kesenian 

tradisi terhadap masyarakat setempat.  

   

 

Metode Penelitian 

Tongklek diihat dari aspek budaya dan ekonomi. Dengan alasan tersebut, peneliti 

menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan fenomenologi budaya. 
Menurut Husserl, fenomenologi adalah upaya untuk memahami kesadaran sebagaimana 

dialami dari sudut pandang orang pertama. Secara literal fenomenologi adalah studi 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

207 
 

tentang fenomena, atau tentang segala sesuatu yang tampak bagi kita di dalam 

pengalaman subyektif, atau tentang bagaimana kita mengalami segala sesuatu di sekitar 

kita (Wattimena : 2009). Metode penelitian menggunakan metode kulitatif. Cresswell 

(2010:4), penelitian kualitatif merupakan metode-metode untuk mengeksplorasi dan 

memahami makna yang—oleh sejumlah individu atau sekelompok orang—dianggap 

berasal dari masalah sosial atau kemanusiaan. Cresswell juga menyantumkan kutipan dari 

Schwandt (2007), bahwa tujuan penelitian kualitatif pada umumnya mencakup informasi 

tentang fenomena utama yang dieksplorasi dalam penelitian, partisipan penelitian, dan 

lokasi penelitian. 

Subjek penelitian adalah pegiat kesenian Tongklek di daerah Tuban. Peneliti 

mengambil narasumber dari berbagai daerah di kabupaten Tuban, Jawa Timur. 

Narasumber berasal dari desa Sidomulyo (kecamatan Tuban), desa Sugihwaras 

(kecamatan Jenu), dan juga desa Sugiharjo (kecamatan Tuban). Dengan semakin 

banyaknya narasumber akan menambah informasi untuk kelengkapan penelitian. 

Waktu penelitian pada bulan Agustus sampai bulan Desember. Dengan didukung 

akhir tahun yang diperkirakan akan banyak acara pertunjukan di berbagai desa, yang 

diutamakan pertunjukan kesenian Tongklek. Peneliti akan menentukan waktu secara 

berkala dalam melakukan penelitian. Waktu berkala tersebut misalnya pada bulan 

Desember mengambil penelitian kesenian Tongklek di daerah Sidomulyo, dan akan 

dilanjutkan ke grup lainnya.   

Teknik pengumpulan data menggunakan wawancara. Peneliti akan 

mewawancarai bebrbagai narasumber untuk mendapatkan berbagai informasi. Target dari 

penelitian ini adalah menemukan informasi-informasi yaang beragam dari beberapa 

narasumber. Melihat latar belakang narasumber, latar belakang personil kesenian 

Tongklek, proses berkesenian, sampai sisi ekonoi dari personil kesenian Tongklek. 

Narasumber adalah pengamat kesenian Tongklek yang cukup berpengalaman di bidang 

kesenian ini, dan juga pelaku kesenian yaitu pemain kesenian Tongklek. 

Teknik analisis data menggunakan teknik analisis data kualitatif menggunakan 

model induktif dan analisis data sirkuler. Model induktif menggunakan fakta-fakta, 

kemudian diambil teori-teori sebagai kesimpulan penelitian. Induksi merupakan cara 

berpikir dimana ditarik suatu kesimpulan yang bersifat umum dari berbagai kasus yang 

bersifat individual (Suriasumantri : 2009). Dari data-data hasil penelitian dan juga proses 

pengamatan terhadap kesenian Tongklek akan dianalisis dan ditentukan teori. Untuk 

mendapatkan kesimpulan yang valid, penulis menggunakan analisis pola sirkular, 

melingkar-lingkar, mengulang, membandingkan hingga menemukan jawaban yang sahih 

atas apa yang ditelitinya melalui bukti-bukti lapangan, dokumen, wawancara dan 

berbagai sumber lain yang cukup kompleks (Pradoko, 2017: 14). Pola sirkular yang 

digunakan untuk menganalisis data akan digambarkan seperti berikut ini: 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

208 
 

 

                                                            dst... hingga bukti-bukti  

interpretasi terpenuhi sesuai 

dengan fokus penelitian 

                                       Peneliti                                                                         

        Pelaku seni, pelaku ritual                          Informan                                        Hasil interpretasi simpulan ke 3                                                           

                                                               Dokumen                 temuan simpulan sementara ke 2 

     Key informan                                                            Simpulan sementara       

                  Informan lain                      Observasi lapangan, pertunjukan seni      

                                                                                     Dokumen/sumber refensi lain                      Kesimpulan 

interpretasi 

penelitian Budaya 

sesuai makna beyond 

masyarakat 

pendukung pemilik 

budaya                                  

Gambar 1: Alur Penelitian Kualitatif jenis sirkuler 

Sumber: (Pradoko, 2017) 

 

   

Hasil dan Pembahasan 

Jumlah grup Tongklek di Tuban sudah sangat banyak, bahkan setiap desa sudah 

memiliki grup Tongklek. Tongklek merupakan kesenian yang masih lestari di masyarakat 

pesisir Tuban. Nama Tongklek diambil dari kata “Tong” dan “Lek”. “Tong” yang diambil 

dari instrumen “Kentongan”, dan “Lek” yag diambil dari suara keras instrumen 

kentongan yang membangunkan orang yang tidur. Tongklek dilihat dari sejarahnya 

digunakan sebagai alat untuk membangunkan sahur. Sahur merupakan kewajiban orang 

yang beragama Islam saat menjalankan ibadah puasa, tepatnya pada bulan Ramadhan 

yang sering disebut ouasa dan merupakan salah satu dari rukun Islam. Setiap dini hari 

orang yang beragama Islam bangun tidur untuk melakukan sahur. Dengan adanya 

Tongklek, dapat membantu orang agar segera bangun. Suara Tongklek yang keras 

menstimulus pendengaran dan membangunkan orang yang sedang tidur.  

Di beberapa daerah terdapat sejenis grup Togklek dengan format yang berbeda. 

Misalnya di Bojonegoro memiiki grup yang bernama Oklik dengan ketukan yang rancak. 

 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

209 
 

Di daerah Surabaya, Sidoarjo, Gresik memiliki nama Patrol. Untuk kesenian Patrol 

Surabaya, perbedaan dengan di Tuban yaitu menggunakan instrumen Balera yang sering 

digunakan dala drum band, sedangkan grup di Tuban tidak menggunakan Balera. Ada 

juga di Madura dengan nama Tong-tong yang mengunakan trumpet dalam memainkan 

melodi. Di daerah pesisir Tuban, masih mempertahankan alat-alat musik tradisonal 

seperti Saron, Bonang, dan juga Gong. Sering ditemukan instrumen seperti Saron, 

Bonang dan juga Gong di beberapa tempat misalnya di desa Sidomulyo kecamatan 

Tuban, desa Temandang kecamatan Merakurak, dan juga di desa Sugihwaras kecamatan 

Jenu. Masing-masing desa menggunakan instrumen yang hampir sama, hanya aransemen 

musik yang berbeda. Aransemen adalah adaptasi dari bagian musik dengan bentuk lain 

untuk membuatnya cocok ditampilkan tetapi tidak mengubah esensi komposisi aslinya. 

Dari beberapa lagu, pasti ada aransemen dengan cara menambahkan melodi, mengubah 

tempo permainan, memainkan melodi vokal dengan instrumen Saron, ataupun dengan 

cara yang lainnya dengan syarat tidak mengubah melodi secara total. Melodi adalah 

susunan nada dengan tinggi rendah nada yang disusun secara teratur. Dapat diartikan 

bahwa diperbolekan menambahkan variasi dalam lagu tetapi masih sesuai dengan lagu 

aslinya. Misalnya lagu Rek Ayo Rek, awalnya ditambahkan intro (musik pembuka) 

dengan membuat melodi sendiri dan ketika masuk melodi inti maka harus sesuai dengan 

melodi aslinya. 

Jumlah personil Tongklek sekitar 20 orang. Jumlah ini mengikuti jumlah 

instrumen Tongklek yang cukup banyak. Instrumen Tongklek Tuban di masa kini yaitu 

Saron, Bonang, Tong yang berwana biru yang biasa digunakan untuk pengolahan sampah 

dengan ukuran tinggi sekitar 1 meter, lebar diameter setengah meter sebagai pengganti 

bas drum dengan ujung tong ditutup karet ban, Simbal dan juga Senar Drum. Untuk alat 

pemukul Gong menggunakan kayu yang dilapisi karet ban, sama seperti alat pemukul 

Bonang. Sedangkan alat pemukul untuk instrumen Saron, Senar Drum, Simbal 

menggunakan alat pemukul khusus yang sudah dipersiapkan untuk membunyikan 

instrumen tersebut.   

 

1. Kesenian Tongklek sebagai Pelestari Budaya 

Kesenian Tongklek masih lestari di masyarakat Tuban. Seperti yang telah 

dipaparkan di paragraf sebelumnya, berbagai desa di Kabupaten Tuban memiliki 

kesenian ini. Awal mula kesenian Tongklek di Tuban lahir dari IPNU (Ikatan Pelajar 

Nahdlatul Ulama) pada sekitar tahun 1985 (berdasarkan hasil wawancara dengan ketua 

komunitas Tongklek Tuban yang menjabat hingga sekarang). Pada sekitar tahun 2004 

peminat kesenian Tongklek masih belum begitu banyak dikarenakan pada tahun itu 

kesenian ini masih dianggap sangat tradisional dan pada sekitar tahun ini, pemuda 

Indonesia banyak menyukai band. Band-band yang mucul pada sekitar tahun 2004 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

210 
 

diantaranya Peterpan, Ungu, Samson dan sebagainya. Penabuh atau pemain instrumen 

Tongklek pada awalnya hanya diwariskan berdasarkan garis keturunan, misalnya dari 

ayah diturunkan ke anak. Pelopor perkembangan Tongklek di daerah Kecamatan Kerek, 

Kabupaten Tuban, Provinsi Jawa Timur. Pada awalnya, instrumen Tongkek hanya 

memakai Kentongan yang berasal dari kayu. Terdapat penambahan instrumen yang 

terbuat dari tanah yang biasanya berisi air sebelum adanya ember yang bernama Buyung 

atau Genuk dan ditambahkan karet ban sebagai alat untuk membunyikan instrumen. 

Seiring perkembangan zaman,  alat ini mulai tiada dikarenakan suara yang masih kalah 

dengan instrumen lain. Mengikuti perkembangan, Tongklek dikolaborasikan dengan 

instrumen Gamelan/Karawitam yang terinspirasi dari kesenian Panjak. Pertama kali 

dikolaborasikan dengan Gamelan dilakukan oleh Tongklek daerah Kecamatan Kerek 

dikarenakan orang di daerah tersebut banyak yang menekuni kesenian Karawitan 

(Gamelan). Gamelan seperti Saron dimodivikasi dengan tangganada diatonis oleh 

masyarakat desa Temandang, Kecamatan Merakurak. Asalasan menggunakan 

tangganada diatonis (do,re,mi,fa,sol,la,si) adalah untuk mengejar lagu-lagu terkini yang 

banyak menggunakan tangganada diatonis. Terdapat pengrajin khusus Tongklek di daerah 

Temandang. Kesenian Tongklek yang cukup lama dinamakan kesenian Tongklek Bangu 

Badra yaitu di desa Temandang, Kecamatan Kerek yang salah satu pemainnya adalah pak 

Tahar yang sekarang menjabat sebagai ketua paguyuban Tongklek  di Kabupaten Tuban. 

Instrumen Tongklek dahulunya dipanggul dengan bantuan tali yang diletakkan di pundak. 

Mengikuti perkembangan zaman, dibuatkan kerangka/sasis untuk meletakkan instrumen 

yang berupa besi yang dirangkai menyerupai bentuk mobil dan diberikan roda untuk 

memudahkan pemain pada sekitar tahun 2015. Kerangka/sasis tersebut didorong oleh 

personil khusus dalam menjalankannya. Hal tersebut diakrenakan kesenian Tongklek bisa 

dikatakan kesenian yang ada di jalan.  

Kesenian Tongklek mulai berkembang salah satunya dipelopori oleh kesenian 

Tongklek Lestari budaya yang diketuai oleh pak Teguh. Pak Teguh tinggal di desa 

Tarakan Kecamatan Merakurak. Latar belakang dari Pak Teguh yaitu lulusan Universitas 

Negeri Surabaya (UNESA) dengan jurusan Seni Drama dan Musik. Dengan latar 

belakang tersebuat, membawa pengaruh dari segi aransemen. Memadukan aransemen 

musik gamelan dan ditambahkan koreografi yang menarik menambah warna baru di 

kesenian ini. Misalnya gerakan kanan kiri yang mengikuti irama lagu.  

Terdapat tambahan properti dalam pertunjukan Tongklek. Properti tersebut terbuat 

dari gabus/ sterofoam yang berkembang beralih ke spon hati (sponeva). Sterofoam 

tersebut dibentuk seperti masjid pada awalnya. Bentuk masjid tersebut disebabkan karena 

yang mengadakan pertama kali dari organisai IPNU yang berlatar agama Islam. Masjid 

merupakan tempat beribadah untuk orang yang beragama Islam. Mengikuti 

perkembangan zaman, properti dibentuk sesuai dengan tema yang diinginkan oleh 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

211 
 

kelompok Tongklek. Misalnya kesenian Tongklek Bangu Badra yang menggunakan 

bentuk Buto atau raksasa dalam pewayangan.  

Pemain Tongklek di masa kini didominasi oleh kalangan remaja. Ada yang masih 

bersekolah dan ada yang baru lulus. Generasi sebelumnya berperan sebagai pelatih atau 

pendamping dalam pertunjukan. Dikarenakan didominasi oleh remaja, lagu-lagunya juga 

menyesuaikan selera rema. Lagu-lagu yang dibawakan antara lain adalah lagu dari Denny 

Caknan yang berjudul Sekti, lagu-lagu campursari seperti lagu-lagu Didi Kempot, 

Nyidam sari karya Manthous, lagu asli Tuban yang berjudul Sri Huning,  bahkan dari 

kesenian Tongklek Ki Bango Bodro sudah menciptakan lagu sendiri yang berjudul 

“Tuban Bumi Wali”. Lagu-lagu tersebut tidak lepas dari budaya Jawa dengan ciri lirik 

yang berbahasa Jawa. Tangganada memakai diatonis dan banyak juga yang menggunakan 

tangganada Pentatonis. Kebanyakan grup Tongklek pemainnya adalah laki-laki. Terdapat 

penari untuk menunjang pertunjukan yang ditarikan oleh wanita. Penari tersebut 

merupakan seniman tari yang benar-benar menggeluti bidang tari terkhusu di masa kini. 

Dahulunya penari masih menggunakan gerakan sederhana dengan kata lain asal-asalan 

dan hanya mengikuti irama lagu.  

Untuk penilaian dalam festival Tongklek, dahulunya masih bebas belum ada 

pakem penilaian yang digunakan. Setelah adanya paguyuban Tongklek di Tuban, 

akhirnya muncul juknis penilaian yang jelas. Pertama yang mengusulkan adalah pak Aris 

dengan keentuan kostum seperti kostum drumband. Mengikuti perkembangan zaman, 

kostum sangat bervariasi sesuai dengan tema yang dibawakan grup. Untuk masa kini yang 

terkenal adalah kesenian Tongklek Keraton Luwuk daerah Kecamatan Kerek yang salah 

satu sesepuhnya adalah Mbah Sukir. Setelah adanya juknis penilaian, penilaian meliputi 

harmonisasi musik, kostum dan properti, serta koreografi. Harmoni adalah elemen 

musikal yang didasarkan atas penggabungan secara simultan dari nada-nada sebagaimana 

dibedakan dari rangkaian nada-nada dari melodi Miller (1994:48-49). Dapat dikatakan 

bahwa harmoni adalah rangkaian nada-nada yang dibunyikan secara serentak dan selaras. 

Instrumen yang diwajibkan dalam festival adalah Kentongan. Mengingat dari sejarahnya, 

awal mula kesenian Tongklek adalah Kentongan. Kentongan diwajibkan berjumlah 5. 

Kentongan digunakan tidak hanya sebagai pajangan, tetapi ikut andil dalam musik 

Tongklek yaitu sebagai ritme. Mudjilah (1998:4) dalam bukunya Teori Dasar Musik, 

menyatakan bahwa ritme ditentukan oleh panjang atau lama waktu dari suatu bunyi. 

Dapat disimpulkan bahawa ritme merupakan pola ketukan dalam sebuah lagu.  

Dahulunya parajuri festival menilai langsung pada 3 aspek penilaian. Baru setelah 

ditentukan juknis yang jelas dalam penilaian, maka disepakati setiap juri menilai aspek 

yang berbeda. Ada yang menilai di bidang kostum dan properti, ada yang menilai di 

bidang musik, dan ada juga yang menilai di bidang koreografi.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

212 
 

Setiap nama kesenian Tongklek pada zaman dulu diambil dari nama sesepuh yang 

ada di desa Tongklek didirikan. Hal ini sesuai dengan hubungan budaya masyarakat 

setempat yang masih mempercayai pengaruh dari sesepuh pendahulu. Misalnya kesenian 

Tongklek Ki Bango Bodro. Kata “Bangu” diamil dari nama sesepuh daerah Temandang, 

Kecamatan Merakurak yang bernama “Mbah Bango”. Ada juga Tongklek Mangun Jaya 

yang diambil dari nama mbah Mangun. Dalam sejarahnya, sebelum pertunjukan Tongklek 

dilaksanakan, harus mengadakan ritual terlebih dahulu seperti ziarah kubur Mbah Bango 

dengan membawa seluruh instrumen yang digunakan dalam pertunjukan. Hal ini sesuai 

dengan budaya Islam yang memuliyakan dan mendo’akan orang yang sudah meninggal. 

Dalam pemberian nama juga ada hitungan hari yang dipercaya oleh budaya Jawa sebagai 

pembawa berkah. Bahkan dari segi properti yan digunakan tidak sembarangan. Harus ada 

ritual tertentu sebelum pembuatan properti (background seperti Buto yang digunakan 

Tongklek Bangu Badra).  

Adanya kesenian Tongklek sangat menunjang pelestarian kesenian tradisional di 

Tuban. Misalnya yang sebelumnya belum mengetahui instrumen Bonang, setelah 

berkesenian Tongklek jadi mengetahui instrumen tersebut bersama cara memainkannya. 

Atau yang sebelumnya tidak mengetahui bahwa bilah Gamelan yang disusun yang 

bernama Saron, setela berkesenian menjadi mengerti bahwa Saron digunakan untuk 

melodi utama dalam pertunjukan Tongklek. Dari segi lagu juga melestarikan budaya 

Jawa. Misalnya lagu “Nyidam Sari” yang diciptakan oleh Manthous. Lagu tersebut 

menggunakan lirik bahasa Jawa dan musik yang digunakan di lagu aslinya memiliki 

instrumen seperti Saron, Siter, dipadukan dengan alat musik modern seperti keyboard, 

gitar elektrik, bas elektrik dan juga drum yang menjadikan musik tersebut bernama 

Campursari. Dinamakan Campursari karena mencampurkan beberapa alat musik 

tradisional dan juga modern. Tongklek di masa kini terinspirasi dari musik Campursari 

dengan tetap mempertahankan ciri khas Tongklek yang menggunakan instrumen Kenong, 

Saron dengan bilah yang cukup panjang sekitar 2 oktaf, Kentongan, dan juga Bonang. 

Untuk ciri khas masyarakat pesisir, menggunakan tong yang biasanya digunakan sebagai 

wadah ikan dengan tinggi sekitar 1 meter dan diameter sekitar 20 cm. Karakter suara 

Saron panjang sedikit berbeda dengan Saron pada Gamelan dikarenakan Tongklek 

merupakan kesenian musik yang terjun ke jalanan yang membutuhkan suara yang keras 

tetapi masih nyaman untuk didengarkan.     

 

2. Tongklek Sebagai Penunjang Ekonomi Masyarakat Tuban  

Kesenian Tongklek banyak diminati masyarakat Tubam. Fakta yang mendukung 

adalah banyaknya grup Tongklek yang ditemui diberbagai desa di Kabupaten Tuban. 

Dengan diminiatinya kesenian tersebut, menimbulkan ide-ide baru untuk 

mengembangkan Tongklek. Misalnya diadakannya festival Tongklek dalam peringatan 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

213 
 

Hari Ulang Tahun Republik Indonesia pada tang 17 Agustus. Acara festival cukup besar 

dan selalu dinantikan masyarakat Tuban. Dari sebelum waktu festival berlangsung, 

orang-orang sudah menunggu di jalanan untuk menyaksikan beberapa desa menampilkan 

kesenian Tongklek. Festival tersebut merupakan festival antar desa yang ada dalam satu 

kecamatan. Misalnya Kecamatan Tuban mengadakan festival maka desa-desa yang 

mengikuti diantaranya Desa Sidomulyo, Desa Kingking, Desa Sugiharjo, Desa 

Mondokan, Desa Perbon, dan sebagainya dengan syarat harus ada dalam Kecamatan 

Tuban. Dari adanya festival tersebut, Usaha Mikro Kecil, dan  Menengah (UMKM) mulai 

berkumpul di jalan. Penjual makanan ringan seperti pentol (akso berukuran kecil), es teh, 

serabi, keripik singkong, roti bakar mulai berkumpul untuk menjual dagangannya. 

Masyarakat yang ramai berdatangan untuk melihat festival akan mulai memenuhi trotoar 

jalanan. Masyarakat yang berkumpul besar kemungkinan akan mulai merasa haus dan 

lapar kemudian akan membeli barang yang dijual. Harga makanan ringan tersebut cukup 

murah dan masih bisa dijangkau oleh masyarakat kelas menengah ke bawah. Misalnya es 

teh dengan harga RP 3.000,-, pentol dengan harga Rp. 5000,- dan sebagainya.  

 Berdasarkan wawancara dengan ketua Tongklek Tuban dengan nama pak Tahar, 

nilai ekonomi yang ditingkatkan adalah dari segi dampak dari adanya kesenian Tongklek. 

UMKM semakin banyak pembeli dikarenakan pada setiap festival dan juga lomba 

Tongklek, ribuan masyarakat datang untuk menyaksikan kesenian tersebut. Dengan jarak 

sekitar 3 km, masyarakat memenuhi di pinggir jalan. Festival dengan loma memiliki 

pengertian yang berbeda dalam kesenian ini. Perbedaannya terdapat dalam jumlah hadiah 

yang diterima oleh pemenang. Jika itu lomba, maka juara yang diambil hanya juara 1,2, 

dan 3. Berbeda dengan festival, terdapat juara selalin 3 besar. Misalnya adalah juara 

terbaik dalam segi properti, juara terbaik dalam segi penari (untuk menambah bagus 

dalam pertunjukan Tongklek diperlukan penunjang seperti koreografer, adanya penari 

yang dipelopori oleh kesenian Tongklek desa Sugihwaras Kecamatan Jenu,  bahkan 

adanya pendukung/supporter dalam festival). Setiap tambahan tersebut mendapatkan 

nominasi untuk yang terbaik. Dalam festival memiliki durasi sekitar 3-4 menit yang 

diwajibkan peserta membawakan lagu. Terdapat 1 lagu wajib dan 1 lagu pilihan. 

Misalnya yang mengadakan adalah IPNu (Ikatan Pelajar Nahdlatul Ulama), lagu yang 

biasa diwajibkan adalah lagu Subanul Wathon. Untuk lagu pilihan dibebaskan. Dengan 

durasi dan jarak tempuh yang harus peserta lewati, didukung dengan ramainya penonton 

akan mendukung UMKM dalam menjual dagangannya.  

 Untuk dana yang dibutuhkan dalam pengadaan instrumen Tongklek ada yang 

menggunakan bantuan dari desa. Tentunya masing-masing desa mengeluarkan dana yang 

berbeda-beda sesuai dengan kemampuan desa. Sebagai contoh desa Temandang, 

Kecamatan Merakurak, Kabupaten Tuban, mendapatkan dana bantuan sebesar 15 Juta. 

Hal tersebut selaras dengan pengelolaan dana desa yang memajukan kesenian tradisional 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

214 
 

(untuk kemakmuran masyarakat). Hal tersebut mendukung pengelolaan ekonomi desa 

yang ditujukan untuk masyarakat. Dana lain yang digunakan untuk membeli instrumen 

Tongklek adalah dana kelililing jalanan (ngamen) yang dilakukan di hari-hari yang 

ditentukan oleh grup, tentunya di saat para pemain Tongklek memiliki waktu luang dan 

tidak mengganggu jam sekolah. Dana ngamen dikumpulkan sedikit demi sedikit untuk 

keperluang membeli alat ataupun perbaikan alat. Dari sisi ekonomi, sangat mendukung 

untuk lebih produktif di kalangan remaja dalam mencari penghasilan.   



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

215 
 

3. Kesenian Tongklek Memperbaiki Produktivitas Remaja, serta Memperbaiki Moral  

Fakta remaja di masa kini banyak yang tidak tahu harus melakukan hal apa yang 

mendukung produktivitas. Terkadang keluar malam untuk hal-hal yang negatif. Dengan 

adanya kesenian Tongklek, remaja yang sebelumnya akan keluar malam untuk hal-hal 

yang tidak jelas jadi memiliki tempat untuk berkesenian. Berkesenian dapat mengolah 

rasa, memadukan pikiran, dan juga melatih untuk mengatur emosi.   

Adanya nilai-nilai karakter baik seperti kerjasama, disiplin, tanggung jawab, 

merupakan manfaat yang diberikan oleh kesenian Tongklek. Lickona (2012: 74), 

mengatakan bahwa Terdapat beberapa nilai-nilai yang mengedukasi melalui nilai-nilai 

moral yaitu kejujuran, keadilan, toleransi, kebijaksanaan, disiplin diri, tolong menolong, 

peduli sesama, kerjasama, keberanian, dan sikap demokratis. Nilai-nilai moral tersebut 

sangat dibutuhkan untuk remaja di masa kini mengingat terdapat beberapa kasus yang 

dilakukan oleh remaja yang diakibatkan oleh banyak faktor. Beberapa faktor tersebut 

diantaranya penyalahgunaan narkoba, minuman keras, seks bebas, dan sebagainya. 

Dengan adanya sebuah kesenian, akan memberikan tempat para remaja untuk 

berkreativitas dan berekspresi yang bermanfaat untuk perkembangan Remaja. 

  

 

Kesimpulan 

Kesenian Tongklek masih sangat lestari di Kabupaten Tuban. Dibuktikan dengan 

masih banyaknya grup Tongklek di berbagai desa dan merupakan brand dari desa tempat 

Tongklek berada. Upaya pelestarian budaya bisa dikatakan berhasil di pelestarian musik 

tradisional. Istrumen musik taradisi yang dilestarikan adalah Bonang, Saron dan juga 

Gong. Lirik lagu yang diabawakan rata-rata berbahasa Jawaseperti lagu Nyidam Sari 

karya Manthous, Prau Layar karya Ki Narto Sabdo, Sri Huning Mustiko Tuban yang 

merupakan lagu asli daerah Tuban, dan masih banyak lagi. Melodi lagu diisi oleh Saron 

dengan laras yang lebih panjang dari Gamelan. Untuk memperkuat melodi, pemain 



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

216 
 

Tongklek secara bersama-sama ikut bernyanyi menyesuaikan irama lagu yang dibawakan. 

Di masyarakat Jawa Timur juga ada tradisi ritual disetiap acara-acara penting. Tradisi 

tersebut dipercaya membawa keberkahan dan menghormati leluhur terdahulu. Instrumen 

kesenian Tongklek dimasa sekarang, memadukan instrumen tradisional seperti Saron, 

Bonang, Gong, dan juga Kentongan, dengan alat musik barat seperti senar drum, tong 

sebagai bas drum, dan juga simbal. 

Dampak positif dari Tongklek terhadap ekonomi masyarakat Tuban adalah 

sebagai wadah untuk UMKM dan pedagang kelililing yang berjualan pada saat festival 

Tongklek diselenggarakan. Dampak lain adalah terealisasikan dana bantuan dari desa 

sebagai wujud untuk memakmurkan masyarakatan, terkhusus seniman Tongklek. Dari 

segi media sosial juga sangat berpengaruh terhadap peningkatan ekonomi masyarakat. 

Misalnya kesenian Tongklek viral di media sosial, maka akan mengundang antusiasme 

masyarakat untuk datang menyaksikan kesenian ini, yang akhirnya berdampak bagi 

penjual di sekitar festival diselenggarakan. Dampak peningkatan ekonomi juga dirasakan 

oleh pengrajin instrumen Tongklek. Dampak tersebut dibuktikan dengan jumlah pesanan 

instrumen Saron, Bonang dan juga Gong yang semakin meningkat. Biaya lain seperti 

perawatan (perbaikan) instrumen akan menambah penghasilan bagi pengrajin instrumen 

Tongklek. Peningkatan ekonomi juga dirasakan masyarakat umum. Sebagai bukti, daerah 

yang ditempati festival Tongklek secara tidak langsung membutuhkan tempat parkir bagi 

yang membawa kendaraan. Dengan kesempatan tersebut, warga memanfaatkan untuk 

jasa parkir dengan ketentuan diperbolehkan oleh panitia penyelenggara. Walaupun dalam 

satu waktu, penyelenggara memberikan tempat untuk parkir gratis bagi orang yang 

menyaksikan pertunjukan Tongklek.  

  

 

Daftar Pustaka 

 

Creswell, John W. (2010). Research Design (Pendekatan Kualitatif,Kuantitatif dan 

Mixed. Yogyakarta : Pustaka Pelajar. 

Lickona Thomas (2012). Educating for Character. Jakarta: PT Bumi Aksara. 

Miller, M Hugh.(1994). Pengantar Apresiasi Musik (Introduction Music a guide to good 

listening). Yogyakarta : Yayasan Pustaka Nusatama. 

Mudjilah, Hanna Sri. (1998). Teori Musik Dasar. Yogyakarta: Institut Keguruan dan Ilmu 

Pendidikan Yogyakarta. 

Pradoko, Susilo (2017). Paradigma Metode Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: UNY 

Press.  



    PASIR: Jurnal Pusat Studi Islam Pesisir 
  

       Volume  01 Nomor 02 Tahun 2025 

       e-ISSN: 3110-7982                     p-ISSN: xxxx-xxxx 

 

 

217 
 

Rohmat, Saeful, Saeful  Hadi, Bambang. (2004). Tradisi dalam Pembentukan Identitas 

Bangsa di Era Modern. Yogyakarta : Cakrawala Pendidikan Jurnal Ilmiah 

pendidikan edisi februari 2004, TH. XXIII, No.1. 

Suria Sumantri, Jujun. (2013). Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Pustaka 

Harapan.  

Wattimena, Reza. (2011). Politik (Fenomenologi). Rumahfilsafat.com. 

Westraup, Sir Jack and Harrison. (1959). Collins Encyclopedia Of Music. Lodon : 

Chancellor Press Michelin House 81 Fulham Road. 

 

 

 

 

 


