
Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

85

HERMENEUTIKA HADIS:
TINJAUAN PEMIKIRAN YUSUF AL-QORDHOWI

DALAM MEMAHAMI HADIS

Siti Fahimah
Institut Agama Islam Tarbiyatut Thalabah Lamongan, Indonesia

E-mail: fahimahsiti@gmail.com

Abstract: Hadith as the Qur'an is a text produced from the past and
destined for all time, past and present. In understanding the products of the
past many methods for its understanding can be catered for the benefit of
the people. Hermeneutics is present as a new method for understanding past
product texts in order to be applied to the present, in the heremenutics are
three kinds, those are texts, contexts and authors can unite to produce a
'similar' understanding to what the text writer intended Allah (al-Qur'an) or
Prophet Muhammad (Hadith). In understanding the text of the Qur'an has
been offered an understanding by using methods of heremeneutic with clear
steps, as well as Hadith, many ways of understanding hadith, among which
was put forward by Yusuf Qordhowi, he emphasized the understanding of
hadith on maqashid as-syariah and pay attention to asbab al-wurud hadith
and try to find its contextual significance. In an attempt to understand the
hadith, Al-Qordhowi mindset has been constructed in such a way that he in
understanding the hadith always concerns the internal  of the hadith without
forgetting to use the external approach. Where the intersection between the
goal of understanding hermeneutics with the study of Yusuf Qordhowi’s
Hadith.

Keywords: Hermeneutics, Hadis, Understand Hadis and Yusuf al-Qordhowi

Pendahuluan
Hadis sebagai sumber kedua setelah alquran memiliki kedudukan yang sama

penting, karena alquran tidak bisa berdiri sendiri melainkan memerlukan hadis dalam
memahami makna teksnya. Tetapi ada problem mendasar yang agaknya pengkajian
terhadap hadis menjadi sangat urgen. Pertama, munculnya problem-problem baru yang
sangat banyak, padahal belum ada penjelasan jelas dari syari’. Kedua, pendekatan
konvensional yang selama ini dipakai agaknya kurang lagi bisa menjawab persoalan
yang terus bermunculan pada era modern saat ini. Ketiga, adanya pemikiran baru yang
muncul dan memberikan alternatif yang perlu disosialisasikan dan dikritisi.1

Sementara kajian kontemporer saat ini agak ‘menelantarkan’ metode
pemahaman hadis dalam masalah dan isu-isu aktual, seolah hadis terlupakan atau
menjadi suatu yang tersisa. Sedangkan banyak ulama dan cendekiawan muslim
mengkaji dan menafsirkan al-Quran dengan menawarkan beberapa metode baru dalam

1Fazlur Rahman, Wacana Studi Hadis Kontemporer, (Yogyakarta: Tiara Wacana).ix



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

86

upaya mengeksplorasi ayat-ayat al-Quran, tetapi tidak terhadap hadis.2 Hal ini itu bisa
dikarenakan adanya kekhawatiran atas label ‘ingkar as-sunnah’. Oleh karena itu, tidak
heran bahwa upaya pemahaman hadis tertinggal jauh dari penafsiran alquran, bahkan
kebanyakan ulama mendahulukan sikap hati-hati (reserve) untuk menelaah ulang dalam
pengembangan pemikiran agar tidak terjadi ketimpangan yang luas dan juga sebagai
upaya untuk mempermudah dalam kegiatan pehamaman hadis secasar bebas tetapi
terkendali.

Persoalan itu muncul karena hadis tidak mempunyai kekuatan setingkat alquran
yang qath’iy dan mendapat jaminan dari Allah, sementara kualitas hadis hanya sebatas
dhonny3 dimana kebenarannya masih perlu penelitian, sehingga ulama tersibukkan
dengan membeda akan nilai hadis tersebut dari sisi sanadnya, sehingga hadis yang bisa
dikupas dengan menggunakan metode yang baru haruslah hadis shohih4, sehingga akan
didapatkan pemahaman yang mendalam dan bisa dipakai untuk diterapan, karena hadis
juga bukan terlahir sebagai teks mati, melainkan menjadi sunnah yang senantiasa hidup,
hal ini tidak bisa hanya menggunakan pendekatan konvensional saja melainkan harus
mau dan mampu memakai metodologi baru.

Urgensi hadirnya metodologi baru yang sistematis untuk pemaknaan hadis
semakin jelas ketika kita hendak berupaya melakukan perumusan kembali atas maksud
dari suatu hadis yang sesuai dengan dinamika masyarakat dan mampu menyerap
perubahan-perubahan, baik yang spasial, temporal, maupun yang universal sehingga
maksud dari hadis mampu menyentuh rasa keadilan dan tidak terjadi ‘bias’.5 hal itu
dilakukan agar hadis bisa difahami dan disesuaikan antara teks dan konteks yang ada.

Lontaran-lontaran tentang prinsip-prinsip pemaknaan hadis yang sistematis dan
baru sudah  banyak dilakukan oleh tokoh-tokoh Islam, diantaranya Muhammad Iqbal,
dalam karyanya The Reconstruction of Religions Thought in Islam6 berpendapat bahwa
orang yang akan mengambil pelajaran dari hadis harus membedakan antara hadis yang
membawa konsekwensi hukum atau tidak, harus meneliti sejarah bangsa arab sebagai
penerima awal hadis dan pada kondisi apa hadis itu diucapkan. Sama halnya dengan
Iqbal, adalah Yusuf Qordhowi yang berusaha memahami hadis secara konseptual dan
sistematis. Baliau menulis dalam kajiannya tentang pemahaman hadis dalam bukunya
yang berjudul ‘kaifa Nata’amal Ma’a as-Sunnah an-Nabawiyah. Dalam buku itu, beliau

2Apa yang dilakukan atas ayat-ayat alquran oleh ulama merupakan suatu khazanah yang berarti
bagi perkembangan ilmu-ilmu alquran saat ini. Kenyataan ini berbeda dengan tradisi hadis. Kebanyakan
ulama hadis masih sering disibukkan dengan kajian intern teks, yaitu persoalan shohih tidaknya hadis dan
penulusuran kredibilitas rowinya.

3Dalam persoalan kehujjahan hukum hadis hanya sampai pada  tataran dhanny, hal itu
dikarenakan karena hadis adalah ucapan Nabi Muhammad sendiri berdasarkan wahyu dan tertulisnya
memakan rentang waktu yang lama, sehingga mempunyai ranngkaian orang itu sambung sampai Nabi,
sehingga penelusuran atas kredibilitas pembawa hadis itu memerlukan penelusuran agar tidak terjatuh
pada sebuah berita palsu (hadis maudhu)

4Dalam pensyaratan hadis shahih ulama menyepakati harus memenuhi  syarat, yaitu: Pertama,
harus bersambung sanadnya, kedua, diriwayatkan orang adil, ketiga, rawinya bersifat dhobit, keempat,
tidak terdapat kejanggalan atau syadz dan kelima, tidak terdapat cacat atau ‘ilat, lihat Hammam bin
Abdurrahim Sa'id, al-Fikr al-Manhaji 'inda al-Muhadditsin , (Qatar : Ri'asat al-Mahakim al-Syar'iyyat wa
al-Syuun al-Diniyyat, 1998), h. 57. Muhammad Jalaluddin al-Qasimi, Qawa'id al-Tahdits , (Beirut : Dar
al-Naghatis, 1984) , 10 3

5Musahadi, Hermeneutika Hadis-Hadis Hukum; Studi tentang Gagasan Fazlur Rahman,
Penelitian (Semarang: t.td), 2-3.

6Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (New Delhi: Kitab
Bhavan, 1981), 50



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

87

menganjurkan beberapa prinsip penafsiran hadis yang proporsional yaitu  tidak hanya
secara tekstual nya saja tetapi juga secara kontekstual dan memperhatikan kondisi hadis
atau disebut historis dan sosiologis hadis, sehingga pergesaran makna hadis akan
muncul seiring dengan perubahan zaman. 7

Dalam perkembangannya, buku tersebut menjadi acuan para pemerhati dalam
kajian hadis, selain hanya karena pada awalnya buku tersebut adalah hasil dari
perdebatan antara beliau dengan al-Ghozali tentang cara memahami hadis yang benar
agar tidak dituduh ingkar sunnah, tetapi juga karena Yusuf Qordhowi adalah ulama
yang dianggap sebagai ulama yang demokrtaris, tidak liberal, tetapi juga tidak ekstrim
dan tidak teks oriented tetapi lebih mementingkan pada maqashid as-syariah. Salah satu
pemahaman al-Qordhowi adalah anggapan penting adanya asbab al-wurud, dengan
adanya teori asbab al-wurud mengisyaratkan bahwa ada akar-akar historis dalam kajian
hadis mengenai pemahaman secara hermeneutis.

Metode-metode al-Qordhowi itulah yang menjadi latar belakang penulisan
artikel ini dengan mengkaji lebih jauh bagaimana pehamahan hadis al-Qordhowi dan
ditinjau dari segi hermeneutika.

Metode Penelitian
Penelitian ini sepenuhmya merupakan penelitian kepustakaan (Library Reseach),

oleh karena itu seluruh sumber yang digunakan didalamnya berupa sumber kepustakaan
baik primer maupun skunder, sumber primer adalah buku-buku Yusuf Qordhowi yang
membahas hadis, sedangkan sumber skunder adalah berupa buku-buku yang berkaita
dengan hadis dan hermeneutika.

Selain itu, penelitian juga menggunakan cara deskriptif-analitis. Metode
Deskriptif bertujuan untuk mendeskripsikan landasan teori yaitu yang berhubungan
dengan metode pemahaman hadis, teori hermeneutika, pemahaman Yusuf al-Qordhowi
dalam memahami hadis, sementara metode analitis untuk menganalisa kecocokan antara
pehamahan al-Qordhowi dalam memahamii hadis dan teori-teori hermenutika yang ada
dengan mengambil teori salah-satu tokoh hermeneutis.

Pemahaman Hadis
Pemaknaan Hadis pada Masa Awal

Hadis8 dalam arti perbuatan yang dilakukan Nabi SAW pada umumnya diterima
berdasarkan riwayat dengan makna yaitu sebuah periwayatan yang tidak sama persis
dengan apa yang diucapkan Nabi, dalam tataran teori periwayatan bil makna boleh
dilakukan dengan persyaratan yang harus dipenuhi para perawi hadis. Sehingga
pemahaman atas teks hadis yang dibawa sang perowi akan difahami sebagaimana
penerimaan dan konteks waktu penerimaannya.

7Yusuf Qordhowi, Kaifa Nata’amal Ma’a as-Sunnah an-Nabawiyah, (Virginia: al-Ma’had al-
Alami Li al-Fikr al-Islami, 1990) Cet. I. Terj. Moh. Baqir, Bagaimana Memahami Hadis Nabi, (Bandung:
Karima,1999),179

8Hadits merupakan istilah yang biasa digunakan para pakar hadits dalam menyebut sesuatu yang
berasal dari Nabi Muhammad saw, baik itu berupa perkataan, perbuatan atau ketetapan. Hadits berfungsi
menjelaskan, memperkuat dan menyebutkan hukum yang terdapat

dalam Alqur'an. Oleh karena itu hadits menempati peringkat kedua dalam hirarki sumber hukum
Islam. Lihat Yusuf Qardhawi, Bagaimana Memahami Hadits Nabi ,. Terj. M. Bagir, Jakarta ,

1993, h. 17



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

88

Dalam memahami sebuah teks hadis ada perbedaan pendapat, apakah
pemahaman hadis harus dikaitkan dengan konteksnya atau tidak? Apakah konteks
tersebut berkaitan dengan pribadi pengucapnya saja atau mencakup pula mitra bicara
dan kondisi sosial ketika hadis diucapkan.9 Sementara di sisi lain, tipologi pemahaman
ulama dan umat terhadap hadis diklasifikasikan menjadi dua bagian. Pertama, tekstual
yakni tipologi pemahaman yang mempercayai hadis sebagai sumber kedua ajaran Islam
tanpa mempedulikan proses panjag pengumpulan hadis, tetapi hanya memperhatikan
lafalnya saja tidak memperhatikan aspek yang lain, seperti sejarah, atau makna yang
tersembunyi di balik teks. Pemahaman tipe ini dikategorikan sebagai pemahaman yang
ahistoris. Kedua adalah pemahaman kontekstual, yaitu pemahaman yang mempercayai
hadis sebagai sumber kedua ajaran Islam dan melihat beberapa unsur dalam upaya
pemahaman seperti melalui kritik-historis terhadap hadis hadis dengan melihat asbab al-
wurud nya10 atau makna yang tersembunyi di balik teks.

Kondisi pemahaman yang tekstual dan kontekstula sudah pernah terjadi pada
zaman Nabi ketika memahami hadis tentang pelaksanaan sholat ashar pada waktunya.
Hadis tersebut diriwayatkan oleh Bukhori Muslim sebagai berikut:

قال : حدثنا جویریة، عن نافع، عن ابن عمر، قال: حدثنا عبد الله بن محمد بن أسماء، قال
» لا یصلین أحد العصر إلا في بني قریظة«: لما رجع من الأحزابالنبي صلى الله علیھ وسلم لنا 

بل نصلي، : لا نصلي حتى نأتیھا، وقال بعضھم: فأدرك بعضھم العصر في الطریق، فقال بعضھم
11لم یرد منا ذلك، فذكر للنبي صلى الله علیھ وسلم، فلم یعنف واحدا منھم

Artinya:
Bercerita kepadaku Abdullah bin Muhammad bin Asma’ dia berkata: bercerita

kepadaku Juwairiyah dari Nafi’ dari Ibnu Umar, dia berkata: Nabi SAW bersabda
kepada kami ketika kami datang dari perang ahzab: “janganlah seseorang di antara
kalian sholat ashar, kecuali di perkampungan Quraidhoh” kemudian mereka mendapati
waktu ashar di jalan. Sebagian mereka berkata: ‘kita jangan sholat sebelum sampai di
sana, sedangkan sebagian yang lain berkata: ‘kita akan sholat ashar’. Kemudian
mereka menceritakan kepada Nabi dan Nabi tidak menyalahkan keduanya”

Melihat teks hadis diatas, sahabat dalam memahami hadis Nabi ada perbedaan;
pertama, ada yang memahami bahwa mereka harus sholat ashar di Bani Quraidhoh
sehingga mereka harus bergegas sampai di tempat tujuan pada waktu masih ashar,
mereka akan sholat ashar walaupun belum tiba ditempat tujuan, karena takut akan
habisnya waktu ashar. Kedua, ada pula yang memahami bahwa perintah Nabi tersebut
menekankan untuk sholat di Bani Quraidhoh, oleh karenanya mereka tidak melakukan
sholat sebelum sampai tujuan walaupun waktunya ashar habis.12

Sementara Nabi menanggapi kasus kedua kelompok sahabat nya tersebut tidak
menyalahkan keduanya, Nabi tetap mendiamkan perbedaan tersebut dan tidak
memberikan komentar untuk membenarkan atau menyalahkan salah satu keduanya,

9Yunahar Ali dan Mas’udi (ed.), Pengembangan Pemikiran Terhadap Hadis, cet. Ke.1,
(Yogyakarta: LPPI, 1996), 57

10M.Amin Abdullah, Studi Agama Normatifitas dan Historisitas, cet. Ke-1, (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1996), 315

11 Muhammad bin Ismail al-Bukhori, Shahih Bukhori, Jld. II, (Dar al-Fikr, 1415/1995).109 dan
Muslim bin Hajjaj al-Qusyairi, Shahih Muslim, Jld. I, (Beirut: Dar al-Fikr, 1414/1993), 206

12 Muhammad al-Ghozali, as-Sunnah an-Nabawiyah Baina Ahli Fiqh wa Ahli al-hadis, Cet.ke-4,
(Kairo: Dar al-Syuruq, 1998), 8-9 dan Ibnu Hajar al-Asqolani, Fathul Bari, Jld. 8 dan 3, (Ttp: al-
Maktabah al-Kulliyah al-Azhariyah, 1398/1978), 169-171



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

89

dalam istilah hadis sikap Nabi ini disebut Hadis Taqriri13. Menurut Jumhur Ulama
bahwa kedua pemahaman tersebut adalah sama-sama benar, karena sahabat mencoba
berijtihad dalam memahami hadis Nabi, seperti yang dikatakan as-Syafi’i bahwa setiap
mujtahid ketika berijtihad itu benar maka mendapat pahala dua, jika salah mendapat
pahal satu.

Melihat kasus di atas pada zaman Nabi sudah ada praktik pemahaman hadis
yang tekstual dan kontekstual yaitu ada yang memahami apa adanya teks hadis, ada pula
yang memahami dari apa maksud yang terkandung di balik hadis tersebut. Dalam kasus
ini Nabi membolehkan pemahaman seperti itu.

Dalam kasus yang serupa, sahabat tidak mengamalkan apa yang dicontohkan
Nabi karena melihat konteksnya yang berbeda, yaitu dalam kasus pembagian tanah bagi
para pejuang. Pada masa Nabi membagi-bagikan tanah khoibar para pejuang, tetapi
dalam kasus yang sama sahabt Umar tidak membagikan tanah rampasan perang di
daerah Irak pada para pejuang.14

Dengan perselisihan pendapat tentang pemahaman ini menunjukkan bahwa
kontekstualisasi pemahaman maknawi dan lafdzi sudah terjadi sejak zaman Nabi dan
sahabat, sehingga hadis tidak harus dilihat secara teksnya saja, tetapi masih ada
kemungkinan difahami dengan pendekatan yang lain yang tidak perlu ada ketakutan
penuduhan bid’ah atau bahkan inkar as-sunnah, karena Nabi juga tidak mempersoalkan
hal tersebut.

Hermeneutika
A. Pengertian Hermeneutika

Secara etimologi, kata hermeneutika adalah dari bahasa inggris yaitu
hermeneutics  yang asal katanya adalah bahasa Yunani hermeneuin artinya
menginterpretasi, menjelaskan, menerjemahkan dan menafsirkan.15 Kata
hermeneutika merupakan derivasi dari kata Hermes,  seorang dewa dalam mitologi
Yunani.16 Dalam konteks Islam, Hermes tak ubahnya seperti peran Nabi utusan
Tuhan yang bertugas sebagai penerang dan penghubung untuk menyampaikan
pesan dan ajaran Tuhan kepada Manusia.17 Bahkan Hossein Nashr berspekulasi
bahwa Hermes tidak lain seperti Nabi Idris.18

Sedangkan secara terminologi, hermenutik diartikan sebagai penafsiran
ungkapan-ungkapan dan anggapan dari orang lain, khususnya yang berbeda dari
rentang sejarah. Bahkan dikalangan ilmuan klasik maupun modern telah sepakat
bahwa hermenutika adalah proses mengubah sesuatu dari situasi ketidaktahuan

13Hadis Taqririyah adalah...............
14Yusuf al-Qordhowi, Kaifa Nata’amal Ma’a as-Sunnah an-Nabawiyah, (USA, Virginia:

Ma’had al-Islami, 1990), 138
15 E.Sumaryono, Hermeneutika: Sebuah Metode Filsafat, Cet. Ke-1, (Yogyakarta: Kanisius,

1998), 23
16Hermes ini digambarkan sebagai seseorang yang mempunyai kaki bersayap dan lebih dikenal

dengan sebutan Mercerius dalam bahas latin. Ibid
17Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik, Cet.ke-1,

(Jakarta: Paramadinah, 1996), 13 dan W. Poespoprodjo, Interpretasi: Beberapa Catatan Pendekatan
Filsafat, Cet. Ke-1, (Bandung: Karya Remaja, 1987), 91

18Musahadi, Hermeneutika Hadis-hadis Hukum: Studi tentang Gagasan Fazlur Rohman,
Penelitian, (Semarang:t.d), 89 dan Sayyid Hossen Nashr, Knoweldge and Secred, (State University Press,
1989), 71



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

90

menjadi mengerti19 dan mengeksplisitkan makna yang samar dengan bahasa yang
lebih jelas, hermeneutik dapat juga diartikan dengan menerjemahkan dan bertindak
sebagai penafsir.20 Dewasa ini hermeneutika sering dipersempit menjadi penafsiran
teks tertulis yang berasal dari lingkungan sosial dan historis yang berbeda dengan
lingkungan pembaca.21 Dengan demikian hermeneutik mengarahkan agar teks yang
sedang dipelajari mempunyai arti sekarang dan di sini, sehingga teks tersebut
mengarah secara terbuka menjadi yang sekarang dan di sini.

Dalam konteks agama, hermeneutik bertugas bagaimana menjelaskan isi
sebuah teks keagamaan masyarakat yang hidup pada tempat dan kurun waktu yang
jauh berbeda dari empunya, karena proses hermenutik adalah proses pemahaman,
penafsiran dan penerjemahan sebuah pesan baik tertulis maupun ucapan yang
selanjutnya disampaikan kepada masyarakat. Dalam studi keislaman, hermenutik
sudah lama dikenal dan masuk dalam kajian tafsir dan lainnya. Padanan kata yang
dianggap sebagai hermenutik adalah tafsir, ta’wil, syarah, dan bayan.

Jarak waktu, tempat dan suasana kultural antara pembaca dengan teks dan san
pengarang (empunya) sudah barang tentu melahirkan keterasingan di satu sisi dan
kesenjangan bahkan deviasi makna pada sisi yang lain, persoalan keterasingan
inilah yang menjadi perhatian utama hermeneutika sebagai sebuah teori interpretasi,
sehingga pemahaman teks dalam teori-teori hermeneutika mengharuskan
pembedahan antara makna teks dengan perkembangan zaman. Dari situ dapat
diketahui bahwa tuga pokok heremeneutik adalah bagaimana menafsirkan sebuah
teks klasik atau teks asing sama sekali menjadi milik kita yang hidup di zaman, di
tempat serta suasan kultural yang berbeda.

B. Perkembangan Hermeneutika
Pada awalnya hermeneutik banyak dipakai oleh mereka yang berhubungan

erat dengan kitab suci Injil dalam menafsirkan kehendak Tuhan kepada manusia,
karena pada awalnya hermeneutik ini hanya difahami sebagai metode untuk
manasfsirkan teks-teks yang terdapat dalam kitab suci dan buku-buku klasik
lainnya.22 Namun hermeneutik mulai berkembang pada abad ke-17 dan 18 M
dengan mulai dilakukannya untuk pendekatan disiplin ilmu yang lain tidak hanya
kitab suci.23

Sedangkan kajian terhadap hermeneutik sebagai sebuah bidang keilmuan
mulai marak pada ke-20, karena semakin maraknya kajian hermeneutika pada

19AlFatih Suryadilaga, Metode Hermeneutika dalam Pensyarahan Hadis: Ke arah Pemahaman
yang Ideal dan Komprehensip, Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Quran dan hadis, Vol. I, No.2, Januari 2001,195

20Suatu istilah lain yang dekat dengan heremeneutik adalah exegesi atau penafsiran. Meskipun
terdapat sinonimitas antara hermenutika dengan exegesis, tetapi pada hakekatnya terdapat nuansa yang
berbeda, yakni pertama menunjuk pada teori dan metodologi penafsiran, sedangkan yang kedua pada
aspek praksisnya. T.H. Hasan Sunanto, Hermeneutika: Prinsip dan Metode Penafsiran al-Kitab, Cet. Ke-
5, (Malang: Seminari al-Kitab Asia Tenggara, 1993), 3

21C. Verhak dan R. Haryono, Filsafat Ilmu Pengetahuan: Telaah atas Kerja Ilmu-ilmu, Cet. Ke-
2, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1991), 175

22Zainul Milal Bizawi, Perlawanan Kultural Agama Rakyat: Pemikiran dan Paham Keagamaan
Syekh Mutamakkin dalam Pergumulan Islam dan Tradisi, Cet. Ke-1, (Yogyakarta: SAMHA, 2002), 5

23K. Bertens, Filsafat Barat abad XX Inggris dan Jerman, Cet. Ke-1, (Jakarta: Gramedia, 1983 ),
224



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

91

disiplin ilmu-ilmu, Palmer mengklasifikasikan cabang-cabang studi hermeneutik
sebagai berikut:24

1. Interpretasi terhadap kitab suci, disebut exegesis
2. Interpretasi terhadap berbagai teks kesusastraan lama, disebut philology
3. Interpretasi terhadap penggunaan dan pengembangan aturan-aturan bahasa,

disebut technical hermeneutis
4. Studi tentang proses pemahamannya itu sendiri, disebut philosophical

hermeneutics.
5. Pemahaman dibalik makna-makna dari setiap simbol, disebut drean analysis
6. Interpretasi terhadap pribadi manusia beserta tindakan-tindakan sosialnya,

disebut social hermeneutics.
Keenam perkembangan diatas tampak bahwa kajian hermeneutik berkembang

pesat dan kini telah menampilkan bentuknya sebagai suatu kajian penting dalam
memahami teks dan pemikiran lainnya, keenam pembagian hermeneutika itu juga
merupakan fenomena hermeneutik kontemporer. Maka para cendekiawan sekarang
mulai menggunakan hermeneutik untuk mendekati kajiannya masing-masing, karena
diskursus hermeneutik semakin berkembang dan ia tidak hanya dalam kajiak kitab suci
melainkan juga diplin ilmu yang lain, seperti teks keagamaan, sejarah, hukum, filsafat,
alquran dan juga hadis.

Biografi Yusuf Al-Qordhowi
A. Riwayat dan Latar Belakang Pendidikannya

Nama lengkapnya adalah Yusuf al-Qordhowi ada yang menyebutnya Yusuf al-
Qaradawi, lahir di desa kecil Republik Arab Mesir yang bernama Shaft Turab di tengah
Delta sungai Nil tepatnya daerah Mahallah al-Kubro Propinsi al-Gharabiyah. Beliau
lahir tanggal 9 September 1926 dari keluarga biasa yang berprofesi sebagai petani.
Umur 2 tahun beliau ditinggal wafat ayahnya Abdullah, kemudian diasuh paman dan
bibinya. Pamannya lah yang mengantarkan yang mengantarkan al-Qordhawi menjadi
terpelajar. Beliau dianugrahi kecerdasan yang luar biasa, dengan kecerdasan itulah
beliau mampu mengahafal alquran dan hukum tajwidnya diusia 10 tahun, diusian yang
relatif muda itu pula masyarakat manejadikannya imam.25

Pendidikan formal beliau mulai dari sekolah di lembaga pendidikan al-Azhar dan
mendapatkan gelar al-‘Allamah dari gurunya karena kecerdasan beliau yang luar biasa,
setamat SD beliau melanjutkan ke ma’had Thanta selama 4 tahun, kemudian syahadah
(ijazah) Aliyah beliau peroleh pada tahun 1952, tahun 1957 beliau melanjutkan studinya
ke Ma’had al-Buhuts wa Dirasat al-Arabiyah al-Aliyah setingkat D3 dibidang bahasa
arab dan sastra arab, pada saat yang sama beliau juga kuliah di fakultas Ushuluddin
Universitas al-Azhar Kairo konsentrasi studi aqidah, filsafat, tafsir, dan hadis. Kuliah
nya ini diselesaikan pada tahun 1960 dan menjadi satu-satunya mahasiswa yang lulus
saat itu. Setamat studinya ini beliau mengikuti program doktoral di Universitas yang
sama dengan judul disertasi “ az-zakat wa atsaruhu fi hill al-Masyakil al-Ijtima’iyah”
(zakat dan pengaruhnya dalam mengatasi problematika sosial) selesai tahun 1973
dengan predikat cumlaude.26

24 Ibid, 6
25Isham Talimah, Manhaj Fiqih Yusuf al-Qardhawi, Cet. Ke-1, terj. Samson Rahman, (Jakarta:

Pustaka Kausar, 2001),3 dan Abd Rahman Ali Bauzi, (ed.), Rangkuman Biodata Yusuf al-Qordhawi:
Fatwa al-Qordhowi, permasalahannya, Pemecahan dan Hikmah, (Surabaya: Risalah Gusti, 1994),399

26Ibid.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

92

Secara formal pendidikan al-Qordhowi banyak menekuni pada bidang ushuludiin
dan syariah, tetapi itu tidak menghalangi beliau untuk mempelajari ilmu keislaman yang
lain seperti pusis, sastra, dan ilmu-ilmu yang lain, maka tidak heran jika al-Bauzi
mengatakan bahwa al-Qordhowi adalah seorang cendekiawan muslim yang multi
talenta dan memiliki pemeikiran jauh ke depan, hal itu terlihat dari banyaknya karangan
yang sudah beliau hasilkan.27

B. Pemikiran Yusuf al-Qordhowi
Pemikiran al-Qordhawi banyak dipengaruhi dari bacaan yang beliau kagumi,

diantaranya adalah buku tasawuf yang cenderung berkeagamaan klasik yaitu karya as-
Sya’roni yang cenderung salafiah, kemudian karya-karya al-Ghozali yang lebih pada
nuansa tasawuf sampai beliau bergabung dengan JI (jamaah ikhwan al-Muslim) yang
dimotori Hasan al-Banna.28

Pada perkembangannya pemikiran al-Banna banyak mempengaruhi pemikiran al-
Qordhowi, hal itu bisa dilihat dari sikap al-Qordhowi yang mengutamakan persatuan
dan kesatuan ummat, menganggap bahwa perbedaan furu’iyah adalah suatu kemestian
dan juga harus membebaskan dari fanatisme mazhab, larangan taqlid. 29 Di sisi lain
beliau juga terkenal moderat, beliau mengedepankan pada sumber primer yaitu alquran
dan hadis tetapi beliau juga siap menerima pendapat dari manapun kalaupun itu
bersandar pada yang benar. Untuk memetakan pemikiran al-Qordhowi ada beberapa
gagasan yang khas, yaitu:
1. Jalan Tengah

Jalan tengah adalah suatu sikap yang ada ditengah antara gampang dan ketat
dalam mengambil hujjah dan penentuan hukum, al-Qordhowi selalu mengambil
jalan moderasi dan tengah asalkan sesuai dengan maqashid al-syari’ah, bahkan
beliau dinobatkan sebagai pioner moderasi di zaman modern. Hal itu beliau
menyandarkan pendapatnya pada surat al-Baqarah ayat 143:

سُولُ عَلیَْكُمْ شَھِیدً  ةً وَسَطًا لتِكَُونوُا شُھدََاءَ عَلىَ النَّاسِ وَیكَُونَ الرَّ اوَكَذَلكَِ جَعَلْناَكُمْ أمَُّ
Artinya: “ dan demikian kami jadikan kamu (umat Islam) umat yang adil dan

pilihan, agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar
Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas perbuatan kamu”

2. Salafiah Moderat
Salafiah adalah suatu aliran keagamaan yang berpendirian bahwa untuk
mendirikan kejayaan umat Islam harus mengambil kembali ajaran yang masih
murni seperti yang diamalkan generasi awal yaitu Nabi dan sahabat (salaf al-
sholeh).30

Sedangkan yang disebut moderasi adalah sikap pertengahan antara dua kutub
yang ekstrim yaitu liberal dan ekstrim. Dengan demikian al-Qordhowi

2727Ibid, 400 dan Yusuf al-Qordhawi, Syaikh Muhammad al-Ghozali yang saya kenal: setengah
abad Perjalanan Pemikiran dan Gerakan Islam, ter. (Jakarta: Rabbani Press, 1997),8

28Hasan al-Banna terkenal sebagai seorang tokoh revolusioner muslim sekaligus spiritualis. Ibid,
221

29Yusuf al-Qordhowi, Hukum Zakat, terj. Salman Harun, et.al., cet.ke-3, (Jakarta: Pustaka Litera
Antar Nusa, 1993), 17

30Munawir Syadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran dan Sejarah Pemikiran, (Jakarta: UI Press,
1990), 124



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

93

memposisikan diri diantara dua jalan tersebut, beliau membahas cara orang-
orang ektrim dan tekstualis berpendapat dan juga membahas orang-orang liberal
bependapat, kemudian beliau menentukan manhaj moderat untuk mendapatkan
pemahaman agama yang lues.
Dengan pemetakan pemikiran tersebut dapat diketahui bahwa pemikiran beliau
selalu melihat kondisi umat masyarakat, dengan patokan maqashid Ammah
tanpa eksploitasi pemahaman atau adanya kepentingan pribadi maupun
kelompok, al-Qordhowi selalu mendengungkan salah satu ungkapannya
“sesungguhnya apa yang kami yakini dan yang kami serukan adalah sikap
moderat bagi umat yang moderat”31

Metode Yusuf Al-Qordhowi Dengan Tinjauan Hermeneutika
A. Metode Yusuf al-Qordhowi dalam Memahami Hadis

Dalam pengambilan hadis sebagai dasar hukum, al-Qordhowi sangat hati-
hati dan menetukan aturan-aturan yang terkait sanad dan matan. Adapun prinsip
dasar yang beliau pakai dalam beriteraksi dengan sunnah, yaitu pertama, Meneliti
tentang keshahihan hadis tersebut sesuai dengan ketentuan ulama hadis. Kedua,
Dapat memahami dengan benar nas-nas yang berasal dari Nabi yaitu sesuai dengan
pengertian bahasa dan konteks hadis tersebut.32

Selain kedua hal itu al-Qordhowi juga menaruh perhatian besar dalam
pemahaman hadis, besarnya perhatian beliau karena hadis memerlukan penelitian
dua kali lebih ketat dibanding alquran, karena ada beberapa hal yang menjadikan
hadis butuh pengkajian yang mendalam, yaitu: hadis hanya sebatas dhanny, tidak
semua hadis ada penjelasannya, para ulama  dalam memahami hadis pada
umumnya cenderung memfokuskan proses periwayatan dengan menekankan pada
kajian sanad.

Di sisi lain dalam upaya memahami hadis, pola fikir al-Qordhowi telah
terkonstruksi sedemikian rupa, karena beliau selalu memperhatikan sisi internal da
eksternla hadis. Segi internal hadis yaitu mengenai isnad, al-Qordhowi tidak
memakai suatu hadis sebelum beliau tahu kualitas hadis tersebut secara pasti, tidak
hanya mengandalkan kemasyhuran hadis semata.33 Sementara dari sisi eksternalnya
adalah dari segi pemahaman hadis itu sendiri, atau ma’anil hadisnya.

Adapun cara al-Qordhowi dalam memahami hadis adalah dengan
menerapkan beberapa prinsip yang sesuai dengan maqashid al-Syari’ah,34 yaitu:
1. Memahami Sunnah Sesuai Petunjuk Alquran.

Menurut al-Qordhowi dalam memahami hadis  harus terlebih dahulu melihat
yang ada dalam alquran sehingga tidak bertentangan dengan petunjuk nya,

31Yusuf al-Qordhowi, al-Ijtihad al-Mu’asir, (Kairo: Dar al-Tauzi’ wa an-Nashr al-Islamiyah,t.t),
4

32Ibid
33Mengenai syarat yang ditentukan al-Qordhowi dalam hal sanad hadis bisa lihat selengkapnya

di buku beliau yaitu Kajian Kritik Pemahaman Hadis: Antara Pemahaman Tekstual dan Kontekstual, terj.
A. Najuyullah dan Hidayatullah, (Jakarta: Islamuna Press, 1991), 97-101

34Maqashid as-syariah adalah tujuan syariat secara umum, diantara tujuan itu adalah:
1)Menciptakan dan  menjaga kemaslahatan manusia, baik itu berhubungan dengan agama, jiwa, akal,
keturunan maupun harta, 2) menyempurnakan segala yang diperlukan manusia untuk memudahkan dan
untuk dapat menanggung kesukaran dan pembebanan (taklif), M. Hasbi as-Siddiqy, Pengantar Hukum
Islam, (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 1997), 345



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

94

sehingga hadis gharanik35 menurut al-Qordhowi tidak bisa diterima karena
bertentangan dengan alquran walaupun sanadnya shahih. Tetapi sikap
menjauhi hadis yang bertentangan dengan alquran harus melewati seleksi
yang adil sehingga tidak mudah meninggalkan hadis yang hanya karena
kelihatan bertentangan secara lahiriahnya saja.
Sebagai contoh hadis orang mati diazab karena tangisan keluarganya seolah
bertentangan dengan ayat alquran surat al-An’Am ayat 164, bunyi teks nya
adalah:

Bunyi Hadis
الله صلى مھلا یا بنیة ألم تعلمي أن رسول : حفصة بكت على عمر، فقالعن عبد الله، أن 

36»إن المیت یعذب ببكاء أھلھ علیھ«: الله علیھ وسلم، قال

Bunyi Ayatnya

وَلاَ تزَِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أخُْرَى ثمَُّ إلِىَ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فیَنُبَِّئكُُمْ بمَِا كُنْتمُْ فیِھِ تخَْتلَفِوُن....

Melihat sepintas seolah dua dalil tersebut bertentangan, teks hadis tersebut
menjelaskan bahwa orang yang meninggal kemudian keluarga yang
ditinggaklan merapati bahkan sampai menangis maka mayat akan terkena
siksa, sementara ayat tersebut menjelaskan bahwa sesorang tidak akan disiksa
kareana perbuatan orang lain.
Dalam menghadapi dua teks tersebut al-Qordhowi melihat pendapat para
ulama dalam kitab-kitab kemudian didapatkan bahwa Aiyah menceritakan
bahwa yang kena siksa karena tangisan yang masih hidup adalah orang kafir.

2. Menghimpun Hadis-Hadis Yang Terjalin Dalam Tema Yang Sama.
Untuk memahami hadis secara sempurna menurut al-Qordhowi harus
dihimpun semua dalam tema yang sama, sehingga bisa dilakukan untuk
pemahaman mutasyabih dibawa ke muhkam, mutlak ke muqayyad, ‘Am ke
khas, karena memahami hadis hanya dari sisi lahiriahnya saja seringkali
menjerumuskan pada pemahaman yang salah dan jauh dari konteks hadis.37

Contoh hadis tentang pemahaman larangan memakai sarung sampai bawah
mata kaki

مھم الله یوم القیامة، ولا ینظر ثلاثة لا یكل«: عن أبي ذر، عن النبي صلى الله علیھ وسلم قال
فقرأھا رسول الله صلى الله علیھ وسلم ثلاث : قال» إلیھم ولا یزكیھم ولھم عذاب ألیم

، والمنفق المسبل، والمنان«: ؟ قالخابوا وخسروا، من ھم یا رسول الله: مرارا، قال أبو ذر
38»سلعتھ بالحلف الكاذب

Hadis ini difahami al-Qordhowi dengan melihat hadis yang sepadan yaitu
ِ صَلَّى اللهُ عَلیَْھِ وَسَلَّمَ قاَلَ  مَنْ جَرَّ ثوَْبھَُ مِنَ الْخُیلاََءِ «: عَنْ سَالمٍِ، عَنْ أبَیِھِ، أنََّ رَسُولَ اللهَّ

ُ إلِیَْھِ یوَْمَ الْقیِاَمَةِ  ِ، إنَِّ أحََدَ : قَالَ أبَوُ بكَْرٍ . » لاَ ینَْظرُُ اللهَّ شِقَّيْ إزَِارِي یسَْترَْخِي إلاَِّ یاَ رَسُولَ اللهَّ
نْ یصَْنعَُ ذَلكَِ خُیلاََءَ «: سَلَّمَ أنَْ أتَعََاھدََ ذَلكَِ مِنْھُ، فقَاَلَ النَّبيُِّ صَلَّى اللهُ عَلیَْھِ وَ  39»إنَِّكَ لسَْتَ مِمَّ

3535Hadis gharanik adalah sebuha hadis palsu karena menambahkan dalam teks hadis yang tidak
termasuk teks asli, contoh penambahan teks dalam surat an-najm  padahal sanadnya shahih. Lihat Yusuf
al-Qordhowi, Kaifa Nata’amal Ma’a as-Sunnah Nabawiyah, (USA: Virginia al-Ma’had al-Islami,
1990),97

36 Muslim bin Hajjaj al-Qusyairi, Shahih Muslim, (Beirut: Dar al-Fikr, 1993), bab Mayit
yu’azabu bi bukai ahlihi, Jilid II, 638

37Yusuf al-Qordhowi, Ibid., 113
38 Muslim, Shahih Muslim,Ibid,  Juz I, 102
39 Nasihruddin al-Albani, Sunan an-Nasa’i, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t) bab Isbalil Izar, Juz 8, 208



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

95

Dengan mengumpulkan hadis dalam tema yang sama maka bisa difahami
bahwa pelarangan memakai sarung sampai mata bawah mata kaki adalah bagi
mereka yang karena kesombongan.

3. Penggabungan atau Pentarjihan Antar Hadis-Hadis Yang Tampak
Bertentangan.
Dalam studi hadis sudah banyak dibahas tentang adanya hadis bertentangan
dengan hadis lain, menurut para ulama hadis pemahaman hadis yang
bertentangan boleh dilakukan jika hadis itu sama-sama bersanadkan shahih
minimal hasan dan bukan dhoif apalagi maudhu, karena kalau maudhu’ bisa
langsung ditiggalkan.40

Al-Qordhowi mensikapi hadis yang bertentangan adalah pertama dengan
menggabungkan antara kedua nash kemudian mentarjih diantara keduanya.41

Contoh tentang pelarangan Nabi untuk ziarah bagi perempuan:
Hadis Pertama

عن أبي ھریرة رضي الله عنھ ان رسول الله صلي الله علیھ وسلم قال لعن الله زوارات 
42القبور

Hadis kedua
كنت نھیتكم قد «: قال رسول الله صلى الله علیھ وسلم: عن سلیمان بن بریدة، عن أبیھ قال

43»أذن لمحمد في زیارة قبر أمھ، فزوروھا فإنھا تذكر الآخرةفقدعن زیارة القبور، 

Melihat kedua hadis tersebut maka jelas ada pertentangan, hadis pertama
melarang perempuan berziarah kubur sedangkan yang kedua meperbolehkan.
Dalam memahami teks ini ulama mempunyai beberape adapat, menurut al-
Qurtubi pelarangan itu diperuntukkan bagi perempuan yang terlalu sering
melakukan ziarah kubur sehingga dia lupa akan kewajbina dirumah,
kemudian mayoritas ulama memahaminya bahwa pelarangan itu hanya ada
pada masa awal Islam sebelum kuat iman umat Islam terutama yang
perempuan, kemudian Nabi memunculkan hadis yang kedua sebagai sebuah
pembolehan.44 Demikian juga yang ditempuh al-Qordhowi dalam memahami
hadis yang bertentangan.

4. Memahami hadis dengan mempertimbangkan latar belakang serta
tujuannya.
Menurut al-Qordhowi Dalam konteks ini asbab al-Wurud sebagai
pertimbangan penting ketika ingin memahami hadis, sehingga akan
didapatkan pemahaman yang benar dan terhindar pelbagai perkiraan yang
menyimpang dan terhindar dari pengertian yang jauh dari tujuan. Pendekatan
semacam ini disebut dengan pendekatan sosio-historis.
Pendekatan historis menekankan pada kondisi sejarah ketika sebuah hadis
dikeluarkan, termasuk didalamnya sosio kultural Nabi dan sahabat pada saat
itu, sementara pendekatan sosiologis adalah menekankan pada penerimaan
hadis tersebut.

40Subhi as-shalih, Membahas Ilmu-ilmu Hadis, (Jakarta: Pustaka Firdaus,2000), 149
41Yusuf al-Qordhowi, Ibid.,
42Jalal ad-din as-Suyuthi, Jami’ as-Shoghir Fi Ahadits Basyir an-Nadzir, (Beirut: Dar al-Fikr,

1981), 409
43Tirmidzi, Sunan at-Tirmidzi, (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), J. 3, 361
44Muslim bin Qutaibah, Ta’wil Mukhtalaf al-Hadis, (Mesir: Maktabah Kulliyah al-Azhariyah,

1996), 89-90



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

96

Oleh karena itu menurut al-Qordhowi dalam memahami hadis dalam hal ini
harus dilakukan beberapa hal, yaitu pemilahan antara yang bersifat khusus
dan umum, yang sementara dan abadi, yang partikular dan universal.
Contoh pemahaman hadis tentang kepemimpinan perempuan:

عصمني الله بشيء سمعتھ من رسول الله صلى الله علیھ وسلم لما : عن أبي بكرة قال
لن یفلح «: ابنتھ، فقال النبي صلى الله علیھ وسلم: قالوا» من استخلفوا؟«: ھلك كسرى، قال

45»قوم ولوا أمرھم  امرأة

Pengertian secara literalnya adalah bahwa tidak akan sukses suatu kaum jika
menyerahkan urusan atau kepemimpinan kepada seorang perempuan.
Pemahaman literal inilah yang sering digunakan ulama konservatif tentang
tidak bolehnya perempuan menjadi pemimpin.46

Tetapi di sisi lain, menurut al-Qordhowi hadis ini perlu dicari tentang asbab
wurud Nabi menyabdakan hal tersebut, diketahui bahwa hadis itu muncul
ketika Nabi menyaksikan diangkatnya seorang perempuan yaitu Syairowaih47

menjadi ratu di Persia, padahal saat itu Persia dan arab pada khususnya sangat
kental dengan tradisi ptrairkhi, perempuan adalah makhluk yang tidak
mempunyai kewibawaan dan tempat di masyarakat, sehingga Nabi
menyabdakan hadis tersebut adalah untuk menjaga kestabilan sebuah tatanan
masyarakat, karena tidak mungkin sebuah bangasa dipimpin orang yang tidak
mempunyai kewibawaan dan tempat. Jadi hadis tersebut hanyalah bersifat
temporal bukan umum, sehingga hadis diatas tersebut harus difahami secara
kontekstualnya bukan tekstualnya.

5. Membedakan Antara Sarana Yang Berubah-Rubah Dan Sasaran Yang
Tetap
Maksudnya dari sarana adalah hadis zaman, pembicara, dan kondisinya,
sedangkan sasarannya adalah tetap yaitu kemaslahatan umat. Setiap sarana
dan pra sarana mungkin saja berubah tetapi itu hanyalah menjelaskan suatu
fakta, namun sama sekali tidak dimaksudkan untuk mengikat dengannya.
Contoh hadis Nabi yang berkaitan dengan timbangan Makkah dan takaran
Madinah,

عن ابن عمر قال قال رسول الله صلي الله علیھ وسلم الوزن وزن اھل مكة والمكیال 
48مكیال اھل المدینة

Hadis ini diucapkan Nabi untuk menghilangkan persengketaan di kalangan
sahabat sehingga dibakukan menjadi timbangan makkah dan Madinah, tetapi
pada perkembangannya tidak harus patokan pada timbangan Madinah
melainkan disesuaikan dengan perkembangan zaman dan kondisi
masyarakatnya masing-masing, karena hadis tersebut tidak bersidat ta’abudy
yang tidak bisa diubah melainkan hal muamalah.49

45Sunan Tirmidzi, J. 6,8
46Ismail as-San’ani, Subulus Salam: Syarh Bulughul Maram, (Mesir: Mustofa al-Babi al-Halabi

wa Auladuhu, 1960),123
47Syairawaih diangkat menjadi ratu setelah saudara laki-lakinya terbunuh, jatuhnya Persia adalah

akibat dari sikap kakek dari Syairawaih yaitu Kisrah yang pernah menyobek surat Nabi ketika diajak
bergabung untuk memeluk Islam, maka Nabi pada saat itu menyabdakan barang siapa yang menyobek-
nyobek suratku maka tidak akan lama Allah akan menyobek kekuasaanya, Lihat Abu al-Falah, Syarh al-
Zahab fi Akhbar man Zahab, (t.tp: Dar al-Fikr, 1979), 13

48Yusuf al-Qordhowi, Kaifa. Ibid, 149
49Yusuf l-Qordhowi, Ibid. 154



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

97

6. Membedakan yang hakiki dan majazi
Hadis hakiki adalah hadis yang ungkapannya menggunkan lafal yang
sebenranya, sedangkan majazi adalah hadis yang diungkapnkan tidak dengan
bahasa asli melainkan bahasa simbolis harus ditafsirkan lagi.
Contoh hadis yang hakiki

سمى النبي صلى الله علیھ وسلم الحرب «: عن أبي ھریرة رضي الله عنھ، قال
50»خدعة

Dikatakan oleh Nabi bahwa adalah siasat, maka hadis itu harus difahami apa
adanya bahwa perang pasti menggunakan siasat.
Contoh hadis majazi

أن بعض أزواج النبي صلى الله علیھ وسلم، قلن للنبي : عن عائشة رضي الله عنھا
، فأخذوا قصبة یذرعونھا، » أطولكن یدا«: أینا أسرع بك لحوقا؟ قال: صلى الله علیھ وسلم

یدھا الصدقة، وكانت أسرعنا لحوقا بھ فكانت سودة أطولھن یدا، فعلمنا بعد أنما كانت طول 
51وكانت تحب الصدقة

Hadis di atas mengungkapkan bahwa diantara istri Nabi yang paling cepat
menyusul Nabi adalah yang paling panjang tangannya, panjang tangan
tersebut adalah majaz, maka harus difahami dengan pemaknaan lain yaitu
yang banyak sedekahnya.

B. Tinjauan Hermeneutika terhadap Metode Pemahaman Hadis Yusuf al-
Qordhowi

Dalam memahami hadis pada era modern ini tidak cukup dengan
menggunakan metode lama seperti tahlili atau tajzi’i tetapi ada juga ta’wil dan
bayan, sehingga pemkanaan itu harus selalu melihat dan merespon perkembangan
zaman sebagaimana pemahaman al-Qordhowi di atas. Ide-ide itu pada tatanan
metode baru sama dengan istilah hermeneutika, sebagaimana upaya pencarian
makna oleh filolog tradisional dan hermeneuen romantic ingin merekostruksi masa
lalu ke dalam masa kekinian.52 Upaya pribumisasi hadis dan teks-teks keagamaan
lain merupakan sesuatu yang diperlukan dan memahami teks sesuai dengan
proporsinya, hal  mirip kalau tidak sama dengan ide al-Qordhowi yaitu memahami
hadis sesuai dengan maqashid al-Syariah.

Dalam hermeneutika ada beberapa teori yang berkembang, diantaranya yang
diprakarsai Friederich Schleimacer (1768-1834) dengan teori rekonstruksi historis,
cara kerjanya adalah: pertama, makna harus sesuai dengan konteks masa itu dengan
membahas awal mula sebuah pernyataan muncul kemudian mencari makna dari
kenyataan itu. Kedua, merekonstruksi makna dengan memahami teks yang tertulis.
Hermeneutika harus mampu memahami teks sebaik atau lebih baik dari
pengarangnya dan memahami pengarang teks lebih baik dari pada memahami diri
sendiri.53 Selain Schleimacer, ada wilhelm Dilthey (1833-1911) menurutnya
hermeneneutika adalah mencari pemahaman yang sesuai dengan masa, karena

50Bukhori, Shahih Bukhori, J. 4, h. 64
51 Ibid.,j.2, h. 110
52 Ada tiga ciri utama yang menjadi identitas hermeneutic romantisis: pertama, mencari makna

asli pengarang yang terkandung dalam sebuah teks, kedua, penafsir harus mengesampingkan sejauh
mungkin aspek-aspek subjektifitasnya, ketiga, jarak waktu yang membentang antara masa kini dan masa
lalu harus dilampaui penafsir. Agus Darmaji, Hermeneutik: Sebuah Pengantar, makalah, 9-10

53Imam Hanafi al-jauhari, Hermeneutika Islam: Membangun Peradaban Tuhan di Pentas
Global, (Yogyakarta:  Ittiqa Press, 1999), 31-32



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

98

makna itu sendiri tidak pernah berhenti pada satu masa melainkan seperti benda
cair dan tidak pernah ada hukum untuk interpretasi.54

Melihat teori yang dimunculkan oleh para tokoh, penulis berasumsi bahwa
ada kesamaan teori hermeneutika dengan teori al-Qordhowi dalam memahami
hadis:
Pertama, makna harus sesuai dengan konteks masa dengan merekonstruksi makna.

Dalam hal ini  al-Qordhowi memakai istilah asbab al-wurud hadis,
sehingga menemukan yang benar.

Kedua, memahami teks tidak cukup dengan menggunakan gramatika bahasa,
melainkan harus memahami yang tersembunyi dari bahasa itu, al-
Qordhowi juga menekankan pemahaman hadis tidak hanya teksnya saja
melainkan juga aspek yang lain.

Ketiga, mehamai teks tidak harus statis, dalam hal ini al-Qordhowi menekankan
pehamahaman hadis harus sesuai dengan perkembangan zaman dan
konteks yang ada.

Keempat, tugas hermeneutika adalah mencari makna yang baik atau lebih baik.
Dalam hal ini al-Qordhowi memakai istilah dengan mencari makna yang
sesuai dengan maqashid al-syariah.
Upaya pemahaman hadis dengan memakai metode hermeneutika adalah

sebuah upaya untuk memahami hadis secara kontekstual, dengan demikian hadis
tidak hanya bisa dipakai pada zaman disabdakan tetapi bisa digunakan untuk
kepentingan masyarakat dean sebagai hujjah. Tetapi dalam perkembangan
pemahaman hadis menurut sebagian ulama adalah yang cocok adalah dengan cara
tematik, karena hadis  akan dikupas dan dikumpulkan secara menyeluruh, sehingga
akan diketahui adakah pertentangan hadis, hakiki majazinya, penafsiran dengan
hadis serupa, dan lain lain.

Dalam memahami hadis yang nota benenya adalah pengejawantahan qoul,
fi’il, dan taqrir Nabi yang muncul berabad abad silam maka ada tiga rangkai yang
tidak bisa terpisah yaitu teks hadis, pengarang, dan pembaca, unsur ketiga adalah
para pengkaji hadis termasuk kita saat ini.

Ulama mutaqodimin sudah banyak melakukan pensyarahan terhadap hadis,
tetapi masih terlalu banyak yang belum dijelaskan bahkan waktunya sudah banyak
terjadi perekembangan dan perubahan peradaban, ulama mutaakhirin lebih banyak
memperbaharui metode mutaqadimin, oleh karenanya pikiran-pikiran yang telah
ada  harus ditindaklanjuti agar mengahsilkan pemahaman yang tepat dan
menyeluruh.

Dengan melihat metode baru yang bisa diterapkan maka kita bisa
mengapresiasi usaha mereka termasuk al-Qordhowi, tetapi dalam sebuah teori tidak
bisa dihindarkan dari adanya kekurangan termasuk al-Qordhowi.

Kesimpulan
Berdasarkan kajian dan pembahasan yang telah dipaparkan, maka dapat diambil

beberapa kesimpulan sebagai berikut:
1. Dalam pandangan Yusuf al-Qordhowi, hadis nabi merupakan petunjuk dari

serangkaian peraturan-peraturan yang telah ditetapkan secara pasti, al-Qordhowi juga
menegaskan bahwa kebutuhan kaum muslimin dewasa ini adalah melakukan

54Imam Hanafi, Ibid, 33



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

99

pengujian kembali terhadap berbagai bentuk hadis sesuai dengan kondisi zaman. Hal
itu bisa dilakukan dengan menerapkan beberapa metode yang telah ditawarkan
Qordhowi dengan tidak menyepelehkan aturan-aturan yang sudah ditetapkan para
muhadditsin. Tawaran al-qordhowi tersebut adalah:

a. Memahami Hadis sesuai petunjuk alquran
b. Menghimpun hadis-hadis yang terjalin dalam tema yang sama
c. Menggabungkan atau mentarjih antar hadis yang tampaknya bertentangan
d. Memahami hadis dengan mempertimbangkan latar belakang serta tujuannya
e. Membedakan antara sarana yang berubah-ubah dan sasaran yang tetap
f. Membedakan yang hakiki dan majazi

2. Implikasi penafsiran dan pemahaman hadis dengan pendekatan yang beraneka ragam
yang ditawarkan Qordhowi ada kemiripan sangat jelas dengan metode hermeneutika,
hal itu dapat dilihat dari cara kerja dan konsep hermeneutika yaitu memahami teks
sesuai dengan kebutuhan manusia yang makin berkembang dengan melihat beberapa
aspek. Dengan demikian hadis bisa hadis dijadikan sebagai jawaban dari wacana
baru, dinamis dan kreatif sehingga norma dan ideal sunnah Nabi dapat direalisasikan
secara progresif di dalam aneka ragam fenomena dan lingkungan sosial, karena ia
senantiasa dapat mencari bentuk yang baru dan segar bagi realisasi dirinya.

3. Kaitannya dengan kedudukan hadis sebagai sumber hukum yang otoritatif, maka
dengan pendekatan yang seperti itu, hadis akan menjadi ‘pintu gerbang’ bagi
perumusan struktur hukum Islam yang dinamis dan kreatif dalam rangka memenuhi
kebutuhan masyarakat yang senantiasa berubah secara progresif. Hadis tidak menjadi
kendala bagi penciptaan cita-cita nuansa hukum modern.

4. Penggunaan teori hermeneutika dalam studi hadis sebenarnya memiliki akar-akar
historis yang kuat dalam khazanah pemikiran islam, seperti adanya asbab al-wurud
adalah merupakan salah satu bukti yang tidak terelakkan, selain itu juga adanya
penekanan bahwa pemahaman tidak cukup dengan gramatika bahasa saja tetapi
menemukan makna yang lebih baik adalah sesuai dengan dalam bahasa Qordhowi
‘maqashid as-syariah. Sehingga dengan asumsi demikian, maka gagasan yang
bernuansa hermeneutika hadis yang ditawarkan Qordhowi secara substansila
bukanlah sesuatu yang baru, hanya saja Qordhowi memakai bahasa kesesuaian
dengan maqashid syariah dengan berpatokan pada aturan para muhadditsin.

Saran-saran
Berdasarkan dari temuan-temuan penelitian, maka dapat diajukan beberapa saran

sebagai berikut:
Pertama, perumusan metodologi penafsiran dan pemahaman hadis masih merupakan

wilayah kajian yang sangat mendesak. Mengingat kajian-kajian metodologi
tafsir lebih banyak ditujukan pada alquran.

Kedua, berkembangnya metodologi tafsir dalam tradisi keilmuan barat yang populer
dengan metode hermeneutika menunjukkan nuansa lain, jika dibandingkan
dengan metodologi yang ada dalam hadi masih jauh tertinggal, oleh karena
itu para pengkaji keislaman harus lebih membuka peluang besar terhadap
metodologi pemahaman hadis termasuk dengan memakai hermeneutika.



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

100

Daftar Pustaka

Abdullah, M. Amin, (1996), Studi Agama Normatifitas dan Historisitas, cet. Ke-1,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

Abu al-Falah, (1979), Syarh al-Zahab fi Akhbar man Zahab, t.tp: Dar al-Fikr
al-Albani, Nasihruddin, Sunan an-Nasa’i, Beirut: Dar al-Fikr, t.t
al-Asqolani, Ibnu Hajar, (1978), Fathul Bari, Jld. 8 dan 3, Ttp: al-Maktabah al-

Kulliyah al-Azhariyah.
al-Bukhori, Muhammad bin Ismail, (1995), Shahih Bukhori, Jld. II, Dar al-Fikr.
al-Ghozali, Muhammad, (1998), as-Sunnah an-Nabawiyah Baina Ahli Fiqh wa Ahli al-

hadis, Cet.ke-4, Kairo: Dar al-Syuruq.
Ali Bauzi, Abd Rahman (ed.), (1994), Rangkuman Biodata Yusuf al-Qordhawi: Fatwa

al-Qordhowi, permasalahannya, Pemecahan dan Hikmah, Surabaya:
Risalah Gusti.

al-jauhari, Imam Hanafi, (1999), Hermeneutika Islam: Membangun Peradaban Tuhan
di Pentas Global, Yogyakarta:  Ittiqa Press.

al-Qordhawi, Yusuf, (1997), Syaikh Muhammad al-Ghozali yang saya kenal: setengah
abad Perjalanan Pemikiran dan Gerakan Islam, ter. Jakarta: Rabbani
Press.

______________, (1997), al-Ijtihad al-Mu’asir, Kairo: Dar al-Tauzi’ wa an-Nashr al-
Islamiyah,t.t)

______________, (1993), Hukum Zakat, terj. Salman Harun, et.al., cet.ke-3, Jakarta:
Pustaka Litera Antar Nusa.

______________, (1999), Kaifa Nata’amal Ma’a as-Sunnah an-Nabawiyah, USA,
Virginia: Ma’had al-Islami, 1990 Terj. Moh. Baqir, Bagaimana
Memahami Hadis Nabi, Bandung: Karima,

______________, (1990), Kaifa Nata’amal Ma’a as-Sunnah Nabawiyah, USA:
Virginia al-Ma’had al-Islami.

______________, (1991), Kajian Kritik Pemahaman Hadis: Antara Pemahaman
Tekstual dan Kontekstual, terj. A. Najuyullah dan Hidayatullah, Jakarta:
Islamuna Press,

al-Qusyairi, Muslim bin Hajjaj, (1993), Shahih Muslim, Beirut: Dar al-Fikr.
as-San’ani, Ismail, (1960), Subulus Salam: Syarh Bulughul Maram, Mesir: Mustofa al-

Babi al-Halabi wa Auladuhu,
as-shalih, Subhi, (2000), Membahas Ilmu-ilmu Hadis, Jakarta: Pustaka Firdaus.
as-Siddiqy, M. Hasbi, (1997), Pengantar Hukum Islam, Semarang: Pustaka Rizki Putra,
as-Suyuthi, Jalal ad-din, (1981), Jami’ as-Shoghir Fi Ahadits Basyir an-Nadzir, Beirut:

Dar al-Fikr,
Bizawi, Zainul Milal, (2002), Perlawanan Kultural Agama Rakyat: Pemikiran dan

Paham Keagamaan Syekh Mutamakkin dalam Pergumulan Islam dan
Tradisi, Cet. Ke-1, Yogyakarta: SAMHA.

C. Verhak dan R. Haryono, (1991), Filsafat Ilmu Pengetahuan: Telaah atas Kerja Ilmu-
ilmu, Cet. Ke-2, Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

E.Sumaryono, (1998), Hermeneutika: Sebuah Metode Filsafat, Cet. Ke-1, Yogyakarta:
Kanisius.

Hidayat, Komaruddin, (1996), Memahami Bahasa Agama: Sebuah Kajian Hermeneutik,
Cet.ke-1, Jakarta: Paramadinah,



Madinah: Jurnal Studi Islam, Volume 4 Nomor 2 Desember 2017

101

Iqbal, Muhammad, (1981), The Reconstruction of Religious Thought in Islam, New
Delhi: Kitab Bhavan,

K. Bertens, (1983), Filsafat Barat abad XX Inggris dan Jerman, Cet. Ke-1, Jakarta:
Gramedia,

Musahadi, (1989), Hermeneutika Hadis-hadis Hukum: Studi tentang Gagasan Fazlur
Rohman, Penelitian, Semarang:t.d)

Nashr, Sayyid Hossen, (1989), Knoweldge and Secred, State University Press,
Qutaibah, Muslim bin, (1996), Ta’wil Mukhtalaf al-Hadis, Mesir: Maktabah Kulliyah

al-Azhariyah.
Rahman, Fazlur, Wacana Studi Hadis Kontemporer, Yogyakarta: Tiara Wacana.
Sunanto, T.H. Hasan, (1993), Hermeneutika: Prinsip dan Metode Penafsiran al-Kitab,

Cet. Ke-5, Malang: Seminari al-Kitab Asia Tenggara.
Suryadilaga, AlFatih, Metode Hermeneutika dalam Pensyarahan Hadis: Ke arah

Pemahaman yang Ideal dan Komprehensip, Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-
Quran dan hadis, Vol. I, No.2, Januari 2001,195

Syadzali, Munawir, (1990), Islam dan Tata Negara: Ajaran dan Sejarah Pemikiran,
Jakarta: UI Press.

Talimah, Isham, (2001), Manhaj Fiqih Yusuf al-Qardhawi, Cet. Ke-1, terj. Samson
Rahman, Jakarta: Pustaka Kausar.

Tirmidzi, Sunan at-Tirmidzi, (Beirut: Dar al-Fikr, 1994)
W. Poespoprodjo, (1987), Interpretasi: Beberapa Catatan Pendekatan Filsafat, Cet.

Ke-1, Bandung: Karya Remaja.
Yunahar Ali dan Mas’udi (ed.), (1996). Pengembangan Pemikiran Terhadap Hadis, cet.

Ke.1, Yogyakarta: LPPI.


